Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 3

Artikel: Quelle part Calvin donne-t-il a I'humain dans le salut?
Autor: Dermange, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685906

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 627-637

QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L'HUMAIN
DANS LE SALUT ?

Francois DERMANGE

Reésumé

Dans le concert de voix de la Réforme, Calvin insiste, on le sait, sur I'action,
une action nécessaire, volontaire, qui parait dessiner le sens de la vie humaine.
Quelle en est toutefois la portée dans le salut ? Bien que le réformateur semble
ainsi valoriser les ceuvres dans la sanctification, on montre dans cet article que
le dernier mot revient a la grdce, a l’action unilatérale de Dieu, méme s’il ne
nous parait pas tirer toutes les conséquences de sa position.

La mémoire de Calvin est encombrée d’images souvent négatives et parfois
contradictoires. D’un co6té, on lui reproche un moralisme pinailleur et intransi-
geant, de ’autre, on soupgonne que |’insistance sur la grace engendre 1’amora-
lisme, sinon I’immoralité. A quoi bon s’efforcer de faire le bien si tout est joué
dans la prédestination ? Ou encore, on surmonte 1’antithese par la thése de Max
Weber: c¢’est pour se persuader qu’il est prédestiné que le calviniste angoissé
chercherait a en faire toujours davantage. Le but de cette contribution est de
montrer que toutes ces interprétations ne rendent pas compte de la pensée du
réformateur, une pensée précise, mais dialectique, en débat avec les catholiques
et les autres protestants.

De Luther, Calvin retient d’abord la découverte de la parole comme
promesse. Dés 1520, Luther pose que Dieu n’a jamais agi autrement que par
la parole de sa promesse', une promesse qui ne repose sur aucun préalable
et aucune coopération humaine. La promesse dit I’amour gratuit de Dieu et
n’appelle alors de celui qui I’entend qu’une seule chose: la foi, croire que Dieu
dit vrai dans sa promesse?, suffisant a rendre le croyant juste devant Dieu. La
justification par la foi écarte ainsi 1’éthique comme condition pour se rendre
aimable ou digne de la grace. Elle n’est pas méme le moyen du salut. Celui-ci
est I’ceuvre de Dieu et non pas des hommes.

Pour mesurer la radicalité de cette thése, il faut bien voir que les catholiques
de ce temps ne défendent pas le semi pélagianisme qu’on leur préte souvent.

! M. LUuTHER, De la captivité babylonienne de ’Eglise. Prélude, § 516, in: (Euvres,
trad. R. Esnault, Genéve, Labor et Fides, 1966, t. 2, p. 187.
2 Ibid.



628 FRANCOIS DERMANGE

Ainsi Erasme présente-il sa position par la comparaison d’un enfant a peine
capable de marcher, a qui son pere désigne un fruit, le porte jusqu’a lui et le lui
remet dans la main en récompense de ses efforts. Jamais 1’enfant n’aurait été
capable de prendre le fruit si son pere ne le lui avait désigné, ne 1’avait hissé
jusqu’a lui et s’il n’avait accompagné sa main alors qu’il le cueillait. I’enfant
doit tout a son pére et ne peut rien revendiquer pour lui, méme si on ne peut pas
dire qu’il n’a rien fait?.

Pour Luther au contraire, la seule ceuvre humaine qui compte dans le salut
est la foi — I’ceuvre de Dieu, ¢’est que vous croyiez (Jn 6,28 sq.)* — et quant aux
autres ceuvres, elles ne sont pas la condition, mais I’effet de la grace:

Lorsque je mets la foi si haut et que je réprouve les ceuvres auxquelles la foi manque,
ils m’accusent d’interdire les bonnes ceuvres, alors que je voudrais enseigner les
ceuvres véritablement bonnes qui naissent de la foi.?

Aussi la Confession d’Augsbourg (1530) expose-t-elle a la fois que
les ceuvres n’ont aucun pouvoir pour s’y fier ou mériter la grace et que la
réconciliation dispose le fidéle a faire des ceuvres véritablement bonnes par
reconnaissance: «puisque par la foi le Saint-Esprit nous est donné, le coeur
devient aussi disposé aux bonnes ceuvres, et capable de les accomplir»®. On
retrouve ici Augustin: la grice consiste a entendre I’Evangile, 4 y croire, mais
aussi a persévérer dans la foi.

C’est dans cette voie que s’engage Calvin. La justification par les ceuvres
n’aurait de sens que s’il y avait un étre qui puisse revendiquer une pureté et
une sainteté telles qu’elles pourraient étre agréés par Dieu. Mais un tel humain
n’existe pas. Devant la sainteté de Dieu, tous sont pécheurs, et s’ils sont
acceptés par Dieu, c’est entierement en vertu de son amour, sans que le mérite
des ceuvres entre en considération. Le salut, gratuit, ne dépend que de la grace,
a laquelle le croyant répond par la foi’. C’est 1a «le principal article de la
religion chrétienne » 8.

Mais le moment de la justification passé, les ceuvres retrouvent leur place.
Si elles en ont une pour Luther, Calvin leur en donne une plus grande encore:

3 ERASME, Hyperaspites, in: Des. Erasmi Roterodami Opera omnia, Bale, J. Froben
et N. Episcopius, 1540, t. 1, p. 1022 ; ¢f. Essai sur le libre arbitre, IV, 9, trad. P. Mesnard,
Alger-Paris, R. et R. Chaix, 1945, p. 167-168.

4 M. LuTHER, Traité du Serf Arbitre, trad. D. de Rougemont, Paris-Genéve, «Je
sers», Genéve, Labor et Fides, 1937.

3 Des bonnes ceuvres (1520), in: (Euvres, trad. P. Jundt, t. 1, Genéve, Labor et Fides,
1957, p. 213-214.

§ Confession d’Augsbourg, art. 20. Cf. La foi des Eglises luthériennes. Confession et
catéchismes. A. Birmelé et M. Lienhard (éds), Paris-Geneve, Cerf-Labor et Fides, 1991.

7 J. CALVIN, Institution de la religion chrétienne [1562], éd. par J.-D. Benoit, Paris,
Vrin, 1957-1963 (ci-apres /nst.). Nous mentionnons chaque fois le livre, le chapitre et le
paragraphe. /nst., 11, 6, 7. Nous avons en outre modernisé 1’orthographe des citations de
Calvin pour faciliter la lecture.

8 Inst., 111, 11, 1.



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L’HUMAIN ? 629

si le chrétien n’est pas justifié par les ceuvres, il n’est pas justifié sans elles”.
Dans les termes classiques de la théologie réformée, la justification ne va pas
sans la sanctification '°.

Pour Calvin en effet, le message de Jésus se résume a cet appel : « Conver-
tissez-vous et croyez a 1’Evangile» (Mc 1,15). Certes, la conversion ne
précede la foi, car nul «ne peut droitement adonner a repentance, sinon qu’il
se reconnaisse étre a Dieu, or nul ne peut se résoudre a étre a Dieu, sinon qu’il
ait premiérement reconnu sa grace»''. Mais il n’en demeure pas moins que
Jésus appelle & la conversion tout autant qu’a la foi. A I’infirme de Béthesda,
que Jésus vient de guérir et qu’il rencontre dans le temple, il déclare : « Te voila
bien portant: ne peche plus, de peur qu’il ne t’arrive pire encore!» (Jn 5,14).
La parole n’est pas une menace. C’est par sa bonté qu’il I"aiguillonne a la
repentance ' et c’est devant la bonté que le contrit se sent confus d’avoir mal
agi, déteste son péché et désire étre juste'®. Ne retenir du message de Jésus
que la foi dans la bonne nouvelle, sans I’appel a s’appliquer a la justice et a la
miséricorde ', reviendrait a n’en retenir qu’une moiti¢ *. Sans ceuvres, la foi
ne serait que «oisive» ', Il est symptomatique que, lorsqu’il emprunte a la
Confession d’Augsbourg sa définition de I’Eglise, Calvin juge utile de préciser
que I’Eglise n’est pas simplement la ou la Parole de Dieu est préchée et les
sacrements administrés selon I’institution du Christ, mais que cette Parole doit
étre écoutée, prise au sérieux dans la vie de I’Eglise a travers I’éthique et la
discipline .

Calvin n’hésite pas alors a redonner une place positive a la Loi. Alors
que pour Luther la seule fonction spirituelle de la Loi consiste a dénoncer le
pécheur et a le tourner vers la grace '8, Calvin invite le chrétien a prendre la Loi
pour guide afin d’entrer dans une relation familiére avec Dieu'. La Loi est la
pour «dresser», enseigner, admonester, reprendre et parfois méme chatier?.
Sauvé indépendamment de la Loi, le chrétien ne peut étre juste sans elle?'.

Une différence distingue toutefois la nouvelle alliance de I’ancienne. Si
les croyants de I’ancienne alliance ont €t¢€ incapables d’accomplir des ceuvres

¢ Inst., 111, 16, 1.

10 Ibid.

" Inst., 101, 2, 2; ¢f 111, 16, 3.

12 J. CaLviN, Commentaires sur le Nouveau Testament, Paris, Meyrueis, 1854-1855
(ci-apres Com. N.T'), t. 2, p. 98, sur Jn 5,14.

B Inst., 111, 3, 20; ¢f 111, 3, 8.

¥ Inst., 111, 3, 8. Cf. Ps. 34,15; Es 1,16-17, etc.

5 Com. N.T,, t. 3, p. 136, sur Rm 8,13.

16 Jnst. 101, 11, 1.

17 Inst., IV, 1, 9. )

¥ M. Luther, Commentaire de |’ Epitre aux Galates, §486, sur Ga 3,19, in: Euvres,
Genéve, Labor et Fides, 1972, t. 16, p. 24.

Y Inst, 11,7, 12.

2 Inst., 11,7, 14.

2 Inst, 11, 3, 1.



630 FRANCOIS DERMANGE

bonnes en suivant la Loi, c’est qu’ils connaissaient bien la «vraie facon de
servir & Dieu», mais ne savaient pas comment ne pas défaillir?>. Or a coté
de la justification, la nouvelle alliance apporte précisément une autre grace
par laquelle Dieu sanctifie les siens®: «encore que Dieu nous ait pardonné
nos péchés, que ce bien-la s’évanouirait s’il ne nous retenait en la sujétion
de sa Loi, et de fait, il régénere par son Esprit tous ceux auxquels il pardonne
leurs fautes.»?® Transformés de I’intérieur, progressivement restaurés dans
leurs facultés a mesure qu’ils les exercent, les fideles sont mis en mesure de
s’associer a I’ceuvre divine, et Calvin peut ainsi donner raison aux scolastiques :

Quant a ce qu’ils disent, qu’aprés avoir donné lieu a la premiére grice, nous
coopérons avec Dieu, je réponds: s’ils entendent qu’apres avoir été réduits par la
vertu de Dieu en obéissance de justice, nous suivons volontairement la conduite de
sa grace, je le confesse; car il est trés certain que 1a ol régne la grace de Dieuil y a
une telle promptitude d’obtempérer.

La conversion®, la repentance?, ce qu’on nomme au XVI¢ siécle la
«pénitence » %, sont partie intégrante de la vie chrétienne. La pénitence a-t-elle
alors une valeur sotériologique ? On serait tenté de répondre que oui, au vu de la
perspective d’un jugement dernier selon les ceuvres si souvent mentionné dans
le Nouveau Testament. Tout en affirmant qu’«il n’y a plus aucune condam-
nation pour ceux qui sont en Jésus Christ» (Rm 8,1), Paul lui-méme tient que
tous seront jugés (Rm 14,10) selon ce que chacun aura fait « soit en bien, soit en
mal» (2 Co 5, 10) et que chacun recevra pour prix de sa conduite la béatitude
ou la mort éternelle?. Calvin en conclut que parmi ceux-la mémes qui auront
été apparemment au bénéfice de la justification, certains seront finalement
exclus du salut en raison de leur conduite :

Les infideles, tant qu’ils vivent ici, non seulement amassent de jour en jour sur leurs
tétes un plus pesant fardeau du jugement de Dieu, mais aussi que tous les dons de
Dieu, desquels ils usent journellement, leur tourneront & condamnation, car il faudra
qu’ils rendent en compte de tout. Et lors on trouvera — ce qui leur sera a bon droit
imputé pour un forfait extréme et comble de méchanceté — qu’ils sont empirés a
la douceur et débonnaireté de Dieu, a laquelle ¢’était bien pour le moins qu’ils se
devaient amender. *

2 Inst, 11,2, 1.

3 Inst., 11, 11, 1; ¢f 111, 3, 6-20.

# J. CawviN, Commentaires sur les cing livres de Moyse,; Genése est mis a part, les
autres quatre livres sont disposez en forme d'Harmonie, Genéve, Frangois Estienne,
1564 (ci-apres Com. Moise). Les citations sont tirées de la seconde partie de cet ouvrage,
avec sa pagination propre, ici p. 489, sur Dt 30,6.

3 Inst., 11, 3, 11.

2% Tnst, 11,3, 1,

7 Com. N.T,t. 1, p. 126, sur Mc 1,15; ¢f t. 3, p. 847, sur Ac 20,21.

% Inst., 111, 3, 19; sur I’équivalence de la pénitence et de la conversion: III, 3, 5;
I1, 8, 4.

* Com. N. T,t.3,p. 35, sur Rm 2,5.



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L’'HUMAIN ? 631

La position est alors subtile. D’un c6té, le réformateur affirme que la justi-
fication est indépendante de la qualité morale des élus; de I’autre, il tient que la
justification conduit nécessairement a la conversion, car ce serait « absurdité et
vilénie» de ne pas lui obéir’'. «Il est impossible qu’en bien pensant que c’est
par la griace de Dieu qu’ils vivent heureusement, ils ne s’assujettissent a lui et
observent la Loi»*. Il suffit alors d’un pas pour subordonner I’alliance a la
pénitence, au risque de remettre en cause le caractére inconditionné de la grace.
Ce pas est franchi lorsque le réformateur peut dire que la «libéralité gratuite de
Dieu» est manifestée aux élus

afin que de leur coté, ils persistassent fidélement & lui garder la foi promise, et par ce
moyen fussent plus enclins & son service, car ce serait une chose trop déraisonnable,
quand Dieu prévient les hommes de sa grace, de ne point venir au-devant de lui pour
se soumettre volontairement a son empire. **

Dans ces conditions, ceux qui ont éprouve la bonté de Dieu sans en tirer de
conséquences sont pires que ceux qui ne 1’ont pas connue, puisqu’ils ne sont
pas seulement mauvais, mais ingrats. Or I’ingratitude est un crime «énorme»
et « insupportable » qui doit étre sans excuse**. Les chrétiens sont alors dans la
méme situation que les Juifs de la premiére alliance :

Si Dieu a si rudement puni I’idolatrie, les méchantes convoitises, dissolutions, rebel-
lions et autres crimes, il nous faut apprendre de l1a qu’il ne déploie ses jugements
en évidence autre part qu’en son Eglise, afin d’approprier aux hypocrites de notre
temps ce qui est advenu a ceux qui se vantaient faussement d’étre Juifs. **

Le point est repris dans les différents catéchismes et confessions de foi
réformés. A la question: «Ne peuvent-ils alors étre sauvés, ceux qui ne se
convertissent pas a Dieu mais qui persistent dans leur conduite ingrate et
impénitente ?», le Catéchisme de Heidelberg (1563) répond sans équivoque :

En aucune maniére, car I’Ecriture dit: « Aucun débauché, idolatre, adultére, voleur,
accapareur, ivrogne, calomniateur, escroc, ou autre semblable n’héritera le Royaume
de Dieu» (1 Corinthiens 6,9-10; Ephésiens 5,5s.; 1 Jean 3,14).%

On pourrait donc penser que, chassées par la porte, les ceuvres reviennent
par la fenétre, comme les luthériens ne manqueront pas de I’objecter. Tout
en reconnaissant que ’enseignement de Jésus ne concerne pas seulement la
rémission des péchés mais 1’appel a la pénitence, le dernier grand texte symbo-
lique luthérien, la Formule de Concorde (1577) oppose ainsi Moise, le docteur

3 Com. Moise, p. 136, sur Dt 6,20-25.
2 Com. Moise, p. 150, sur Dt 8,11.
% Com. Moise, p. 141, sur Dt 9,1. C’est nous qui soulignons.
3 Com. Moise, p. 127, sur Dt 5,2; ¢f. Inst. 11, 8, 4.
Com. Moise, Préface, p. 1-3.
% Catéchisme de Heidelberg, introduction de P.-O. Léchot, trad. P. Fraenkel,
Genéve, Labor et Fides, 2013. Q. 87.



632 FRANCOIS DERMANGE

de la Loi, au Christ dont le seul message est I’Evangile, bonne nouvelle du
salut:

Loin de condamner et d’effrayer, I’Evangile rassure les consciences terrifiées par la
Loi, leur fait voir uniquement le mérite du Christ et les reléve par la douce prédi-
cation de la grace et de la faveur de Dieu, obtenue par le mérite du Christ. [...] Nous
rejetons donc, comme fausse et pernicieuse, la doctrine d’aprés laquelle 1'Evangile
proprement dit est une prédication de la pénitence, condamnant les péchés, et non
pas, exclusivement, la prédication de la grice. Cette doctrine fait de I’Evangile
une loi, obscurcit le mérite du Christ et I’Ecriture sainte, enléve aux chrétiens leur
véritable réconfort et rouvre la porte aux erreurs du papisme.*’

La critique, qui visait d’abord chez Luther les anabaptistes 3, s’adresse cette
fois aux réformés. Est-elle justifiée ? Oui, si on regarde le sort des impénitents,
mais elle ne vaut pas si on se tourne vers les pénitents : « celui qui veut par cela
inférer quelque mérite des ceuvres [...] se détourne bien loin du droit but que
Dieu propose»**. En affirmant cela, ce sont naturellement les catholiques que
Calvin a en vue. Ceux qu’il vise ne sont pas ceux qui défendent I’idée grossiere
qui veut que «1’homme se prépare de soi-méme pour étre justifié de Dieu»*,
mais ceux qui défendent une position proche de la sienne. Ces catholiques
acceptent en effet le préalable de la justification gratuite — le pécheur «est
justifié d’autant qu’il obtient pardon de ses fautes» et c¢’est par la seule bonté
gratuite de Dieu qu’il est délivré de la damnation*' —, mais ils soutiennent que
le fidele est alors mis en mesure d’accomplir des ceuvres :

Pource qu’ils ont honte de nier entiérement que nous soyons justifiés par foi, [...]
ils ont leur recours a ce subterfuge que nous sommes justifiés par foi, pource que le
commencement de justice vient de la foi, par laquelle nous recevons la grace de Dieu,
mais que nous sommes faits justes par la régénération, pource qu’étant renouvelés
par I’Esprit de Christ, nous cheminons en bonnes ceuvres. Ainsi, ils ont la foi comme
la porte par laquelle nous entrons en justice, mais puis apres, ils imaginent que nous
acquérons cette justice par les ceuvres, ou pour le moins ils donnent cette définition
de justice, que c’est une droiture, quand I”’homme est réformé a bien vivre.*

En quoi cette position est-elle différente de celle de Calvin ? En rien, nous
dit-il, quant au commencement de la justification, car «il n’y a nul débat entre
nous et les docteurs scolastiques qui ont quelque sens et raison» *. Le «nceud
de la mati¢re» concerne la distinction de la justification et de la sanctification,
et surtout la qualification des ceuvres du chrétien régénére.

7 La Formule de Concorde, in: La foi des Eglises luthériennes, op. cit., p. 431 ; cf.
M. LutHer, Commentaire de I’Epitre aux Galates, op. cit., § 487, p. 24.

3 M. LutHERr, Commentaire de [ ’Epftre aux Galates, op. cit., § 485, sur Ga 3,19, p. 23.

3 Inst. 111, 18, 4.

4 Inst., 111, 14, 11.

4 Ibid.

2 T. 3, p. 770, sur Ep 2,8-10.
3 Inst, 101, 14, 11,

'Y



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L’HUMAIN ? 633

Voici en quoi ils different de nous: c’est que premierement sous le mot de justifi-
cation ils comprennent le renouvellement de la vie ou la régénération par laquelle
Dieu nous réforme en 1’obéissance de sa Loi. Secondement, que quand 1’homme
est une fois régénéré, ils pensent qu’il soit agréable a Dieu et tenu pour juste par le
moyen des bonnes ceuvres. *

Si, en effet, la justification est immédiate (il suffit pour cela que le chrétien
entende la parole de la promesse et qu’il y réponde par la foi), tel n’est pas le
cas de la sanctification par laquelle Dieu réforme les siens et les restaure dans
leur état originel jusqu’a ce que leur volonté soit en résonnance parfaite avec
celle de leur Créateur. Cela «ne s’accomplit point ni en une minute de temps,
ni en un jour, ni en un an», mais c’est la I’ceuvre de toute une vie et ne prend
fin qu’a la mort®. Autrement dit, la régénération est un processus continu et
jamais achevé ici-bas. On ne peut pas supposer que parce qu’ils sont justifiés,
les chrétiens sont aussitdt sanctifiés. Cette theése a une conséquence directe.
Si la sanctification est un processus, les ceuvres du pénitent qui se convertit
ne sont jamais assez bonnes pour entrer en compte dans le jugement de Dieu.

A cela, les théologiens catholiques apporteront trois objections. Ils
reconnaitront que toutes les ceuvres du chrétien ne sont pas parfaites, mais que
certaines au moins pourront étre agréables a Dieu. Ces ceuvres bonnes sont
alors censées compenser les mauvaises, Dieu fermant les yeux sur les actes
défaillants pour ne retenir que les actes surérogatoires, des actes d’amour. Si
Dieu accepte ainsi les ceuvres humaines, ¢’est finalement en raison de sa miséri-
corde. Dire que «les bonnes ceuvres ont quelque valeur a justifier I’homme »,
n’entend rien dire «de leur dignité propre, laquelle ils appellent intrinseque,
mais de la grace de Dieu qui les accepte » *.

Calvin fait valoir alors cinq arguments :

A supposer que quelqu’un accomplisse toute la Loi, il ne pourra rien
revendiquer devant Dieu, puisqu’il n’aura fait que ce qu’il était tenu de faire.
«Dieu ne regoit rien de nous d’extraordinaire, mais il prend seulement le
revenu ordinaire et les devoirs qui lui appartiennent de droit. » '

Il nie ensuite « que nous ayons aucunes ceuvres bonnes que Dieu récom-
pense, sinon celles que nous avons de sa grace» *®. Toutes les bonnes ceuvres
des chrétiens proceédent en réalité de I’Esprit de Dieu qui les anime; «tout
ce qui est de bien en nous, est une ceuvre de Dieu supernaturelle»*. Si Dieu
donc agrée ce qui résulte de son Esprit®, cela ne signifie pas que le chrétien

4 Ibid.

% Inst, 111, 3, 9.

4 JInst., 111, 14, 12.

7 Com.N.T,t. 1,p.381,sur Lc 17,10.

® Com. N. T, t.3, p. 744-745, sur Ga 6,7-10.
* Com. N. T,t.3,p. 770, sur Ep 2,8-10.

0 Jnst. 111, 17, 5.



634 FRANCOIS DERMANGE

puisse revendiquer quoi que ce soit pour lui-méme>'. Nous n’avons, dit Calvin,
«aucunes ceuvres bonnes que Dieu récompense, sinon celles que nous avons
de sa grace» %%

I ajoute ensuite « que les bonnes ceuvres que nous faisons par la conduite
et adresse du Saint Esprit, sont fruits de ’adoption gratuite. »** Autrement dit,
loin de conditionner la grace, les ceuvres bonnes en sont la conséquence ; elles
sont toujours une réponse a une grace inconditionnée, celle de la justification,
et non le préalable ou la condition de la grace.

Il regarde encore toutes les ceuvres apparemment les plus louables comme
impures, dés lors qu’on les consideére du point de vue de Dieu. Devant sa
sainteté, elles sont «toujours souillées» et «ne sont point dignes de la plus
petite ou plus vile récompense » **. Cela vaut pour les ceuvres que [I"homme fait
par lui-méme, mais aussi pour celles qu’il fait par la vertu du Saint Esprit, car
les motifs et les intentions ne sont jamais entierement purs *. S’il est question
d’apprécier les ceuvres selon leur dignité, il faut reconnaitre qu’elles sont
indignes d’étre présentées devant Dieu .

Cependant méme que par la conduite du saint Esprit nous cheminons en la voie du
Seigneur, afin de ne nous oublier, il y demeure des reliques d’imperfection en nous,
lesquelles nous donnent occasion de nous humilier. Il n’y a nul juste, dit I’Ecriture,
qui fasse bien, et ne péche point (1 Rois 8, 46).°7

Enfin, méme si le chrétien était capable de poser un acte pur, un seul péché
suffirait a en effacer la mémoire*®, car ce sont toutes ses ceuvres que Dieu prend
en compte. Pour subsister devant son jugement, la justice des plus justes doit étre
parfaite en regard de tous les préceptes de la Loi, et sinon elle ne vaut rien. Il est
donc faux de penser qu'un acte de charité puisse compenser quoi que ce soit. Il
est vrai «qu’il n’y a d’autre foi qui justifie sinon celle qui est conjointe avec la
charité (Ga 5,6), mais elle ne prend pas de la charité la vertu de justifier» *.

Le réformateur en tire une série de conclusions:

A I’examen, toutes les ceuvres des fidéles méritent 1’opprobre®. «Il ne
s’est jamais trouvé ceuvre d’homme fidéle qui ne fit damnable, si elle efit été
examinée selon la rigueur du jugement de Dieu»°'.

U J. CALVIN, Sermon 5 sur la premiére a Timothée, in Calvini Opera quae supersunt
Omnia, G. Baum, E. Cunitz et E. Reuss (éds), Braunschweig-Berlin, Schwetschke &
Filium, 1863-1900, t. 53, sur 1 Tm 1,8-11.

2 Com. N. T, t. 3, p. 744-745, sur Ga 6,7-10.

% Com. N. T, t.3, p. 744-745, sur Ga 6,7-10.

4 Ibid.

5 Inst., 100, 11, 14,

% Inst., 111, 17, 8-14.

T Inst., 111, 14, 9.

8 Inst., 111, 14, 9-10; 111, 18, 10.

9 Inst., 111, 11, 20.

€ Inst., 111, 14, 9.

8 Inst., 111, 14, 11.



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L'HUMAIN ? 635

A supposer méme qu’un fidéle puisse mettre en avant une seule ceuvre
sainte, il ne pourrait s’en prévaloir, car elle ne serait que la conséquence et non
la cause de la grace®.

Cette ceuvre méme ne pourrait compenser toutes celles qui ne le sont pas ®.

Le fidéle ne peut compter que sur «la bonté gratuite du Pére céleste, dont il
nous embrasse et recoit en Jésus Christ; c’est quand il nous vét de I’innocence
d’icelui, et nous la met en compte, a ce que par le bénéfice d’icelle il nous tient
pour saints, purs et innocents » %.

Le chrétien n’a pas d’autre attitude possible que d’accueillir cette bonté
et d’y croire. Ce n’est que par la foi que I’homme — méme le pénitent —peut
étre justifié devant Dieu. Qu’Abraham ait été justifié par la foi (Rm 4,13) ne
concerne pas seulement «le temps qu’il servait aux idoles, mais longtemps
apres qu’il avait commencé a vivre saintement». Certes Abraham a longtemps
adoré Dieu en pureté¢ de cceur et suivi ses commandements «selon qu’un
homme mortel peut faire» ; il n’empéche. Ce n’est que par la foi qu’il a obtenu
justice ®. Abraham «n’a pas autrement plu a Dieu, sinon en ce qu’il a regu la
miséricorde qui lui était offerte par la promesse, dont il s’ensuit que Dieu en
justifiant I’homme n’a égard a aucun mérite » .

Si le jugement dernier est un moment de vérité ou chacun sera découvert
tel qu’il est, le dernier mot est ici laissé a la miséricorde et a la foi, réitérant
ainsi le scénario de la justification. Avec le recul, la sanctification n’est pas la
grande affaire de la vie du chrétien, mais un geste de reconnaissance entre deux
moments de grace. Au jour du jugement, la grace se manifeste alors triplement
dans le jugement de Dieu sur les ceuvres des fideles:

La premiere est que le Seigneur détournant son regard des ceuvres de ses serviteurs,
lesquelles méritent toujours plutot confusion que louange, il recoit et embrasse ceux
en son Christ, et par le moyen de la seule foi, sans aide aucune des ceuvres, il les
réconcilie avec soi.

La seconde est que de sa bénignité et indulgence paternelle il fait cet honneur a leurs
ceuvres, sans regarder si elles en sont dignes ou non, de les avoir en quelque prix
et estime.

La troisieme est qu’il regoit icelles ceuvres en miséricorde, ne mettant point en
compte I’imperfection qui y est, de laquelle elles sont toutes tellement pollues,
qu’elles mériteraient plus d’étre mises au nombre des vices que des vertus. ¢’

Que devons-nous penser au bout du compte de cette analyse ? Dans un
contexte polémique, Calvin se tient sur une ligne de créte, devant surmonter

62 Inst., 111, 14, 17.
8 Inst., 111, 14, 11.
& Inst., 111, 14, 12.
& Inst., 111, 14, 11.
¢ Inst., 111, 11, 6.
7 Inst., 111, 17, 3.

-3



636 FRANCOIS DERMANGE

I’opposition entre ’affirmation de la justification par la foi seule et la
perspective — attestée dans de nombreux textes bibliques — d’un jugement
selon les ceuvres *®. Son argument est théologiquement original, se rapprochant
tantot des catholiques, tantot des luthériens, selon qu’il considere la situation
des impénitents et des pénitents. Calvin se montre alors étonnamment libre
par rapport a ce qu’on pourrait attendre de sa propre théologie, pour donner le
dernier mot a la grace. Sa «solution» a, enfin, certainement I’ambition d’avoir
une portée pastorale.

La question est cependant de savoir si tout cela tient.

On ne peut s’empécher de penser en effet qu’entre les pénitents et les
impénitents la frontiere reste floue. Comment comprendre que les ceuvres des
uns, imparfaites et méme sans valeur, sont agréés par Dieu®, tandis que celles
des autres assemblent «secréetement un malheur qui sera lors tiré des trésors
de Dieu»™ ? A cela, le réformateur répond que les pénitents s’efforcent au
moins de viser le droit but”' et de faire leur devoir «et si nous ne laissons point
d’y tendre, c’est assez» %, tandis que les impénitents n’ont ni soin, ni désir,
ni sentiment aucun de repentance, mais ils «abusent illicitement des biens
de Dieu» en le «tentant»’*. Soit, mais comment définir alors les limites de
I’inconséquence ?

Par ailleurs, comment comprendre que certains de ceux qui ont entendu
la promesse et y ont cru dans la foi se montrent impénitents ? On dira que le
salut bute sur la liberté humaine et que pour des étres libres, il y a toujours la
possibilité de retomber volontairement dans I’esclavage. Le pardon implique la
repentance (Mt 3,2; 4,17) et celui qui connaitrait la bonté de Dieu sans en tirer
les conséquences se coupe de lui, sans que personne, pas méme Dieu, puisse le
sauver contre lui-méme. Telle n’est cependant pas 1’opinion de Calvin, qui juge
perverse 1’opinion des catholiques qui pensent que «d’autant qu’il est dit que
nous coopérons a la seconde grace de Dieu, qu’il est en notre pouvoir d’anéantir
la premiere grace, laquelle nous est offerte, en la rejetant ou la confirmant en
obéissant» 7%, Sa position reste clairement augustinienne. Si entendre et croire
sont les clés de la justification, persévérer est tout aussi nécessaire. Or seuls
sont capables de repentance ceux auxquels Dieu donne ce pouvoir:

La repentance est un don singulier, lequel procede de lui [Dieu]. Comme c’est a lui
de créer les hommes, aussi est-ce a faire a lui de les renouveler et réparer en eux son
image. Pour cette raison il est dit que nous sommes sa facture. Attendu donc que la

8 Inst., 11, 17, 7; 111, 18, 3; 11, 18, 9.
% Com. N. T,t. 1,p.381,sur Le 17,7s.
™ Com. N. T, t.3,p. 35, sur Rm 2,5.

" Com. N. T,t.3,p. 86, sur Rm 3,31.
2 Inst., 11,7, 13.

 Com. N.T,t. 3,p. 35, sur Rm2,5.

4 Inst., 11, 2, 6.

=



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L'HUMAIN ? 637

repentance est comme seconde création de I’homme, il s’ensuit qu’elle ne git pas en
la puissance ni au franc-arbitre de I’homme.”

I1 en conclut que ceux qui ne persévérent pas n’ont pas regu la grace. S’ils
ne se convertissent pas, c¢’est «a cause que Dieu ne veut pas qu’ils se conver-
tissent, car s’il le voulait il a bien promptement la puissance de ce faire» .
Dieu joue ainsi deux personnages: d’un cété il appelle tous indifféremment
a la repentance ; de 1’autre, il ne la donne qu’au petit nombre de ceux qu’il a
prédestinés au salut”’. D’un point de vue humain, cela parait injuste, mais le
chrétien y verra seulement quelque chose d’«incompréhensible ». Le probleme
est que tout en disant cela, Calvin affirme que Dieu a «destiné a perdition
éternelle tous les réprouvés et qu’il veut qu’ils soient damnés»’®. Méme si
la prédestination n’est pas encore aussi rigide qu’elle le sera bientot avec
Théodore de Béze, on en voit déja les limites évidentes. Que sait-on de ce qui
se passera dans [’au-dela ? Peut-on préjuger de la damnation, et surtout d’une
damnation éternelle, sans espoir d’amendement et de rémission ?

A c6té de ces questions proprement théologiques, la difficulté est aussi
pastorale.

Le verdict du jugement final est supposé inciter le fidele a bien faire, le
«soulager»” et I’encourager a prendre des risques en faisant son devoir®, soit
«par la douceur du loyer qu’il nous propose»*!, soit en considérant le sort des
impénitents avec «une extréme horreur» *. Mais dés lors qu’il est difficile de
faire la part des choses entre les ceuvres des pénitents et celles des impénitents,
le modéle avait nécessairement quelque chose d’angoissant. Le fidele sait qu’il
n’en fera jamais assez et qu’il reste un serviteur inutile (Lc 17,5-10), mais en
fait-il malgré tout suffisamment ? Son peu de zele ne le range-t-il pas dans le
camp des impénitents et des ingrats ? Selon 1’enseignement du réformateur,
le réformé devait tout faire comme si son salut dépendait de ses ceuvres, tout
en sachant que celles-ci ne valaient rien®. Dans le meilleur des cas, cela le
poussait a I’action et a la modestie, mais cela pouvait aussi engendrer 1’acti-
visme et le dénigrement de soi.

La théologie calvinienne des ceuvres donnait ainsi une explication bien plus
probable que I’interprétation wébérienne de la prédestination a la valorisation
paradoxale des ceuvres par une culture qui en déniait la valeur, et a I’ardeur
inquicte des réformés a transformer le monde.

5 J. CawviN, Legons ou Commentaires et Expositions sur les vingt premiers
Chapitres des Révélations du Propheéte Ezéchiel, Genéve, Frangois Perrin, 1565, p. 173,
sur Ez 18,23.

76 Jbid. C’est nous qui soulignons.

7 Ibid.

8 Ibid.

" Inst. 111, 18, 4.

8 Com. Moise, p. 11, sur Ex 1,18.

8 Inst. 11, 8,4; ¢f Com. N.T,t. 4,p.570,sur 1 P2,5.

8 nst. 111, 25, 12.

8 Le catéchisme de Heidelberg, op. cit., Q. 62-64.






	Quelle part Calvin donne-t-il à l'humain dans le salut?

