
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 3

Artikel: Quelle part Calvin donne-t-il à l'humain dans le salut?

Autor: Dermange, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-685906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-685906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P 627 637

QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L'HUMAIN
DANS LE SALUT

Francois Dermange

Resume

Dans le concert de voix de la Reforme, Calvin insiste, on le sait, sur I 'action,

une action necessaire, volontaire, qui parait dessiner le sens de la vie humame

Quelle en est toutefois laportee dans le salut > Bien que le reformateur semble

ainsi valoriser les ceuvres dans la sanctification, on montre dans cet article que
le dernier mot revient ä la grace, ä I 'action unilaterale de Dieu, meme s 'il ne

nous paraitpas tirer toutes les consequences de sa position

La memoire de Calvm est encombree d'images souvent negatives et parfois
contradictoires D'un cote, on lui reproche un moralisme pinailleur et mtransi-

geant, de l'autre, on soupqonne que l'msistance sur la grace engendre l'amora-
lisme, sinon l'immorahte A quoi bon s'efforcer de faire le bien si tout est joue
dans la predestination 7 Ou encore, on surmonte l'antithese par la these de Max
Weber c'est pour se persuader qu'il est predestine que le calvimste angoisse
chercherait ä en faire toujours davantage Le but de cette contribution est de

montrer que toutes ces interpretations ne rendent pas compte de la pensee du

reformateur, une pensee precise, mais dialectique, en debat avec les catholiques
et les autres protestants

De Luther, Calvin retient d'abord la decouverte de la parole comme

promesse Des 1520, Luther pose que Dieu n'a jamais agi autrement que par
la parole de sa promesse', une promesse qui ne repose sur aucun prealable
et aucune cooperation humaine La promesse dit l'amour gratuit de Dieu et

n'appelle alors de celui qui l'entend qu'une seule chose la foi, croire que Dieu
dit vrai dans sa promesse2, süffisant ä rendre le croyant juste devant Dieu La

justification par la foi ecarte ainsi 1'ethique comme condition pour se rendre
aimable ou digne de la grace Elle n'est pas meme le moyen du salut Celui-ci
est l'ceuvre de Dieu et non pas des hommes

Pour mesurer la radicalite de cette these, il faut bien voir que les catholiques
de ce temps ne defendent pas le semi pelagianisme qu'on leur prete souvent

1 M Luther, De la captivite babylomenne de I 'Eglise Prelude, § 516, in CEuvres,
trad R Esnault, Geneve, Labor et Fides, 1966, t 2, p 187

2 Ibid



628 FRANCOIS DERMANGE

Ainsi Erasme presente-il sa position par la comparaison d'un enfant ä peine
capable de marcher, ä qui son pere designe un fruit, le portc jusqu'ä lui et le lui
remet dans la main en recompense de ses efforts. Jamais l'enfant n'aurait ete

capable de prendre le fruit si son pere ne le lui avait designe, ne l'avait hisse

jusqu'ä lui et s'il n'avait accompagne sa main alors qu'il le cueillait. L'enfant
doit tout ä son pere et ne peut rien revendiquer pour lui, meme si on ne peut pas
dire qu'il n'a rien fait3.

Pour Luther au contraire, la seule oeuvre humaine qui compte dans le salut
est la foi - l'oeuvre de Dieu, c'est que vous croyiez (Jn 6,28 ^<7.)4 — et quant aux
autres ceuvres, elles ne sont pas la condition, mais l'effet de la grace:

Lorsque je mets la foi si haut et que je reprouve les ceuvres auxquelles la foi manque,
ils m'accusent d'mterdire les bonnes ceuvres, alors que je voudrais enseigner les

ceuvres veritablement bonnes qui naissent de la foi.5

Aussi la Confession d'Augsbourg (1530) expose-t-elle ä la fois que
les oeuvres n'ont aucun pouvoir pour s'y fier ou meriter la grace et que la

reconciliation dispose le fidele ä faire des oeuvres veritablement bonnes par
reconnaissance: «puisque par la foi le Saint-Esprit nous est donne, le coeur
devient aussi dispose aux bonnes oeuvres, et capable de les accomplir»6. On

retrouve ici Augustin: la grace consiste ä entendre l'Evangile, ä y croire, mais
aussi ä perseverer dans la foi.

C'est dans cette voie que s'engage Calvin. La justification par les oeuvres

n'aurait de sens que s'il y avait un etre qui puisse revendiquer une purete et

une saintete telles qu'elles pourraient etre agrees par Dieu. Mais un tel humain
n'existe pas. Devant la samtete de Dieu, tous sont pecheurs, et s'ils sont

acceptes par Dieu, c'est entierement en vertu de son amour, sans que le merite
des oeuvres entre en consideration. Le salut, gratuit, ne depend que de la grace,
ä laquelle le croyant repond par la foi7. C'est lä «le principal article de la

religion chretienne»8.
Mais le moment de la justification passe, les oeuvres retrouvent leur place.

Si elles en ont une pour Luther, Calvin leur en donne une plus grande encore:

3 Erasme, Hyperaspites, m: Des. Erasmi Roterodami Opera omnia, Bale, J. Froben
et N. Episcopius, 1540, t. 1, p. 1022; cf Essai sur le libre arbitre, IV, 9, trad. R Mesnard,
Alger-Paris, R. et R. Chaix, 1945, p. 167-168.

4 M. Luther, Tratte du Serf Arbitre, trad. D. de Rougemont, Paris-Geneve, «Je

sers», Geneve, Labor et Fides, 1937.
5 Des bonnes ceuvres (1520), w.CEuvres, trad. P. Jundt, t. 1, Geneve, Labor et Fides,

1957, p. 213-214.
6 Confession d'Augsbourg, art. 20. Cf Lafoi des Eghses lutheriennes Confession et

catechismes A. Birmele et M. Lienhard (eds), Pans-Geneve, Cerf-Labor et Fides, 1991.
7 J. Calvin, Institution de la religion chretienne [1562], ed. par J.-D. Benoit, Paris,

Vnn, 1957-1963 (ci-apres Inst.). Nous mentionnons chaque fois le livre, le chapitre et le

paragraphe. Inst, II, 6, 7. Nous avons en outre modernise l'orthographe des citations de
Calvin pour faciliter la lecture.

8 Inst., Ill, 11, 1.



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL Ä L'HUMAIN'> 629

si le chretien n'est pas justifie par les oeuvres, ll n'est pas justifie sans elles9.

Dans les termes classiques de la theologie reformee, la justification ne va pas

sans la sanctfication10.
Pour Calvin en effet, le message de Jesus se resume ä cet appel: « Conver-

tissez-vous et croyez ä l'Evangile» (Mc 1,15). Certes, la conversion ne

precede la foi, car nul «ne peut droitement adonner ä repentance, sinon qu'il
se reconnaisse etre ä Dieu, or nul ne peut se resoudre ä etre ä Dieu, sinon qu'il
ait premierement reconnu sa grace»". Mais ll n'en demeure pas moms que
Jesus appelle ä la conversion tout autant qu'ä la foi. A l'infirme de Bethesda,

que Jesus vient de guerir et qu'il rencontre dans le temple, ll declare: «Te voilä
bien portant: ne peche plus, de peur qu'il ne t'arrive pire encore!» (Jn 5,14).
La parole n'est pas une menace. C'est par sa bonte qu'il l'aiguillonne ä la

repentance12 et c'est devant la bonte que le contrit se sent confus d'avoir mal

agi, deteste son peche et desire etre juste13. Ne retemr du message de Jesus

que la foi dans la bonne nouvelle, sans l'appel ä s'appliquer ä la justice et ä la

misericorde14, reviendrait ä n'en retemr qu'une moitie15. Sans oeuvres, la foi
ne serait que «oisive»16. II est symptomatique que, lorsqu'il emprunte ä la

Confession d'Augsbourg sa definition de l'Eghse, Calvin juge utile de preciser
que l'Eghse n'est pas simplement lä oü la Parole de Dieu est prechee et les

sacrements administres selon l'institution du Christ, mais que cette Parole doit
etre ecoutee, prise au seneux dans la vie de l'Eglise ä travers l'ethique et la

discipline17.
Calvin n'hesite pas alors ä redonner une place positive ä la Loi. Alors

que pour Luther la seule fonction spirituelle de la Loi consiste ä denoncer le

pecheur et ä le tourner vers la grace1S, Calvin invite le chretien ä prendre la Loi
pour guide afin d'entrer dans une relation familiere avec Dieul9. La Loi est lä

pour «dresser», enseigner, admonester, reprendre et parfois meme chatier20.

Sauve independamment de la Loi, le chretien ne peut etre juste sans eile21.

Une difference distingue toutefois la nouvelle alliance de l'ancienne. Si
les croyants de l'ancienne alliance ont ete incapables d'accomphr des oeuvres

9 Inst., Ill, 16,1.
10 Ibid.
11 Inst., 111,2, 2;c/III, 16,3.
12 J. Calvin, Commentaires sur le Nouveau Testament, Paris, Meyrueis, 1854-1855

(ci-apres Com N T), t 2, p. 98, sur Jn 5,14
13 Inst, III, 3, 20, cf III, 3, 8.
14 Inst, III, 3, 8 Cf Ps 34,15; Es 1,16-17, etc.
15 Com N T, t. 3, p. 136, sur Rm 8,13.
16 Inst III, 11, 1.
17 Inst., IV, 1,9
18 M Luther, Commentaire de I 'Epitre aux Galates, §486, sur Ga 3,19, in: CEuvres,

Geneve, Labor et Fides, 1972, t. 16, p. 24.
19 Inst, 11,7, 12.
20 Inst., II, 7, 14
21 Inst., Ill, 3, 1.



630 FRANgOIS DERMANGE

bonnes en suivant la Loi, c'est qu'ils connaissaient bien la «vraie faqon de

servir ä Dieu», mais ne savaient pas comment ne pas defaillir22 Or ä cote
de la justification, la nouvelle alliance apporte precisement une autre grace
par laquelle Dieu sanctifie les siens23 «encore que Dieu nous ait pardonne
nos peches, que ce bien-lä s'evanouirait s'll ne nous retenait en la sujetion
de sa Loi, et de fait, ll regenere par son Esprit tous ceux auxquels ll pardonne
leurs fautes »24 Transformes de 1'inteneur, progressivement restaures dans

leurs facultes ä mesure qu'ils les exercent, les fideles sont mis en mesure de

s'associer ä l'oeuvre divine, et Calvm peut ainsi donner raison aux scolastiques

Quant a ce qu'ils disent, qu'apres avoir donne lieu a la premiere grace, nous
cooperons avec Dieu, je reponds s'lls entendent qu'apres avoir ete reduits par la

vertu de Dieu en obeissance de justice, nous suivons volontairement la conduite de

sa grace, je le confesse, car ll est tres certain que la ou regne la grace de Dieu ll y a

une telle promptitude d'obtemperer 25

La conversion26, la repentance27, ce qu'on nomme au XVP siecle la

«penitence»28, sont partie integrante de la vie chretienne La penitence a-t-elle
alors une valeur soteriologique 7 On serait tente de repondre que oui, au vu de la

perspective d'unjugement dernier selon les ceuvres si souvent mentionne dans

le Nouveau Testament Tout en affirmant qu'«il n'y a plus aucune condam-
nation pour ceux qui sont en Jesus Christ» (Rm 8,1), Paul lui-meme tient que
tous seront juges (Rm 14,10) selon ce que chacun aura fait« soit en bien, soit en

mal» (2 Co 5, 10) et que chacun recevra pour pnx de sa conduite la beatitude

ou la mort eternelle29 Calvin en conclut que parmi ceux-lä memes qui auront
ete apparemment au benefice de la justification, certains seront finalement
exclus du salut en raison de leur conduite

Les infideles, tant qu'ils vivent ici, non seulement amassent de jour en jour sur leurs
tetes un plus pesant fardeau du jugement de Dieu, mais aussi que tous les dons de

Dieu, desquels lis usent journellement, leur tourneront a condamnation, car ll faudra
qu'ils rendent en compte de tout Et lors on trouvera - ce qui leur sera a bon droit
impute pour un forfait extreme et comble de mechancete - qu'ils sont empires a
la douceur et debonnairete de Dieu, a laquelle c'etait bien pour le moras qu'ils se
devaient amender30

22 Inst, II, 2, 1

23 Inst, III, 11, l,c/III,3, 6-20
24 J Calvin, Commentaires sur les cinq livres de Moyse Genese est mis a part, les

autres quatre livres sont disposez en forme d'Harmonie, Geneve, Francis Estienne,
1564 (ci-apres Com Moise) Les citations sont tirees de la seconde partie de cet ouvrage,
avec sa pagination propre, ici p 489, sur Dt 30,6

25 Inst, II, 3, 11

26 Inst, III, 3, 1

27 Com NT, t l,p 126, sur Mc 1,15, c/t 3, p 847, sur Ac 20,21
28 Inst, III, 3, 19, sur l'equivalence de la penitence et de la conversion III, 3, 5,

II, 8,4
30 Com N T, t 3, p 35, sur Rm 2,5



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL Ä L'HUMAIN? 631

La position est alors subtile. D'un cöte, le reformateur affirme que la
justification est independante de la qualite morale des elus; de l'autre, il tient que la

justification conduit necessairement ä la conversion, car ce serait « absurdite et

vilenie» de ne pas lui obeir31. «II est impossible qu'en bien pensant que c'est

par la grace de Dieu qu'ils vivent heureusement, ils ne s'assujettissent ä lui et
observent la Loi»32. II suffit alors d'un pas pour subordonner l'alliance ä la

penitence, au risque de remettre en cause le caractere inconditionne de la grace.
Ce pas est franchi lorsque le reformateur peut dire que la «liberalite gratuite de

Dieu» est manifestee aux elus

afin que de leur cote, ils persistassent fidelement ä lui garder la foi promise, et par ce

moyen fussent plus enclins ä son service, car ce serait une chose trop deraisonnable,
quand Dieu previent les hommes de sa grace, de ne point venir au-devant de lui pour
se soumettre volontairement ä son empire.33

Dans ces conditions, ceux qui ont eprouve la bonte de Dieu sans en tirer de

consequences sont pires que ceux qui ne l'ont pas connue, puisqu'ils ne sont

pas seulement mauvais, mais ingrats. Or 1'ingratitude est un crime «enorme»
et «insupportable» qui doit etre sans excuse34. Les Chretiens sont alors dans la

meme situation que les Juifs de la premiere alliance:

Si Dieu a si rudement puni l'idolatrie, les mechantes convoitises, dissolutions, rebellions

et autres crimes, il nous faut apprendre de lä qu'il ne deploie ses jugements
en evidence autre part qu'en son Eglise, afin d'approprier aux hypocrites de notre
temps ce qui est advenu ä ceux qui se vantaient faussement d'etre Juifs.35

Le point est repris dans les differents catechismes et confessions de foi
reformes. A la question: «Ne peuvent-ils alors etre sauves, ceux qui ne se

convertissent pas ä Dieu mais qui persistent dans leur conduite ingrate et

impenitente », le Catechisme de Heidelberg (1563) repond sans equivoque:

En aucune mamere, car 1'Ecnture dit: «Aucun debauche, idolätre, adultere, voleur,
accapareur, lvrogne, calomniateur, escroc, ou autre semblable n'heritera le Royaume
de Dieu» (1 Corinthiens 6,9-10; Ephesiens 5,5s.; 1 Jean 3,14).36

On pourrait done penser que, chassees par la porte, les ceuvres reviennent

par la fenetre, comme les lutheriens ne manqueront pas de l'objecter. Tout
en reconnaissant que l'enseignement de Jesus ne concerne pas seulement la

remission des peches mais l'appel ä la penitence, le dernier grand texte symbo-
lique luthenen, la Formule de Concorde (1577) oppose ainsi Moi'se, le docteur

31 Com Moise,p. 136, sur Dt 6,20-25.
32 Com Moi'se, p. 150, sur Dt 8,11.
33 Com Moi'se, p. 141, sur Dt 9,1. C'est nous qui soulignons.
34 Com Moi'se, p. 127, sur Dt 5,2; cf Inst. II, 8, 4.
35 Com Mo'ise, Preface, p. 1-3.
36 Catechisme de Heidelberg, introduction de P.-O. Lechot, trad. P. Fraenkel,

Geneve, Labor et Fides, 2013. Q. 87.



632 FRANCOIS DERMANGE

de la Loi, au Christ dont le seul message est l'Evangile, bonne nouvelle du

salut:

Loin de condamner et d'effrayer, l'Evangile rassure les consciences terrifiees par la

Loi, leur fait voir uniquement le merite du Christ et les releve par la douce
predication de la grace et de la faveur de Dieu, obtenue par le mente du Christ. [...] Nous

rejetons done, comme fausse et pernicieuse, la doctrine d'apres laquelle l'Evangile
proprement dit est une predication de la penitence, condamnant les peches, et non
pas, exclusivement, la predication de la grace. Cette doctrine fait de l'Evangile
une loi, obscurcit le merite du Christ et l'Ecriture sainte, enleve aux chretiens leur
veritable reconfort et rouvre la porte aux erreurs du papisme.37

La critique, qui visait d'abord chez Luther les anabaptistes3S, s'adresse cette
fois aux reformes. Est-elle justifiee Oui, si on regarde le sort des impenitents,
mais eile ne vaut pas si on se tourne vers les penitents: « celui qui veut par cela

inferer quelque merite des oeuvres [...] se detourne bien loin du droit but que
Dieu propose»39. En affirmant cela, ce sont naturellement les catholiques que
Calvin a en vue. Ceux qu'il vise ne sont pas ceux qui defendent l'idee grassiere

qui veut que «l'homme se prepare de soi-meme pour etre justifie de Dieu»40,

mais ceux qui defendent une position proche de la sienne. Ces catholiques
acceptent en effet le prealable de la justification gratuite - le pecheur «est

justifie d'autant qu'il obtient pardon de ses fautes» et e'est par la seule bonte

gratuite de Dieu qu'il est delivre de la damnation41 -, mais ils soutiennent que
le fidele est alors mis en mesure d'accomplir des oeuvres:

Pource qu'ils ont honte de nier entierement que nous soyons justifies par foi, [...]
ils ont leur recours ä ce subterfuge que nous sommes justifies par foi, pource que le

commencement de justice vient de la foi, par laquelle nous recevons la grace de Dieu,
mais que nous sommes faits justes par la regeneration, pource qu'etant renouveles

par l'Esprit de Christ, nous chemmons en bonnes oeuvres. Ainsi, lis ont la foi comme
la porte par laquelle nous entrons en justice, mais puis apres, ils imaginent que nous

acquerons cette justice par les oeuvres, ou pour le moins ils donnent cette definition
de justice, que e'est une droiture, quand l'homme est reforme ä bien vivre.42

En quoi cette position est-elle differente de celle de Calvin En rien, nous

dit-il, quant au commencement de la justification, car «il n'y a nul debat entre

nous et les docteurs scolastiques qui ont quelque sens et raison»43. Le «noeud

de la matiere» concerne la distinction de la justification et de la sanctification,
et surtout la qualification des oeuvres du chretien regenere.

37 La Formule de Concorde, in • La foi des Eglises lutheriennes, op cit., p. 431; cf.
M. Luther, Commentaire del'Epitre aux Galates, op. cit, § 487, p. 24.

38 M. Luther, Commentaire de I'Epitre aux Galates, op cit, § 485, surGa3,19, p. 23.
39 Inst III, 18,4
40 Inst, III, 14, 11.
41 Ibid
42 T. 3, p. 770, surEp 2,8-10.
43 Inst., Ill, 14, 11.



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL Ä L'HUMAIN9 633

Voici en quoi lis different de nous • c'est que premierement sous le mot de justification

lis comprennent le renouvellement de la vie ou la regeneration par laquelle
Dieu nous reforme en Tobeissance de sa Loi Secondement, que quand Phomme
est une fois regenere, lis pensent qu'il soit agreable ä Dieu et tenu pour juste par le

moyen des bonnes oeuvres 44

Si, en effet, la justification est immediate (ll suffit pour cela que le chretien
entende la parole de la promesse et qu'il y reponde par la foi), tel n'est pas le

cas de la sanctification par laquelle Dieu reforme les siens et les restaure dans

leur etat ongmel jusqu'ä ce que leur volonte soit en resonnance parfaite avec
celle de leur Createur Cela «ne s'accomplit point ni en une minute de temps,
m en un jour, ni en un an», mais c'est lä l'ceuvre de toute une vie et ne prend
fin qu'ä la mort45 Autrement dit, la regeneration est un processus continu et

jamais acheve ici-bas On ne peut pas supposer que parce qu'ils sont justifies,
les Chretiens sont aussitot sanctifies. Cette these a une consequence directe

Si la sanctification est un processus, les oeuvres du penitent qui se convertit
ne sont jamais assez bonnes pour entrer en compte dans le jugement de Dieu

A cela, les theologiens cathohques apporteront trois objections. lis
reconnaitront que toutes les oeuvres du chretien ne sont pas parfaites, mais que
certaines au moms pourront etre agreables ä Dieu. Ces oeuvres bonnes sont
alors censees compenser les mauvaises, Dieu fermant les yeux sur les actes

defaillants pour ne retemr que les actes surerogatoires, des actes d'amour. Si

Dieu accepte ainsi les oeuvres humaines, c'est finalement en raison de sa miseri-
corde Dire que «les bonnes oeuvres ont quelque valeur ä justifier l'homme»,
n'entend rien dire «de leur digmte propre, laquelle lis appellent intrinseque,
mais de la grace de Dieu qui les accepte»46

Calvin fait valoir alors cinq arguments:
A supposer que quelqu'un accomphsse toute la Loi, ll ne pourra rien

revendiquer devant Dieu, puisqu'il n'aura fait que ce qu'il etait tenu de faire
«Dieu ne reqoit rien de nous d'extraordinaire, mais ll prend seulement le

revenu ordinaire et les devoirs qui lui appartiennent de droit.»47

II me ensuite «que nous ayons aucunes oeuvres bonnes que Dieu recompense,

smon celles que nous avons de sa grace»48. Toutes les bonnes oeuvres
des Chretiens precedent en realite de 1'Esprit de Dieu qui les amme, «tout
ce qui est de bien en nous, est une oeuvre de Dieu supernaturelle»49 Si Dieu
done agree ce qui resulte de son Esprit50, cela ne sigmfie pas que le chretien

44 Ibid
45 Inst, III, 3, 9
46 Inst, III, 14, 12
47 Com NT, t l,p 381, sur Lc 17,10
48 Com NT, t 3,p 744-745, sur Ga 6,7-10
49 Com N T,t. 3,p 770, sur Ep 2,8-10
50 Inst III, 17, 5



634 FRANCOIS DERMANGE

puisse revendiquer quoi que ce soit pour lui-meme51 Nous n'avons, dit Calvin,
«aucunes ceuvres bonnes que Dieu recompense, sinon celles que nous avons
de sa grace »52

II ajoute ensuite «que les bonnes ceuvres que nous faisons par la conduite
et adresse du Saint Esprit, sont fruits de l'adoption gratuite »53 Autrement dit,
loin de conditionner la grace, les oeuvres bonnes en sont la consequence, elles

sont toujours une reponse ä une grace inconditionnee, celle de la justification,
et non le prealable ou la condition de la grace

II regarde encore toutes les ceuvres apparemment les plus louables comme

impures, des lors qu'on les considere du point de vue de Dieu Devant sa

saintete, elles sont «toujours souillees» et «ne sont point dignes de la plus
petite ou plus vile recompense»54 Cela vautpour les oeuvres que l'homme fait

par lui-meme, mais aussi pour celles qu'il fait par la vertu du Saint Esprit, car
les motifs et les intentions ne sont jamais entierement purs55 S'il est question
d'apprecier les ceuvres selon leur digmte, ll faut reconnaitre qu'elles sont
indignes d'etre presentees devant Dieu56

Cependant meme que par la conduite du samt Esprit nous cheminons en la voie du

Seigneur, afin de ne nous oublier, ll y demeure des rehques d'imperfection en nous,
lesquelles nous donnent occasion de nous humilier II n'y a nul juste, dit PEcriture,
qui fasse bien, et ne peche point (1 Rois 8, 46) 57

Enfin, meme si le Chretien etait capable de poser un acte pur, un seul peche
suffirait ä en effacer la memoire5S, car ce sont toutes ses ceuvres que Dieu prend
en compte Pour subsister devant sonjugement, la justice des plus justes doit etre

parfaite en regard de tous les preceptes de la Loi, et smon elle ne vaut nen II est

done faux de penser qu'un acte de charite puisse compenser quoi que ce soit II
est vrai «qu'il n'y a d'autre foi qui justifie smon celle qui est conjointe avec la

charite (Ga 5,6), mais elle ne prend pas de la charite la vertu de justifier»59
Le reformateur en tire une sene de conclusions
A l'examen, toutes les oeuvres des fideles mentent l'opprobre60 «II ne

s'est jamais trouve oeuvre d'homme fidele qui ne fut damnable, si eile eüt ete

examinee selon la ngueur dujugement de Dieu»61

51 J Calvin, Sermon 5 sur la premiere a Timothee, in Calvim Opera quae supersunt
Omnia, G Baum, E Cunitz et E Reuss (eds), Braunschweig-Berlin, Schwetschke &
Filium, 1863-1900, t 53, sur 1 Tm 1,8-11

52 Com N T ,t 3, p 744-745, sur Ga 6,7-10
53 Com N 7\t 3, p 744-745, sur Ga 6,7-10
54 Ibid
55 Inst, III, 11, 14
56 Inst, III, 17, 8-14
57 Inst, III, 14, 9
58 Inst, III, 14,9-10,111, 18, 10
59 Inst, III, 11,20
60 Inst, III, 14, 9
61 Inst, III, 14, 11



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL Ä L'HUMAIN 635

Ä supposer meme qu'un fidele puisse mettre en avant une seule ceuvre

samte, ll ne pourrait s'en prevaloir, car eile ne serait que la consequence et non
la cause de la grace62.

Cette ceuvre meme ne pourrait compenser toutes Celles qui ne le sont pas63.

Le fidele ne peut compter que sur «la bonte gratuite du Pere celeste, dont ll
nous embrasse et repoit en Jesus Christ; c'est quand ll nous vet de l'innocence
d'icelui, et nous la met en compte, ä ce que par le benefice d'icelle il nous tient

pour saints, purs et innocents»64.

Le chretien n'a pas d'autre attitude possible que d'accueillir cette bonte
et d'y croire. Ce n'est que par la foi que l'homme - meme le penitent -peut
etre justifie devant Dieu. Qu'Abraham ait ete justifie par la foi (Rm 4,13) ne

concerne pas seulement «le temps qu'il servait aux idoles, mais longtemps

apres qu'il avait commence ä vivre saintement». Certes Abraham a longtemps
adore Dieu en purete de coeur et suivi ses commandements «selon qu'un
homme mortel peut faire»; il n'empeche. Ce n'est que par la foi qu'il a obtenu
justice65. Abraham «n'a pas autrement plu ä Dieu, sinon en ce qu'il a requ la
misericorde qui lui etait Offerte par la promesse, dont il s'ensuit que Dieu en

justifiant l'homme n'a egard ä aucun merite»66.
Si le jugement dernier est un moment de verite oü chacun sera decouvert

tel qu'il est, le dernier mot est ici laisse ä la misericorde et ä la foi, reiterant
amsi le scenario de la justification. Avec le recul, la sanctification n'est pas la

grande affaire de la vie du chretien, mais un geste de reconnaissance entre deux
moments de grace. Au jour du jugement, la grace se manifeste alors triplement
dans le jugement de Dieu sur les ceuvres des fideles:

La premiere est que le Seigneur detournant son regard des ceuvres de ses serviteurs,
lesquelles meritent toujours plutöt confusion que louange, il revolt et embrasse ceux
en son Christ, et par le moyen de la seule foi, sans aide aucune des ceuvres, il les

reconcilie avec soi.

La seconde est que de sa bemgnite et indulgence paternelle il fait cet honneur ä leurs

ceuvres, sans regarder si elles en sont dignes ou non, de les avoir en quelque prix
et estime.

La troisieme est qu'il reyoit icelles oeuvres en misericorde, ne mettant point en

compte Timperfection qui y est, de laquelle elles sont toutes tellement pollues,
qu'elles meriteraient plus d'etre mises au nombre des vices que des vertus.67

Que devons-nous penser au bout du compte de cette analyse Dans un
contexte polemique, Calvin se tient sur une ltgne de crete, devant surmonter

62 Inst., Ill, 14, 17.
63 Inst., Ill, 14, 11.
64 Inst., Ill, 14, 12.
65 Inst., Ill, 14, 11.
66 Inst., Ill, 11,6.
67 Inst., Ill, 17,3.



636 FRANCOIS DERMANGE

l'opposition entre l'affirmation de la justification par la foi seule et la

perspective — attestee dans de nombreux textes bibliques - d'un jugement
selon les oeuvres68 Son argument est theologiquement original, se rapprochant
tantot des catholiques, tantöt des lutheriens, selon qu'il considere la situation
des impenitents et des penitents Calvin se montre alors etonnamment fibre

par rapport ä ce qu'on pourrait attendre de sa propre theologie, pour donner le

dernier mot ä la grace Sa «solution» a, enfin, certamement l'ambition d'avoir
une portee pastorale

La question est cependant de savoir si tout cela tient
On ne peut s'empecher de penser en effet qu'entre les penitents et les

impenitents la frontiere reste floue Comment comprendre que les oeuvres des

uns, imparfaites et meme sans valeur, sont agrees par Dieu69, tandis que celles
des autres assemblent «secretement un malheur qui sera lors tire des tresors
de Dieu»70 9 A cela, le reformateur repond que les penitents s'efforcent au

moms de viser le droit but71 et de faire leur devoir « et si nous ne laissons point
d'y tendre, c'est assez»72, tandis que les impenitents n'ont ni soin, m desir,

m sentiment aucun de repentance, mais lis «abusent lllicitement des biens

de Dieu» en le «tentant»73 Soit, mais comment definir alors les limites de

1'inconsequence 9

Par ailleurs, comment comprendre que certains de ceux qui ont entendu

la promesse et y ont cru dans la foi se montrent impenitents 9 On dira que le

salut bute sur la liberte humaine et que pour des etres fibres, ll y a toujours la

possibility de retomber volontairement dans l'esclavage Le pardon lmplique la

repentance (Mt 3,2, 4,17) et celui qui connaitrait la bonte de Dieu sans en tirer
les consequences se coupe de lui, sans que personne, pas meme Dieu, puisse le

sauver contre lui-meme Telle n'est cependant pas Topimon de Calvin, qui juge
perverse Topimon des catholiques qui pensent que «d'autant qu'il est dit que
nous cooperons ä la seconde grace de Dieu, qu'il est en notre pouvoir d'aneantir
la premiere grace, laquelle nous est Offerte, en la rejetant ou la confirmant en

obeissant»74 Sa position reste clairement augustinienne Si entendre et croire
sont les cles de la justification, perseverer est tout aussi necessaire Or seuls

sont capables de repentance ceux auxquels Dieu donne ce pouvoir

La repentance est un don singulier, lequel procede de lui [Dieu] Comme c'est a lui
de creer les hommes, aussi est-ce a faire a lui de les renouveler et reparer en eux son

image Pour cette raison ll est dit que nous sommes sa facture Attendu done que la

68 Inst, III, 17,7,111, 18,3,111, 18,9
69 Com NT, t 1, p 381, sur Lc 17,7s
70 Com NT, t 3, p 35, sur Rm 2,5
71 Com NT, t 3, p 86, sur Rm 3,31
72 Inst, II, 7, 13
73 Com N T, t 3, p 35, sur Rm 2,5
74 Inst, II, 2, 6



QUELLE PART CALVIN DONNE-T-IL A L'HUMAIN 9 637

repentance est comme seconde creation de l'homme, ll s'ensuit qu'elle ne gtt pas en
la puissance m au franc-arbitre de l'homme 75

II en conclut que ceux qui ne perseverent pas n'ont pas repu la grace STls

ne se convertissent pas, c'est «ä cause que Dieu ne veut pas qu'ils se conver-
tissent, car s'il le voulait ll a bien promptement la puissance de ce faire»76
Dieu joue ainsi deux personnages d'un cote ll appelle tous indifferemment
ä la repentance, de l'autre, ll ne la donne qu'au petit nombre de ceux qu'il a

predestines au salut77 D'un point de vue humain, cela parait injuste, mais le
chretien y verra seulement quelque chose d'« incomprehensible » Le probleme
est que tout en disant cela, Calvin affirme que Dieu a «destine ä perdition
eternelle tous les reprouves et qu'il veut qu'ils soient damnes»78 Meme si
la predestination n'est pas encore aussi rigide qu'elle le sera bientot avec
Theodore de Beze, on en voit dejä les limites evidentes Que sait-on de ce qui
se passera dans l'au-delä 9 Peut-on prejuger de la damnation, et surtout d'une
damnation eternelle, sans espoir d'amendement et de remission 9

A cote de ces questions proprement theologiques, la difficulte est aussi

pastorale
Le verdict du jugement final est suppose inciter le fidele ä bien faire, le

«soulager»79 et l'encourager ä prendre des risques en faisant son devoir80, soit

«par la douceur du loyer qu'il nous propose»81, soit en considerant le sort des

impenitents avec «une extreme horreur»82 Mais des lors qu'il est difficile de

faire la part des choses entre les ceuvres des penitents et Celles des impenitents,
le modele avait necessairement quelque chose d'angoissant Le fidele sait qu'il
n'en fera jamais assez et qu'il reste un serviteur inutile (Lc 17,5-10), mais en

fait-il malgre tout suffisamment 9 Son peu de zele ne le range-t-il pas dans le

camp des impenitents et des ingrats 9 Selon l'enseignement du reformateur,
le reforme devait tout faire comme si son salut dependait de ses ceuvres, tout
en sachant que celles-ci ne valaient rien83 Dans le meilleur des cas, cela le

poussait ä Paction et ä la modestie, mais cela pouvait aussi engendrer l'acti-
visme et le demgrement de soi

La theologie calvimenne des ceuvres donnait ainsi une explication bien plus
probable que 1'interpretation webenenne de la predestination ä la valorisation
paradoxale des oeuvres par une culture qui en deniait la valeur, et ä l'ardeur

inquiete des reformes ä transformer le monde

75 J Calvin, Legons ou Commentaires et Expositions sur les vingt premiers
Chapitres des Revelations du Prophete Ezechiel, Geneve, Francis Perrin, 1565, p 173,
sur Ez 18,23

16 Ibid C'est nous qui soulignons
77 Ibid
78 Ibid
79 Inst III, 18,4
80 Com Moist, p 11, sur Ex 1,18
81 Inst II, 8,4 ,cf Com N T, t 4, p 570, sur 1 P 2,5
82 Inst 111,25, 12
83 Le catechisme de Heidelberg, op cit, Q 62-64




	Quelle part Calvin donne-t-il à l'humain dans le salut?

