Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 581-599

BIBLIOGRAPHIE

DommNiQUE PEesTRE (€éd.), Histoire des sciences et des savoirs, t. 1: De la
Renaissance aux lumieres, tome dirigé par Stéphane van Damme, Paris,
Seuil, 2015, 507 p.

DommNIQUE PESTRE (éd.), Histoire des sciences et des savoirs, t. I1: Modernité
et globalisation, tome dirigé par Kapil Raj et H. Otto Sibum, Paris, Seuil,
2015, 465 p.

DommNIQUE PESTRE (€d.), Histoire des sciences et des savoirs, t. 1l1: De
la Renaissance aux lumieres, tome dirigé par Christophe Bonneuil et
Dominique Pestre, Paris, Seuil, 2015, 507 p.

Dans I’afflux constant des connaissances nouvelles qui ne cessent de nous propulser
vers 1’avenir, cette Histoire des sciences et des savoirs, par le recul méthodologique
qu’elle prend, permet au lecteur de mesurer de maniére passionnante le chemin parcouru
au cours des quatre derniers siecles. Dans ’esprit de son directeur Dominique Pestre,
’originalité profonde de cette histoire «n’est pas tant d’aborder les sciences et savoirs
eux-mémes, dans leur étre en quelque sorte intrinséquement intellectuel, que de rester le
plus possible «en situation», dans I’épaisseur du monde et la variété de ses activités et
rencontres ». Ce qui signifie qu’elle fait directement entrer le lecteur dans une dynamique
des savoirs scientifiques, de leurs domaines propres comme de leurs pratiques, en
reliant constamment les énoncés et les théories qu’ils avancent aux contextes sociaux,
économiques, culturels et politiques dans lesquels ils se sont développés. Ces trois
tomes cherchent donc «a caractériser ce qui se dit a chaque époque dans les savoirs et
les sciences, mais ils n’entendent pas séparer indiment ces discours de I’analyse des
modalités concrétes de leur mise en forme; ils souhaitent dire précisément les cadres
cognitifs qui émergent, mais aussi de quels espaces ils émergent, quelles institutions
et quels individus les portent, pourquoi ils s’imposent ou perdent leur statut de vérités
intéressantes — comme la maniére dont ces savoirs conduisent a des solutions spécifiques,
contribuent ou servent de médiateurs actifs a la recomposition des mondes sociaux et
naturels» (p. 11). Enfin, dans chacun des trois tomes, le regroupement des différents
chapitres se fait de la méme fagon selon quatre directions complémentaires I’une de
autre: les sciences et les savoirs en société, politique et culture; les champs de science
eux-mémes ; les mondialisations et les modalités de fabrication de soi et des autres; les
sciences comme outils de gouvernement. Dans ’impossibilité de décrire la richesse de
leurs contenus dans le détail, ce qui outrepasserait le cadre d’une recension synthétique,
qu’il nous suffise de donner les principales orientations propres a chaque tome, ainsi
qu’un survol des themes étudiés.

— Dépassant I’opposition des deux approches historiographiques devenues
classiques, la premiére plus attentive a la continuité des sciences médiévales, la seconde
plus travaillée par les enjeux nouveaux des sciences contemporaines, les exposés du
premier tome, dont le champ s’étend de la Renaissance aux Lumiéres, tentent de mettre
a profit une troisieme voie, celle qui consiste «a prendre au sérieux la périodisation, de
la Renaissance aux années 1770. En optant pour une historicisation radicale, ce premier
tome entend souligner la singularit¢ d’un moment, d’une configuration indécise faite

Histoire de
la philosophie



582 BIBLIOGRAPHIE

d’espoirs et d’hésitations, au sein de la trajectoire longue des sciences dites modernes »
(p. 21). Cette voie implique par conséquent quatre renoncements et déplacements
des questionnements: sur le plan épistémologique, un premier déplacement se fait en
renongant « aune définition a priori des frontiéres entre sciences et savoirs pour lui préférer
I’étude des opérations sociales et intellectuelles de démarcation et des circulations des
pratiques et objets de recherches». Un second déplacement, de caractére sociologique,
se fait par le renoncement a une histoire sociale fondée sur une approche purement
institutionnelle des sciences pour une approche anthropologique de ces pratiques. Le
troisieme déplacement, matériel, consiste a renoncer a une lecture uniquement fondée
sur la production, pour une approche dégageant les phénoménes d’appropriation et
de compréhension des savoirs en société. Le quatrieme déplacement conduit enfin a
prendre en considération les localisations diverses de I’activité savante en mobilisant
un jeu d’échelles d’analyse du local au global. Au fil de pages aussi passionnantes
qu’originales, nous découvrons donc sous un nouveau jour les caractéristiques propres
des figures savantes, philosophiques et humanistes qui incarnent le développement des
recherches dans tous les domaines ot elles se sont engagées : physique et mathématique,
anatomique et médical, chimique et chirurgical, astronomique et astrologique,
naturel et environnemental, géographique et cartographique, politique, commercial et
administratif, ethnographique et missiologique. En tous sens va leur envol, la curiosité
et les voyages par mer et par terre sont exaltants comme |’émulation, les échanges
constants et les publications de plus en plus nombreuses qu’ils suscitent. De I’Europe a
I’océan Indien, du Mexique a la Chine, les hommes se découvrent dans leurs fascinantes,
et parfois inquiétantes, différences.

— Le second tome, intitulé Modernité et globalisation, ouvre le lecteur a une
autre périodisation non seulement de I’histoire des sciences et des savoirs dont il sera
directement question mais, d’une maniére plus générale, de I’ histoire totale dans laquelle
cette histoire des sciences et des savoirs s’inscrit. Pour rendre justice a I’échelle globale
des processus mis en branle, disent les préfaciers Kapil Raj et Otto Sibum, il fallait une
année inaugurale plus significative que celle de 1789 habituellement retenue, trop lice au
destin de la France, méme si, symboliquement, elle se veut fondatrice de toutes les autres
révolutions. Le premier événement vraiment planétaire, lequel a impliqué des actions
militaires des Philippines au Canada, en passant par I’océan Indien, le Bengale, le Sénégal,
le Brésil et I’ Argentine, sans oublier I’Europe et la Russie, est celui de la Guerre de Sept
ans (1756-1763). C’est en effet a partir de 1760 que se fait une reconfiguration massive
de territoires et d’alliances entre les différentes puissances mondiales, laquelle prévaudra
jusqu’au commencement de la Grande Guerre, en 1914. Le choix d’une périodisation
bornée par deux guerres mondiales veut ainsi rendre justice et faire écho a une double
émergence : celle de I’opposition épistémologique sur un mode belliqueux entre sciences
de I’homme et sciences de la nature; celle aussi de nouveaux domaines d’intérét tels que
I’électricité, la mécanique, la chimie, et de nouvelles valeurs comme la quantification
et la précision. C’est dans cet espace bouleversé que les sciences et les savoirs humains
se mesurent les uns avec les autres et s’entrechoquent dans une lutte concurrentielle
inconnue jusqu’alors. Est ainsi mis en relief « le réle central de la machine a vapeur et de
la pensée de I’économie politique pour le déploiement d’un modele explicatif du monde
qui fait de I’énergie la notion centrale de la physique, de 1’ordre social et des dynamiques
de globalisation». Sciences de 1'air et de la Terre, révolutions microbienne et biologique
grandissent au sein des tensions entre nationalisme, impérialisme, internationalisme
et capitalisme. L’articulation du scientifique et du technique avec 1’ordre politique et
économique vise a la production des normes, mesures et dispositifs standardisés que
demandent I’Etat fiscal et les marchés. La pluralité des mondes sociaux induit la science
statistique, la démographie et le controle croissant des populations. Bref, «le XIX¢ siecle
construit une conception hiérarchique des peuples humains basée sur la capacité de



BIBLIOGRAPHIE 583

progres, reléguant les peuples non blancs en bas de I’échelle, 1égitimant leur domination
et leur asservissement — et finalement I’eugénisme» (p. 24). L’engouement de la
science et de la puissance qu’elle projette fait naitre, avec la conscience d’un terrible
déséquilibre, une inquiétude que rien ne pourra plus refouler.

— Avec le troisieme volume, nous entrons dans le monde tel que nous le connaissons,
dans lequel voisinent le meilleur et le pire, indissociablement, inexorablement. Les
différents essais explorent le déploiement des sciences et des techniques dans tous
les milieux, académiques, industriels et militaires, dans les appareils d’Etat et les
organisations internationales, dans le management de 1I’économie et la gestion des
dégats du progres, mais encore la masse des savoirs produits dans le corps social, les
think tanks et les ONG. «Sont aussi au cceur de ce volume les maniéres de produire
ces connaissances, les espaces dans lesquels elles voient le jour, ce qui fait qu’elles
prennent la forme qu’elles ont; mais encore les cités de justice et ontologies qu’elles
promeuvent, les outils et dispositifs qu’elles engendrent, les impacts qu’elles ont
sur les milieux et les populations du monde entier». Double est ici la périodisation
proposée: la premiére concerne les années 1910 a 1970, avec ses grandes mutations
scientifiques et techniques, sociales, économiques et géopolitiques; la seconde, 1970
a 2010, est davantage caractérisée par les modes d’innovation mises en ceuvre dans
les sciences. Dans la premiére est étudié ce qu’ont apporté les sciences de laboratoire,
la physique fondamentale, I’écologie des écosystemes quantifiant les flux d’énergie et
de matiere, I’économie nationale, la biomédecine moléculaire et curative, les sciences
sociales structurales. Dans la seconde, les collaborateurs abordent les biotechnologies
mathématiques appliquées, les modélisations et moyens de calcul, le pouvoir de I’atome
et I’écologie des perturbations, de la résilience et des services écosystémiques, le
dispositif global des sciences du systéme Terre, les marchés comme acteurs économiques
centraux. C’est ici €galement toute la complexité des devoirs d’adaptation qui est
en jeu. En un mot, ce troisieme volume conduit le lecteur a comprendre comment la
transgression des limites est inéluctablement devenue la norme qui régne dans toutes
les technosciences contemporaines. La notion méme de «risque» perd sa fonction
d’avertissement, 1’obligation de «le courir» se présentant sous une forme scientifique
irréfutable, comme la seule voie de sa maitrise finale.

— En conclusion de ces trois volumes, Dominique Pestre propose huit théses de
synthése tout-a-fait remarquables, comme autant de médaillons lumineux d’un vitrail
d’ensemble cohérent. Chaque article est doté d’une bibliographique spécifique incitant
le lecteur a poursuivre son intérét par d’autres lectures. Soulignons enfin 'utilité des
documents photographiés et des explications qui les accompagnent, des index des
Auteurs et Organisations scientifiques cités. Congue pour étre accessible a un large
public, tout en exigeant du lecteur une attention soutenue par la précision des explications,
argumentations et développements donnés, les trois volumes font de cette Histoire des
sciences et des savoirs une réussite et une référence désormais incontournable.

JEAN BOREL

BEaTricE GUION (€d.), Le sentiment moral (Essais congus pour les Journées du
«Groupe d’étude des moralistes» (CELLF 17¢-18¢siecles, de 1’Université
de Paris-Sorbonne), Paris, Champion, 2015, 388 p.

Les 17 contributions pluridisciplinaires que rassemble ce volume ont pour objectif
d’explorer la nature et les enjeux des définitions et redéfinitions du sentiment moral,



584 BIBLIOGRAPHIE

ainsi que les ambivalences et les rapports que ce sentiment entretient avec le sentiment
esthétique. Il s’agit du résultat des travaux menés entre 2008 et 2010 par le « Groupe
d’étude des moralistes» (CELLF 17¢-18¢, Université Paris-Sorbonne). Les différents
usages du mot «sentiment» ainsi que les ambiguités entre «sens moral», «sentiment
moral», «sensibilité» et méme «pitié» sont mis en avant. L’ouvrage a pour ambition
d’explorer les transformations des pensées morales, philosophiques et esthétiques au
XVIII¢ siécle ainsi que leurs usages dans des ceuvres fictionnelles. Il est introduit par
Béatrice Guion et se divise en quatre parties avec seize illustrations en noir et blanc
entre les pages 200-201. La premiere partie concerne les moralistes et le sentiment moral
alors que la deuxiéme partie traite des sens et des sentiment moraux dans la pensée
philosophique des Lumiéres. Bayle, Vauvenargues et Marivaux sont d’abord mis en
avant avec un sentiment moral qui s’affirme dans un jeu subtil entre passions, réflexion,
connaissance de soi et amour-propre. Daniel Acke souligne alors la subtilité¢ de I’amour-
propre chez les deux derniers auteurs: on |’identifie aussi bien comme un sentiment
donné que comme le résultat d’une démarche réflexive par la rationalisation de notre
vie affective. Christian Maurer nous plonge ensuite dans le ceeur des débats britanniques
autour du sens moral et de I’amour-propre avec Mandeville, Shaftesbury et Hutcheson.
Les autres contributions poursuivent la réflexion autour de la transition entre discours
anciens et modernes dans les pensées écossaises de la fin du XVIII® siécle, entre sens
moral individuel et histoire des meeurs, puis chez Kant, entre amour et respect, sphére
du devoir et sentimentalisme. La véritable force de ’ouvrage se trouve néanmoins,
me semble-t-il, dans la troisieme et surtout, dans la trées bonne quatriéme partie. Les
deux sont respectivement consacrées au sentiment moral dans la fiction d’une part, et
a ’esthétique d’autre part. Zoé Schweizer nous passionne pour les tragédies de Médée
du XVIII* siecle ou I'influence de Shaftesbury affirme peu a peu I’aspect moral d’une
figure originellement marginale, violente et criminelle. Le souci de vraisemblance
a pour conséquence d’estomper les limites entre moralité, amoralité et immoralité au
méme moment que le sentiment moral s’introduit dans la tragédie violente. Frangois
Gevrey nous décrit, quant a lui, I’évolution du roman sentimental qui, sous les influences
anglaises et écossaises, n’est plus le méme entre les années 1730 et 1760. Le sens moral
évolue vers le sentiment moral avec de nombreux apports, sans retrouver de forte
rupture épistémologique avec La Nouvelle Héloise de Rousseau. C’est par ailleurs cette
ceuvre qui intéresse Jean-Frangois Perrin, par son approche du sentiment moral comme
conscience de soi en acte, sur les traces de la conscience selon Locke. Aprés un passage
par les fictions d’Isabelle de Charriére, c’est ensuite au tour de Pigault-Lebrun d’étre
examiné sous 1’angle de la place que le discours moral occupe dans le roman. C’est la
tache que Shelly Charles se propose d’accomplir en nous faisant découvrir « une morale
en mouvement» dans cette ceuvre romanesque. La derniére partie de I’esthétique s’ouvre
sur une introduction de Julie Boch qui situe I’approche des trois derniers essais dans
I’articulation entre la notion de sentiment moral et la réflexion esthétique. Emmanuelle
Hénin retrace une histoire de la peinture ot des outils rhétoriques tels que I’expression
des passions servent tantot I’éthos, tantot le pathos. Camille Guyon-Lecoq exprime ses
«sentiments » sur les Réflexions critiques de Dubos a la lumiére du désir de ce dernier
de penser la tragédie lyrique comme objet esthétique. Enfin, Pierre Hartmann conclut
I’ouvrage par une enquéte sur I’émergence du sentiment moral dans les Salons de
Diderot, de la classique querelle du philosophe et de I’artiste au sublime moral, découvert
chez Greuze. Bien qu’on puisse un peu regretter le role marginal des philosophies du
sens moral de Shaftesbury et de Hutcheson dans I’ensemble de [’ouvrage, on appréciera
la variété et ’originalité des angles de recherche et des thémes abordés dans ce collectif
qui fait la part belle a la littérature et a I’art frangais.

Lisa Broussois



BIBLIOGRAPHIE 585

TAKESHI MATSUMURA, Dictionnaire du frangais médiéval, sous la direction de
Michel Zink, Paris, Belles Lettres, 2015, 3520 p.

Voila un ouvrage remarquable et qui sera de la plus grande utilité pour ceux
qu’intéresse la littérature francaise du Moyen-Age, depuis les Serments de Strasbourg
en 842 jusqu’a la fin du XV* siecle. Il est a ce jour le seul et premier dictionnaire frangais
de I’ancien et du moyen frangais qui soit a la fois scientifiquement irréprochable,
accessible et maniable. Tout en tirant profit de toutes les connaissances transmises
par les dictionnaires précédents, tels I'Altfranzdsisches Worterbuch d’Adolf Tobler
et d’Erhard Lommatzsch (11 vol., 1925-2008) et le Franzdsisches Etymologisches
Wérterbuch de Walther von Wartburg (25 vol., 1922-2002), ou encore le Dictionnaire
étymologique de [’ancien francais de Kurt Baldinger en cours de publication (1971-),
le professeur Takeshi Matsumara, actuellement reconnu comme ['un des meilleurs
lexicographes mondiaux du frangais, s’est attaché a présenter pour la premicre fois en
un seul volume un dictionnaire aussi complet que possible sur I’ancien frangais employé
non seulement dans le domaine d’oil, mais aussi en Angleterre (anglo-normand), en
Italie (franco-italien) et en Terre Sainte. « Sans suivre aveuglément nos prédécesseurs,
dit-il, pour chaque article nous nous demandons si le mot existe bien, car il y a des
fantémes, quelles sont son étymologie (d’ou un renvoi systématique au Franzdsisches
Etymologisches Warterbuch cité plus haut) et sa ou ses significations, s’il est marqué
géographiquement (il y a, a c6té de mots largement utilisés, des mots dont la diffusion
est assez limitée), et quelles sont les bonnes citations a recueillir». Ces citations, tirées
dans la mesure du possible des meilleures éditions, choisies parmi les plus anciennes
avec discernement et intelligence, éclaire de maniére toujours intéressante le sens des
mots sans alourdir ni allonger a I’exces ’ouvrage. Etsi les éditions desquelles elles sont
extraites sont mauvaises, Takeshi Matsumara a chaque fois pris soin de les collationner
avec leur manuscrit de base. Le choix de caractéres trés lisibles, une disposition des mots
qui les met en évidence et une impression sur papier bible font de ce dictionnaire une
réussite et un manuel de travail et de consultation désormais indispensable.

JEAN BOREL

MicHEL HENRY, Phénoménologie de la vie, t. V, textes réunis et édités par Jean
Leclercq et Grégori Jean (Epiméthée), Paris, PUF, 2015, 232 p.

En rassemblant onze articles et cinq entretiens de Michel Henry publiés dans
des revues, ouvrages collectifs ou journaux entre 1972 et 2002, cet ouvrage achéve
le cycle des volumes intitulé « Phénomenologie de la vie», initié en 2003 par J.-L.
Marion et P. Audi. Comme le dit Jean Leclercq, directeur des «Archives Michel
Henry » déposées a I’Université de Louvain-La-Neuve, ce volume répond a une double
exigence d’exhaustivité et d’accessibilité de I’ceuvre de Michel Henry, décédé en 2002.
Ces articles, ordonnés de maniére chronologique, couvrent 1’ensemble des champs et
moments de la recherche phénoménologique qu’il n’a cessé de parcourir durant toute
sa vie. Le premier analyse «L'importance de la critique de la religion et le concept du
genre dans I'Essence du christianisme» de Feuerbach (1972). Dans le second, Henry
oppose, de fagon radicale, a la phénoménologie de la conscience, une phénoménologie
de la vie «qui se donne explicitement pour base des présuppositions ontologiques
fonciérement différentes qu’on peut résumer ainsi: la relation originelle a ’étre n’est
pas une relation ekstatique, ce qui veut dire que I’étre ne se donne pas primitivement a
une représentation, a la conscience, et n’est pas non plus une signification constituée par
elle. L’étre au sens originel s’éprouve lui-méme dans I’immédiation d’une présence en

Philosophie
contemporaine



586 BIBLIOGRAPHIE

vertu de laquelle il est ce qu’il est et ne peut s’arracher lui-méme, se dépasser de quelque
fagon que ce soit, se représenter et enfin se comprendre, et cela de maniere adéquate
ou non» (p. 32). Suivent un bref exposé sur la situation et I’attitude de Descartes a
I’égard de la technique, une esquisse de la nouvelle interprétation qu’il propose de la
relation phénoménologie / psychanalyse, et la démonstration que ‘science et éthique
constituent deux domaines profondément différents’. L’article intitulé « Qu’est-ce
qu 'une révélation ?», publié en 1994, témoigne de la nouvelle et décisive orientation
que prend alors la réflexion d’Henry, et qui portera tous ses fruits dans les analyses
de ses derniers livres: «C’est a partir des années 1993-1994, dit-il dans un entretien
avec Jean Greisch, au moment de la méditation philosophique sur le christianisme,
que I'idée d’un autre langage, du Logos de vie, telle que I’expriment la premiére lettre
de Jean et I’ensemble de son Evangile, devient I’objet d’une thématisation explicite»
(p. 145). «Révélation il n’y a et il ne peut en effet y avoir que si le mode de donation
extatique dans 1’au-dehors d’un monde céde la place @ un mode de phénoménalisation
de la phénoménalité si radicalement différent qu’il n’est pas un éclat de la lumiére du
premier qui pénétre la matiére phénoménologique du second, de telle fagon qu’alors
en effet, hétérogeéne au premier mode d’apparaitre, le second se donne comme une
révélation. Ou trouve-t-on quelque chose comme une révélation, sinon dans la double
prétention de Jésus, dont il s’agit d’élucider les conditions phénoménologiques, de se
révéler comme le Christ et, par conséquent, de révéler Dieu» (cf. p. 90). Apres deux
contributions qui reviennent sur le theme de la généalogie de la psychanalyse et de la
situation de la phénoménologie de la vie par rapport a la phénoménologie en général,
les trois derniéres nous donnent, sous la forme d’entretiens, les ultimes éclaircissements
oraux, parfois inédits et inattendus, que Michel Henry a partagés dans les derniers mois
de sa vie sur « La vérité selon le christianisme», a laquelle il a accordé toute la rigueur
que I’on sait, « La phénoménologie de la chair» et « La Parole des Ecritures» qui, pour
lui «se distingue de toute autre parole dans la mesure ou elle porte en elle la prétention
extraordinaire d’étre la Parole de Dieu» (p. 186). Les cing brefs entretiens ajoutés en
une deuxiéme partie, dont trois d’entre eux se font avec Roland Vascalde, ont la vertu de
nous rendre vivante la parole parlée de Michel Henry.

JEAN BOREL

MicHeEL HENrY, Nofes préparatoires a L’essence de la manifestation: /a
subjectivit¢ (Revue Internationale Michel Henry 3), Louvain, Presses
Universitaires de Louvain, 2013, 279 p.

C’est en 2006 que I’Université catholique de Louvain-la-Neuve est devenue
dépositaire des manuscrits, notes et archives de Michel Henry. Ce fonds fait depuis
lors I"objet d’une attention extréme des responsables, qui veulent rendre accessibles
a tous ceux qui le désirent les trésors de pensée qu’il recéle dans les trois domaines
ou la plume de Michel Henry s’est exercée: la phénoménologie, les essais littéraires
et thédtraux. La création de la Revue Internationale Michel Henry se propose d’une
part de publier au fil des années I’essentiel des notes rédigées pour la préparation des
livres qu’il a publiés, et d’autre part, les nouvelles recherches que ce fonds et I’ceuvre de
Michel Henry suscitent chez un nombre de plus en plus nombreux de jeunes chercheurs
dans le monde. Que nous apprennent donc les 120 pages de notes préparatoires a
L’essence de la manifestation 7 Dans |"impossibilité de les résumer, a cause du caractére
nécessairement divers et partiel qui les constitue, et encore moins de synthétiser les 70
pages magnifiques et fouillées de I"apparat critique que leur consacre Grégori Jean, il
est intéressant de pouvoir mettre en lumiere, comme le dit Jean Leclercq, «le sens de la



BIBLIOGRAPHIE 587

lecture henryenne des auteurs de la tradition phénoménologique, mais aussi de ceux qui
lui auront inspiré la réception extrémement originale que, dés ces notes préparatoires,
il en tente. Et nous ne pouvons pas ne pas penser ici a Kierkegaard, dont on prendra la
mesure des analyses faites de la ‘répétition’, ou encore des effets de la mise en évidence
des stades de 1’esthétique et du religieux dans la constitution de la vie du sujet, ces lieux
sur lesquels vient précisément opérer la greffe de la phénoménologie de la subjectivité »
(p. 10). La remarquable introduction de Grégori Jean, permettant de suivre les filiations,
geneéses et généalogies de la pensée henryenne en perpétuels mouvement et progression,
nous fait entrer au cceur méme du projet qu’il poursuit, celui d’introduire en philosophie
le concept de subjectivité en tant que ‘structure universelle de vérité’, et qu’il veut
toujours ouvrir vers les questions les plus cruciales: ’ipséité et I’individu, ’ame et le
corps, la connaissance de soi, la croyance et la liberté, I’'immanence, le temps et surtout
le néant et la mort. « La subjectivité, dit-il en conclusion, est ce qui ne peut mourir et se
confond, dans sa phénoménalité méme, avec cette impossibilité. Et si elle est, pour cette
raison, identique a I’étre, ¢’est parce que 1’étre henryen est Vie» (p. 91). Par une seconde
naissance délivrant I’homme de I’illusion transcendantale de I’ego, «le christianisme,
écrit Michel Henry dans C’est moi la veérité, affirme la possibilité de rejoindre la Vie
absolue de Dieu, — cette Vie qui a précédé le monde et son temps, la Vie éternelle.
Une telle possibilité ne signifie rien d’autre pour lui que le salut. Rejoindre cette Vie
absolue, qui n’a ni commencement ni fin, ce serait s’unir a elle, s’identifier a elle, vivre
de nouveau de cette Vie qui ne nait ni ne meurt — vivre comme elle, a la fagon dont elle
vit et ne pas mourir» (ibid.).

JEAN BOREL

MicHeL HENRY, Notes sur le phénomene érotique (Revue Internationale Michel
Henry 4), Presses Universitaires de Louvain, Louvain, 2014, 213 p.

Les notes sur le phénomeéne érotique qu’offre le quatriéme volume de la Revue
Internationale Michel Henry sont aussi pertinentes et originales que les précédentes.
Si elles sont relatives & Philosophie et phénoménologie du corps et encore une fois
a L’essence de la manifestation, d’autres, «plus tardives, rédigées en vue de la
préparation d’lncarnation, leur ont été ajoutées, afin de laisser pressentir quelque
chose de I’évolution intellectuelle de Henry quant a la question de I’éros» (p. 9).
On y retrouve I’intérét de ses lectures de Maine de Biran, Sartre, Nietzsche, Scheler,
Condillac, Freud, en vue d’une théorie de I’intentionnalité et de 1’érotisme, orientée
sur une vision métaphysique de ’expérience d’autrui. Comme I’exprime avec raison
J. Leclercq, « M. Henry revendique du sens dans la sexualité, et donc une sorte d’éthique
de I’amour, voire une figure concréte de la spiritualité des vivants, puisqu’il s’agit,
dans un geste trés précis, de départir les formes de I’idolatrie (et de I’auto-érotisme)
de celles de Iamour dans la vie érotique du sujet». La seconde partie de ce numéro
rassemble quelques excellents essais sur la Philosophie de la religion et les notions
de Corporéité, réalité, affectivité. Apres que Joaquim Hernandez-Dispaux a montré
ce que Michel Henry doit aux recherches de Claude Tresmontant sur le Christ hébreu,
et la maniere dont il les utilise pour fonder une archéologie christologique permettant
de remonter vers la parole la plus originaire, Rolf Kiihn poursuit en précisant le cadre
ontologique que donne alors Henry a cet apport par I’analyse qu’il fait du Prologue de
Jean, lu dans la perspective transcendantale que lui suggere la pensée eckhartienne.
Et Ovidiu-Sorin Podar de développer en quel sens Henry pense I’Ipséité médiatrice
du Logos-Christ: «Ce que la phénoménologie du christianisme met en lumiere, c’est
que la phénoménologie de I’ipséité vivante n’est en toute rigueur phénoménologique



588 BIBLIOGRAPHIE

qu’a partir de I’ Archi-phénoménologie de la Vie phénoménologique absolue, le Christ
étant I’Ipséité médiatrice opérant elle-méme le comment originaire dont I’Une (I’auto-
affection absolue) manifeste I’autre (1’auto-affection finie a partir de et dans ’unicité de
I’immanence de la vie» (p. 122). La condition charnelle comme origine de ['expérience,
tel est le theme de réflexion d’Isabelle Raviolo qui lui permet en quelques pages denses
d’approfondir le lien qu’Henry fait de la condition charnelle et de I’épreuve affective du
soi. « Vivre Dieu, comme Origine et comme Principe, dit-elle en conclusion, ce serait
donc vivre dans sa chair, s’engager avec lui dans I’expérience de la kénose ou le soi est
désapproprié de sa subjectivité et recouvre sa présence originaire dans la profondeur
d’une vie absolue, la ol précisément se dessine une ontologie de I’inépuisable, ou I’étre
lui-méme se donne comme lacunaire et blessé, lieu de la tension méme du désir et de
’attention a I’infini» (p. 138). «Faire, agir, dit Henry, voila ce dont I’essence doit étre
pensée tout autrement ». C’est sur ce «tout autrement» de [’action que se penche ensuite
Gilbert Mathias pour en dégager le vrai sens, I’action devenant une modalité de la vie
de la subjectivité absolue, et ne devant donc pas, aux yeux du phénoménologue, «se
confondre avec I’intention, mais s’en séparer en ce qu’elle implique I’intervention du
corps, le corps agissant n’étant ni le corps représenté ni le corps organique, mais le corps
absolu» (c¢f. p. 151). Par une fine analyse des déplacements opérés par Henry vis-a-vis
de la phénoménologie husserlienne de 1’Idée et de la ‘chose réelle’, Julien Lheureux
nous fait découvrir la spécificité de «1’expérience de 1’étre comme expérience adéquate,
comme expérience de soi de I’étre dans la totalité de sa réalité et dans son unité avec
soi» (p. 163). Enfin, c’est & une confrontation d’Henry avec Ricceur sur la question de
la lecture de Freud que nous invite Angel Alvarado Cabellos, dans laquelle il montre
que la nature du débat et son enjeu résident dans la place que 1’on confére aux effets et
opérations de la dialectique et de la réflexivité.

JEAN BOREL

MicHeL HENRY, Notes préparatoires a Paroles du Christ (Revue Internationale
Michel Henry 5), Presses Universitaires de Louvain, Louvain, 2015, 257 p.

Jean Greisch a raison d’écrire que «Les notes préparatoires », accompagnées d’un
impressionnant apparat critique, réunies dans ce 5° numéro de RIMH, sont d’abord une
invitation a relire a neuf le livre-testament de Michel Henry: Paroles du Christ» (p. 15).
En effet, la question essentielle que se pose Henry et a laquelle il cherche a répondre dans
ses notes, est celle de «la possibilité d’entendre les Evangiles, qui est I’'un de leurs thémes
centraux. Donc, la pensée chrétienne est transcendantale en un sens particulier, en tant que
réflexion constante sur sa propre possibilité» (p. 26) Ce n’est pas pour rien que la premiére
note, qui va donner le ton aux 120 pages passionnantes de notes qui suivent, met le lecteur
face a I’exigence et a la seule maniere d’écouter les Paroles du Christ, laquelle «suppose
la condition de Fils et I'épreuve de cette condition = 2¢ naissance» (p. 25). C’est dire
I’importance de cette publication qui nous permet, pour la premiere fois, d’entrer au
cceur des préoccupations d’Henry et de son rapport aux Ecritures. « En tant que Verbe
de Dieu», lit-on en p. 108, «le Christ s’adresse aux hommes dans un langage qui n’est
plus mondain, celui qu’ils parlent le plus souvent entre eux, un langage d’une autre
nature, lui-méme divin, la Parole de Dieu qui est elle-méme et dans sa fagon de parler
consubstantielle & Dieu. [...] Lorsque nous disons que le Christ parle aux hommes en tant
qu’homme lui-méme, il s’agit d’une abstraction s’il est vrai que le Christ n’est jamais
seulement un homme mais le Verbe de Dieu. De 1a résulte une premiere conséquence,
c’est que le Christ ne s’adresse jamais aux hommes comme s’il était I’un d’entre eux, sa
nature se réduisant a la leur. A travers tous les Evangiles court, qu’on le veuille ou non,



BIBLIOGRAPHIE 589

une opposition majeure: vous/moi, de sorte que méme lorsqu’il parle en tant que celui
qui a revétu une nature semblable a la nétre, un abime demeure entre ce qu’il est et ce que
nous sommes (et qui se manifeste de multiples fagons). [...] Des lors, en dépit du fait que
I’homme Jésus n’est jamais seulement un homme, les hommes que nous sommes ne sont
jamais seulement des hommes. L’humanisme est la doctrine la plus absurde et la plus
fausse qui se puisse soutenir. Et voici pourquoi les hommes ne sont jamais des hommes :
parce que ce sont des vivants et qu’aucun vivant ne s’est jamais apporté lui-méme
dans la vie». Et trois notes plus loin cette précision: «(Les) Paroles du Christ sur (la)
condition humaine (font qu’elle est) bouleversée, car elles parlent du Royaume de Dieu
qui doit les concerner (et) disqualifie la condition humaine au sens habituel, i.e. & partir
du monde». C’est autour de ces themes décisifs que se concentrent les deux magnifiques
et profondes études qui suivent: «Sens et puissance, ['archiperformativité de la parole »
et «La question de ‘I’autre langage’: une sortie du champ philosophique ?», évoqué
plus haut. Dans la premiére Grégori Jean cherche a cerner la clé de la philosophie
henryenne du langage, qui n’est autre, selon lui, que «I’appel a la parole qui parle sans
parabole, avant toute parabole». Non pas la parole qui décrit le monde ni celle qui,
usant de parabole, conduit celui qui I’écoute a percevoir dans telle ou telle ‘proposition
bizarre de la langue naturelle’ I’indice d’une ‘venue en soi de la vie’, mais celle qui,
comme ‘langage réel’, comme puissance et non comme sens, comme ‘hors-sens’ par
conséquent, se confond avec elle et rend éventuellement possible, seulement apres
coup, son expression ‘parabolique’ et son énonciation ‘apophantique’» (p. 190). Dans la
seconde, Jean Leclercq dégage quelques-unes des thématiques les plus importantes qui
apparaissent de maniéere récurrente dans les notes d’Henry : I’élaboration de «cet ‘autre’
langage auquel il veut attribuer une autorité propre (et accompagnée d’un jugement
performatif) et immanente a ce parler, avant méme tout contenu phonique et sémantique,
le contenu étant par la suite ce qu’il faudrait appeler une para-doxologie» (p. 217 sq.);
la maniére dont Henry « lie constamment les modalités de 1’écoute et la condition filiale
comme structure porteuse et originaire de cette attitude et la renaissance comme sa
constitution éthique (p. 219); la notion de ‘témoignage’ comme processus de légitimation
(p. 221); le désir de donner une ‘portée éthique’ a sa réflexion sur la puissance de la parole
et, enfin, le théme de la ‘divinisation’ et de la ‘déification’ qui le conduit a «une théorie de
’imitatio ou les termes doivent, par I’effet de la parole, retrouver leur équivalence, en sorte
que 1’on peut estimer que Henry cherche ici une théorie de I’identification» (p. 223). Mais
Jean Leclercq, en conclusion, pose tout de méme une question légitime: si Henry «semble
fasciné par les herméneutiques prophétique et christologique, c'est-a-dire ces théories de la
réception sans médiation et sans réflexion construite sur I'inspiration des Ecritures, il n’en
demeure pas moins qu’il manque tragiquement et dangereusement un pan considérable
de la réflexion exégétique, au risque de justifier un rapport fondamentaliste au corpus des
Ecritures» (p. 224). Les deux derniéres contributions traitent du langage de la révélation
en phénoménologie radicale (Giuliano Sansonetti) et de I’approche du probléme religieux
dans la pensée de M. Henry ». Les deux index des citations bibliques dans les notes et dans
Paroles du Christ sont précieux pour la réflexion.

JEAN BOREL

SiMoNE WEIL, Ecrits de New York et de Londres, vol. 2: L’enracinement
(Euvres completes, t. V, vol. 2, Paris, Gallimard, 2013, 462 p.

De New York, S. Weil rejoint Londres en décembre 1942 et mourra a Ashford
le 24 aolt 1943. En quelques mois, elle écrit de nombreux textes dont 1’un des plus
importants: L enracinement. Albert Camus, qui prit ’initiative de publier le manuscrit,
le présenta en ces mots : « Il parait impossible d’imaginer pour I’Europe une renaissance



Histoire de
la théologie

590 BIBLIOGRAPHIE

qui ne tienne pas compte des exigences que Simone Weil a définies». Robert et Marie-
Noélle Chenavier et Patrice Rolland ont apporté 4 ce deuxiéme volume du tome V des
Euvres completes, Ecrits de New York et de Londres, L enracinement, des compétences
et un soin exceptionnels. D’une part, nous tenons 12 un texte publié le plus exactement
possible, et d’autre part, leurs introductions, commentaires et notes sont des plus
éclairants et enrichissants, mettant en évidence la dimension politique autant que les
dimensions sociale, éthique et spirituelle de cet essai. Les pages concernant I’ Etude pour
une déclaration des obligations envers [’étre humain, tout comme celles des Besoins
vitaux de I'dme, montrent combien ’analyse lucide de S. Weil demeure valable et
précieuse pour les années que nous vivons et constitue un fondement indispensable pour
une éducation éthique, qui seule peut donner une espérance, comme 1’avait si bien senti
Camus, en plagant I’ Enracinement en téte de la collection « Espoir».

CLAUDE DrozZ

SiMoNE WEIL, L 'enracinement (Champs classiques), Paris, Flammarion, 2014,
468 p.

Sans remplacer le précieux outil que représente I’ Enracinement, dans le deuxieme
volume du tome V des (Euvres complétes de S. Weil, I’édition que proposent Florence de
Lucy et Michel Narcy en format de poche est aussi, plus modeste, un ouvrage qui fournit
une introduction intéressante et des notes, des annexes, une chronologie et un index que
ne comprenait pas I’édition de poche antérieure. Camus se serait sans doute réjoui de
voir que la publication des (Fuvres de S. Weil en format de poche comme en Fuvres
complétes, demeure autant d’actualité.

CLAUDE Droz

MAITRE EckHART, Sermons, Traités, Poeme, Les écrits allemands, trad. de
Jeanne Ancelet-Hustache et Eric Mangin, Introduction et notes d’Eric
Mangin, Paris, Seuil, 2015, 860 p.

MARIE-ANNE VANNIER, Cheminer avec Maitre Eckhart, Paris, Artege, 2015,
201p.

C’est la premiere fois que les écrits allemands de Maitre Eckhart sont accessibles
en traduction frangaise en un seul volume : les 119 Sermons, les Entretiens spirituels, le
Livre de la consolation divine, le Sermon de [’homme noble, le Traité du détachement et
le Poéme du Grain de sénevé. C’est également la premiére fois, et I'idée d’Eric Mangin
est excellente, que les Sermons sont disposés non plus suivant 1’ordre dans lequel les
textes ont été authentifiés, mais a partir du cycle liturgique qui leur a donné naissance. Les
récents travaux de Loris Sturlese ont en effet permis de diviser ceux-ci en deux grandes
catégories: les Sermons pour le temps et les Sermons pour les saints. L’année liturgique
se compose elle-méme en deux périodes, la partie d’hiver qui s’étend de 1I’Avent au
dimanche de Pentecote, et la partie d’été qui commence au dimanche de la Trinité et
se prolonge avec les vingt-cinq dimanches qui suivent. La numérotation proposée par
Loris Sturlese est celle qui est ici retenue. Au début de chaque Sermon, une note donne
la référence précise dans 1’édition critique allemande et, a la fin de I’ouvrage, un tableau
récapitulatif permet au lecteur d’établir la correspondance entre la numérotation de
Quint-Steer et celle de Sturlese. Si les Sermons 19, 45, 83, 106 et 115 sont absents de



BIBLIOGRAPHIE 591

la liste, c’est que le texte n’a pas encore ét¢ complétement établi par Georg Steer. Par
contre, la liste comporte la traduction inédite de quatre nouveaux Sermons, 38, 89, 98 et
111. «Authentifiés en 2003, ils proviennent du recueil de textes eckhartiens publiés par
Franz Pfeiffer et s’inscrivent dans un contexte liturgique assez clair : le Sermon 38 sur le
lavement des pieds se situe dans le cadre des fétes pascales, le S. §9 évoque la décollation
de Jean-Baptiste, le S. 98 fait I’exégese de Mt 16,24, et le S. /11, dont G. Steer propose
quatre versions différentes, commente 2 Co 11,2 » (¢f. p. 38sq.). Pour les citations
bibliques, le texte de référence est celui de la Vulgate transcrit le plus souvent par Eckhart
en moyen haut-allemand et traduit en frangais par Eric Mangin a partir de I’ouvrage La
Sainte Bible selon la Vulgate, traduction par J.-B. Glaire et F. Vigouroux, Argentré-du-
Plessis, Editions DFT, 2002. Les abréviations sont celles de la Bible de Jérusalem. Alors
qu’il semble assez souvent de bon ton chez certains de savoir d’autant mieux parler
d’Eckhart qu’ils font moins référence au Christ, nous félicitons Eric Mangin de montrer,
dans les quarante pages de sa remarquable introduction, que c’est justement «le Christ
qui est le fondement de la tension qui traverse les écrits allemands: une tension entre
la certitude que Dieu se tient aux cotés de I’homme et, en méme temps 1I’impossibilité
de savoir ce qu’il est vraiment. C’est méme a partir de cette tension que vont naitre ces
écrits qui ne sont pas des exposés systématiques, mais qui témoignent d’une recherche
permanente a propos de ce qui ne peut étre dit : ‘La vérité est dans le fond, mais elle est
recouverte et cachée a I'intellect’. Grice a cette tension, les écrits du Maitre proposent
a I’homme de se rapprocher toujours un peu plus de Dieu, de se tenir aupres du Verbe:
« Comme une étoile du matin au milieu du brouillard (Si 50,6). Je considére le petit mot
quasi, c'est-a-dire ‘comme’ ; a I’école, les enfants le nomment un ‘adverbe’. C’est ce que
j’ai en vue dans tous mes sermons, dit-il dans le Sermon 86 (p. 530 s4.), on doit étre un
‘adverbe’ a coté du Verbe» (p. 34 sq.).

— Le livre de Marie-Anne Vannier reprend, pour les offrir au grand public, les douze
entretiens qu’elle a donnés, comme Jean Cassien le faisait autrefois dans ses conférences,
aux moines bénédictins de 1’Abbaye de Chevetogne, a I’occasion de leur retraite de
I’Avent, en 2014. Le théme de la naissance de Dieu dans I’ame, tel que le développent
Maitre Eckhart, Jean Tauler, Henri Suso et Nicolas de Cues, allait tout naturellement
dans la perspective cecuménique de cette communauté qui, depuis sa création en 1925
par Dom Lambert Beaudouin, se consacre a la rencontre et & I’interprétation des liturgies
d’Orient et d’Occident, ainsi qu’a 1’unité des chrétiens. Cette naissance et cette croissance
du Christ dans I’ame, accordant le privilege absolu d’une filiation en Dieu-Trinité, est
le motif méme de I’incarnation et, par conséquent, donne son contenu le plus profond a
I’anthropologie chrétienne et a I’appel de tous les hommes a la sainteté. En spécialiste
d’Eckhart, Marie-Anne Vannier offre la quelques pages synthétiques et essentielles sur
la pensée théologique, mystagogique et spirituelle du Maitre Thuringien.

JEAN BOREL

MARTIN LUTHER, Traités polémiques. Contre Latomus. Contre Jean le Pitre,
(Euvres de Martin Luther, t. XIX), Genéve, Labor et Fides, 2015, 280 p.

Avec cet ouvrage, qui prolonge la vaste et belle entreprise, commencée en 1957,
de publication des plus grandes ceuvres de Luther, le lectorat francophone découvre
deux traités polémiques rédigés a vingt ans d’intervalle. Le premier, €crit en latin en
1521 contre Jacques Masson, dit Latomus, théologien de Louvain. Le second, rédigé
en 1541 en allemand contre Jean le Pitre, mieux connu pour certains sous le titre Wider
Hans Worst, est en fait un traité contre Henri II, dit «le Jeune», duc de Brunswick-
Lunebourg et prince de Wolfenbiittel, un farouche adversaire de la Réforme. — Le tome



592 BIBLIOGRAPHIE

contre Latomus, une «réfutation» suite a un libelle publié par le théologien de Louvain,
est assez peu cité dans les travaux sur Luther, mais lorsqu’il I’est, c’est souvent parce
que le réformateur y développe le célebre simul-simul (I’étre humain est simul peccator
et iustus, a la foi pécheur et juste devant Dieu). — L écrit polémique, plus court, contre
Henri II, dont Luther se moque en I’appelant « Hans Wurst», personnage caravalesque
de la Nef des fous de Sébastien Brant (1494), répond & un écrit d’Henri II intitulé Duplik.
Wider den Kurfiirsten von Sachsen, paru a la fin 1540. De maniere saisissante, Luther
y prétend que I’Eglise romaine, et non I’Eglise évangélique, est «’Eglise nouvelle et
fausse, qui en toutes choses est apostate, séparée de la véritable et ancienne Eglise»;
«nous nous sommes la véritable Eglise ancienne» (p. 197). Cela n’est pas sans rappeler,
comme Matthieu Arnold le suggére (p. 178), la réponse de Calvin a Sadolet, un texte
que Luther avait semble-t-il apprécié, paru en latin et en francais en 1540, donc peu
avant la réponse de Luther a Henri II. Autre aspect important de ce texte de 1541 contre
un prince temporel, les pages autobiographiques ot Luther fait le récit du «véritable
début du ‘trouble luthérien’» (p. 236), c’est-a-dire de sa lutte contre les indulgences
et contre le dominicain et «grand braillard» (p. 233 et 235) Johannes Tetzel, dont il
résume la prédication. Luther écrit: « A 1"époque, j’étais prédicateur ici au couvent, et
un jeune docteur, tout juste sorti de I’ceuf, plein de ferveur et de zéle pour I’Ecriture
sainte.» (p. 233) Lorsque ses 95 Theéses sur les indulgences parurent, « [e]n a peine deux
semaines, ces théses se répandirent dans toute 1’ Allemagne.» (p. 236). Luther attendait
«de Rome une bénédiction, ce furent les éclairs et le tonnerre qui vinrent sur moi ; j’étais
comme |’agneau qui avait troublé I’eau du loup : Tetzel s’en tira libre, mais il fallait que
je fusse dévoré.» (p. 238) — On ne peut que remercier et féliciter I’équipe éditoriale:
les traducteurs, Georges Lagarrigue pour le Contre Latomus (traduction revue par
Jean-Marc Tétaz, Annemarie Lienhard et Marc Lienhard, annotée par Marc Lienhard
et Jean-Marc Tétaz; introduction par Marc Lienhard), Matthieu Arnold pour le traité
Contre Jean le Pitre (traduction, annotation et introduction).

CHRISTOPHE CHALAMET

MARTIN LuTHER, La Captivité babylonienne de 1’Eglise. Prélude (1520)
(Classiques), Geneve, Labor et Fides, 2015, 216 p.

Cette publication tombe bien sir & point nommé, le 500¢anniversaire des théses de
1517 approchant a grands pas. Le traité porte avant tout sur les sacrements, que Luther
réduit de sept a trois (au début du traité) puis a deux (en conclusion du traité), omettant
en fin de compte la pénitence pour ne conserver que le baptéme et la céne (p. 15, 208).
Ce pilier central de la Réforme qui, contrairement a tant d’autres sujets, ne donnera
pas lieu & des querelles entre protestants, ainsi que les critéres qui gouvernent cette
réduction du septénaire, s’élaborent donc dans ce traité. Luther traite principalement
de la cene (p.47-102) et du baptéme (p. 103-140), avant de passer en revue, plus ou
moins brievement, la pénitence (p. 141-154), la confirmation (p. 155-157), le mariage
(p. 159-179), 'ordre (p. 181-196) et I’extréme-onction (p. 197-205). On y voit Luther,
avec sa verve habituelle, critiquant et ridiculisant ses adversaires qui défendent la
communion sous une seule espéce pour les laics (un probléme qui reste d’actualité). On
y découvre Luther qui s’en prend non pas a «1’Eglise du Christ» ou a I’Eglise tout court
— les « Grecs», c’est-a-dire les orientaux, et les hussites sont fidéles aux instructions du
Christ (p. 55) —, mais & «I’Eglise thomiste, ¢’est-a-dire aristotélicienne » (p. 60), « ’Eglise
du pape» (p. 181), qui se révele d’ailleurs étre une piétre interprete d’Aristote (p. 61).
Pendant «plus de mille deux cents ans, I’Eglise elle-méme a professé correctement sa
foi.» (p. 64), subordonnant «la capacité de notre intelligence » a «1’autorité de la Parole



BIBLIOGRAPHIE 593

de Dieu» (p. 70). Mais ensuite la théologie a erré et s’est mise a considérer la messe
comme une bonne ceuvre et un sacrifice, comme quelque chose qui est donné a Dieu, au
lieu de voir que « Dieu seul, par le ministére du prétre, la donne aux hommes» (p. 93).
Dans le baptéme également, il convient de «discerner clairement la différence» qu’il y a
«entre I’homme, qui est le ministre, et Dieu, qui est ’auteur» (p. 111). Il faut considérer
«la personne de celui qui officie» comme «1’instrument vicaire de Dieu par lequel Dieu,
qui siege dans les cieux, te plonge dans I’eau, de ses propres mains, et te fait la promesse
du pardon de tes péchés» (p. 112). On est donc baptisé «non par 1’homme, mais par
la Trinit¢é méme, par le moyen d’un homme» (p. 113). Toute la question du rapport
entre I’acte de Dieu et I’acte de I’humain se cache derriére ces débats. Les «veeux du
baptéme» suffisent, les veeux de religion, qu’ils soient temporaires ou permanents,
devraient étre supprimés (p. 130). Notons que Luther recommande, sans y voir une
nécessité, le baptéme par immersion compléte, car le pécheur «n’a pas tant a étre lavé
qu’a mourir pour étre tout entier renouvelé en une autre créature» (p. 120). — Outre le
texte de Luther lui-méme, dont la traduction originale, par René Esnault, a été revue par
Georges Lagarrigue et Jean-Marc Tétaz, outre les notes, nouvelles (et utiles !), de J.-M.
Tétaz, le lecteur appréciera la trés précieuse mise en perspective du traité de Luther par
I’historien allemand Thomas Kaufmann (p. 7-27). Peut-étre qu’un index des noms et des
thémes contenus dans le traité aurait pu compléter I’ouvrage.

CHRISTOPHE CHALAMET

RoGer WiLLIAMS, Genese religieuse de [ ‘Etat laique, textes choisis de Roger Théologie

Williams, Marc Boss, édition, traduction de Mireille Hébert, préface de
Jean Baubérot, Geneve, Labor et Fides, 2013, 204 p.

L’édition par Marc Boss de textes choisis du pasteur de Rhode Island Roger
Williams (c. 1603-1683), traduits par Mireille Hébert, arrive trés a propos dans les débats
(majoritairement frangais) sur la nature et I’origine de I’idée de laicité. L’ ouvrage, préfacé
par Jean Baubérot, est soutenu par une introduction détaillée de Marc Boss. Suivent les
principaux textes de Roger Williams concernant la liberté de conscience et de religion.
Ceux-ci sont publiés pour la plupart en intégralité dans une traduction trés soignée et
trés précise, rendant parfaitement accessible des tournures souvent difficiles. — Roger
Williams, puritain londonien, migre en Amérique en 1631 et cherche a s’établir comme
pasteur dans une communauté séparée de I’Eglise d’Angleterre. Il s’installe avec sa
famille a Plymouth Plantation puis a Salem, préchant dans ces différentes communautés
et commergant avec les indigenes, dont il apprend les langues et défend les droits. 11
entre en conflit avec les autorités du Massachusetts pour sa défense des Indiens et ses
idées religieuses, en particulier sa conviction que le magistrat n’a d’autorité que civile
et ne peut pas avoir prise sur les consciences. Banni du territoire de la colonie, il fonde
ce qui deviendra la colonie de Rhode Island, «dans I’intention avouée d’offrir une terre
d’asile aux ‘a4mes en détresse’ persécutées ailleurs (p. 21). Nombre de quakers ainsi
que des familles juives séfarades y sont accueillis. — Outre une biographie relativement
détaillée, I’introduction se penche longuement sur la question historiographique, voire
mémorielle, et sur les généalogies intellectuelles, en partant de la présence de Roger
Williams sur le Monument international de la Réformation a Genéve, ou il représente la
Nouvelle-Angleterre, en plus des péres pélerins du Mayflower. Dans ce cadre, Marc Boss
s’interroge tout particuliérement — peut-étre un peu longuement mais avec exactitude —
sur le rapport a Calvin et I’héritage ecclésiologique calvinien. Cette insistance vient de
’apparent paradoxe a voir une personnalité profondément religieuse — et un «calviniste
conventionnel» dans sa doctrine (p. 35) — proner la laicité de I’Etat contre toute une

contemporaine



594 BIBLIOGRAPHIE

tradition théologique. Cette demi-rupture idéologique pose évidemment des problemes
difficiles a toute histoire soucieuse de généalogie, a la fois a I’histoire ecclésiastique
(confessionnelle ou non) et a I’histoire des idées libérales. Elle s’inscrit néanmoins
plutot logiquement dans les constructions identitaires protestantes et donc sur le
Monument international de la Réforme construit au début du XX°¢ siecle: Williams fait
partie du panthéon mis en place au XIX® si¢cle dans la construction d’un protestantisme
aux fondements de la modernité occidentale et de ses préceptes, dont la séparation de
I’Eglise et de I’Etat. Sur le Monument, il permet d’inscrire une tradition protestante
pronant la neutralité de’l’Etat en matiére religieuse, exigence trés présente au XIX¢siecle
parmi les fidéles des Eglises issues du Réveil et les lecteurs d’Alexandre Vinet, tout
comme chez certains libéraux, qui obtiennent dans certains cantons suisses — au nom
d’objectifs religieux — la séparation de leurs Eglises et de I’Etat. — On I’aura compris,
la position de Williams a le mérite d’enrichir considérablement le débat sur la genese
de I’Etat laique autour de I’idée que la colonie de Rhode Island a agrégé, sous couvert
de liberté religieuse et de neutralité du magistére civil, des communautés fortement
confessantes, voire exclusivistes dans leur conception de la vérité. Mais 1’apport des
textes de Williams présentés dans ce volume concerne peut-étre avant tout 1’histoire
du XVII® siécle lui-méme. Il serait vain d’énumérer toutes les pistes ouvertes par cette
lecture, elle peut nourrir I’histoire ecclésiastique et théologique, I’histoire politique mais
aussi ’histoire postcoloniale, I’ethnographie historique et I’histoire culturelle ou du
pluralisme des cultures. — Le combat de Williams pour la liberté de conscience, exposé
dans les différents textes €dités dans I’ouvrage, se fonde sur plusieurs types d’arguments :
scripturaires, philosophico-politiques et historiques (selon ses termes, religion, raison et
expérience, p. 67). Il dresse un sévére bilan des guerres de religions ; son constat est que
«le sang que des centaines de milliers de protestants et de papistes ont versé [...]» n’est
pas une exigence de Jésus Christ «le Prince de paix» (p. 63). Pour lui, la versatilité des
gouvernements, qui peuvent, a tout moment, changer les critéres de la vérité a croire, est
une preuve de la nécessité de les libérer des taches spirituelles. Il nie donc au magistrat
la tiche de sauver les ames, seuls les corps et les biens sont de son ressort. La possibilité
légale de la diversité religieuse est le seul moyen de procurer et de maintenir la paix et
elle n’empéche en rien « la vrai civilité et le vrai christianisme » de prospérer. — Williams
développe I’idée que la persécution pour motif de conscience est une aberration politique
mais aussi et surtout théologique, en termes a la fois de fondements bibliques et de
volonté prosélyte. Seule la parole de Dieu est a méme de convertir les « paiens, Juifs,
Turcs ou antichrétiens». La persécution, au contraire, renforce, confirme, endurcit les
consciences. Pour lui, il n’y a ainsi pas de véritable conversion possible par la force,
ce d’autant plus qu’un culte pratiqué sans la foi et «la vraie persuasion» (p. 72) est
péché. L'uniformité de religion imposée violemment a la communauté civile «rejette
les principes du christianisme et de la civilité, nie I’incarnation de Jésus-Christ» (texte
dit du Syllabus, Dixiéme article). Williams prend trés au sérieux I’exigence de vérité
posée aux croyants individuellement. Il est évident pour lui que chacun est convaincu
d’étre dans le vrai et il le dit en une parabole parfaitement claire: «Si Paul ou Jésus-
Christ étaient présents, ici, a Londres, et si on posait la question de savoir quelle religion
ils approuveraient, les papistes, les prélatistes, les presbytériens, les indépendants, etc.,
chacun dirait: La mienne, la mienne.» Résultat: seule la liberté religieuse rend possible
la «recherche» et '« examen» qui permettent a chaque homme d’atteindre la vraie foi
(p. 73). Pour le pasteur, cette quéte est essentielle mais sans résultat définitif en ce monde
puisque, «le baptéme ne fait pas le chrétien», pour reprendre le titre d’un de ses écrits,
et surtout « qu’aucun homme ne peut se donner a lui-méme le nom de chrétien». A ses
yeux, ces considération sont essentielles pour travailler & la conversion des indigénes
d’Amérique, dont il étudie et détaille avec respect les coutumes, ce que 1’on peut voir
dans les poémes sélectionnés, publiés et traduits par Marc Boss et Mireille Hébert. —
Toute cette réflexion a des incidences ecclésiologiques fortes : la séparation entre Eglise



BIBLIOGRAPHIE 595

et Etat étant aux yeux de Williams la seule voie souhaitable, avec la fin d’un financement
étatique des ministres du culte. La «prédication spontanée» étant bien plus 2 méme de
ramener des dmes a Dieu que le «ministére mercenaire». Il ouvre ainsi une tradition
protestante (contestée a chaque €poque par d’autres protestants) faite de résurgences
successives des mémes idées : les Eglises d’Etat nuisent aux convictions fortes ; la liberté
est la meilleure alliée des quétes spirituelles individuelles et communautaires ; I’Etat doit
laisser au privé le terrain des croyances et des cultes.

SARAH SCHOLL

HuGo TriSTRAM ENGELHARDT JR., Les fondements de la bioéthique (Médecine &
sciences humaines), Paris, Les Belles Lettres, 2015, 608 p.

Les éditions Les Belles Lettres viennent de publier I’ouvrage d’H. T. EngelhardtJr.
Les fondements de la bioéthique. 11 s’agit de la premiere traduction en frangais de
I’édition datant de 1986, qui constitue avec Bioethics and Secular Humanism (1991)
et The Foundations of Christian Bioethics (2000) le triptyque controversé de 1’auteur
catholique orthodoxe texan. Une deuxiéme édition est parue en 1996, comportant
d’importants remaniements. Les Belles Lettres comblent ainsi un vide dans la littérature
bioéthique du XX siecle. L’ouvrage offert ici au lecteur dépasse cependant ce domaine
spécifique. En effet, Les fondements de la bioéthique se veut une tentative d’élaborer un
cadre éthique laique pour des sociétés multiculturelles et pluralistes dépourvues d’un
récit moral unificateur et commun ; des sociétés dans lesquelles les «amis en morale»
cotoient les «étrangers moraux» — selon la caractérisation qu'en fait Engelhart. L’A.
propose ainsi un cadre & méme de favoriser une résolution pacifique des désaccords,
souvent irréductibles, basé sur le «principe d’autonomie». Ce principe exprime la
libérté formelle négative que les individus se reconnaissent les uns aux autres ; un
respect mutuel entre des individus qui ne partagent pas la méme morale substantielle ou
la méme conception de la vie bonne. Aux yeux de I’A., il ne faudrait pas se contenter
de cette perspective, minimale, elle a néanmoins le mérite d’explorer les conditions de
possibilité d’«un monde au sein duquel on accepte d’ceuvrer en commun, en dépit des
désaccords moraux importants ».

SiMONE ROMAGNOLLI

ADRIANO OLIvA, Amours. L’Eglise, les divorcés remariés, les couples homosexuels
(Théologies), Paris, Cerf, 2015, 166 p.

I’occasion d’un livre permet de situer un ouvrage et d’en expliquer la genése
mais elle ne permet sans doute pas d’en comprendre toute la portée et I’importance.
Un bon livre dépasse toujours les circonstances de sa genése. Ces observations valent
particuliérement pour 1’ouvrage dont il faut ici rendre compte. L’A. précise que ce sont
les discussions passionnées autour du synodes des évéques de 2015 qui I’ont poussé a
relire certains textes de Thomas d’Aquin: ces questions concernent d’abord 1’accueil
et la pastorale des divorcés remariés et la considération des homosexuels dans 1’Eglise
catholique. Or, et ce point est important, la signification et la portée de I’ouvrage d’Oliva
dépassent de loin ces questions d’ordre pastoral et les conséquences qui en découleraient
pour la pratique ecclésiastique. L’ ouvrage comporte deux parties: I’A. examine d’abord
(p. 13-72) la question de I’essence et de la finalité du mariage pour en dégager des
conclusions concernant un soin pastoral renouvelé; dans la seconde partie (p. 73-124)



596 BIBLIOGRAPHIE

I’A. propose des considérations sur I’homosexualité a la lumiére de Thomas d’Aquin. En
ce qui concerne la premiére partie, ce qui d’un point de vue philosophique et théologique
mérite beaucoup d’attention ne sont pas tant les conclusions d’ordre pratique et pastoral
— la dérogation a la séparation des divorcés remariés — mais les développements que
I’A. propose a propos de la doctrine thomiste du mariage. L’ A. ne montre pas seulement
que le Code de droit canonique de 1917, en affirmant que «la fin premiere du mariage
est la procréation et I’éducation des enfants» trahit la doctrine authentique de Thomas
d’Aquin, mais il insiste sur le fait que selon Thomas, qui distingue clairement I’essence
du mariage et sa fin secondaire : «la raison propre de ’amitié¢ conjugale, propre des étres
humains, est la vie en commun de ’homme et de sa femme » selon un magnifique texte
du Commentaire de 1’ Ethique (cité p. 25). Dans un texte de sa Somme de théologie (111,
q. 29, art. 2) le docteur dominicain affirme que la forme, donc I’essence du mariage
«consiste en une certaine union indivisible des esprits et des cceurs (consistit in quadam
indivisibili coniunctione animarum)». Au début de la deuxiéme partie de son ouvrage
(indubitablement la plus innovatrice), Oliva précise que Thomas n’a pas élaboré
une théorie de 1’homosexualité mais «nous rencontrons chez lui, dans une réflexion
d’ordre non pas d’abord moral, mais métaphysique, une intuition géniale, le ‘contre
nature’ naturel, selon laquelle on peut expliquer ’origine de ["homosexualité» (p. 75).
L’A. est convaincu que si ’on tient compte de cette intuition de Thomas, il ne sera
pas seulement possible «d’élaborer des perspectives nouvelles de compréhensions de
I’homosexualité » mais encore de comprendre qu’un « changement souhaitable de la part
du Magistere concernant I’homosexualité et ’exercice de la sexualité par des couples
homosexuels» pourrait s’insérer dans le développement d’une tradition théologique
(p. 75-76). Cette intuition géniale, Oliva I’a découverte dans un texte de la Somme
théologique, oi Thomas pose la question s’il existe un plaisir (delectatio) qui ne soit pas
naturel (I-I1, . 31, art. 7). Pour répondre a cette question, Thomas précise d’abord qu’il
faut distinguer entre ce qui est naturel absolument parlant (simpliciter) et relativement
ou a certains égard (secundum quid) et il peut en conclure : «Il arrive effet qu’en tel
individu un principe naturel de I’espéce se trouve accidentellement altéré (corrumpi) ;
et alors, ce qui est contre la nature de I’espece devient accidentellement naturel pour
cette personne prise dans son individualité.» (cité p. 83). Sur cette base, Thomas peut
considérer «I’homosexualité comme une inclination de la personne, enracinée dans sa
partie la plus intime, I’dme, a partir de laquelle s’expriment les affections et I’amour,
inclination qui va jusqu’a I’union sexuelle» (p. 84-95). A la suite de Thomas, on peut
donc clairement distinguer entre 1’inclination d’un c6té (une altération au moment de
I’individuation au niveau de I’espece) et la dimension morale qui se situe au niveau
de I’action. Oliva insiste sur le fait que la démarche de Thomas est ‘métaphysique’,
elle situe «1’origine de I’homosexualité¢ dans le procédé complexe d’individuation de
la nature spécifique de I’homme» (p. 88), Thomas «prend en considération a la fois
le principe de I’inclination et la répétition des actes qui suivent I’inclination» (ibid.).
Les questions morales se situent au niveau du comportement et non pas a propos de
I’inclination. Oliva envisage ensuite les conséquences de ce «principe de connaturalité
de ’homosexualité pour la personne prise dans sa singularité» (p. 115) d’un point de
vue éthique et concernant 1’accueil des personnes homosexuelles dans le cadre pastoral.
L’ouvrage d’Oliva mérite une trés grande attention pour plusieurs raisons et a plusieurs
niveaux. Par un retour & Thomas d’Aquin, dont I’autorité dans I’Eglise catholique
est bien connue, I’A. invite a réflexion théologique et en particulier le Magistére de
« réexaminer la condamnation indistincte des rapports sexuels entre personnes du méme
sexe» (p. 118). D’un point de vue plus théorique, la réflexion engagée a partir d’un texte
étonnant et remarquable, dédié au probleme de la naturalité des plaisirs, est capitale
a la fois pour I’anthropologie et I’éthique dans la mesure ou elle invite également a
reconsidérer certains aspects de la «loi naturelle». Le livre d’Oliva — et il faut saluer le
courage dont cette parution témoigne — ne provoque pas seulement une indispensable



BIBLIOGRAPHIE 597

discussion sur un probléme authentique mais encore indique des pistes prometteuses
pour la révision de doctrines dépassées.

Ruep! IMBACH

BERNARD ForTHOMME, Théologique de la folie (Miroirs et contre miroirs/
Philosophie), Paris, Orizons, 2015, 555 p.

Cet ouvrage n’est qu’une introduction au vaste projet, aussi audacieux qu’original,
d’une Théologique de la folie, qui comprendra vingt-et-un volumes, et que Bernard
Forthomme répartira en cinq tomes, construits chaque fois en sections de cinq chapitres.
«Il s’agit, dit-il, de donner la parole a la folie autrement qu’au sein d’une forme littéraire,
sociale, médicale, psychologique ou philosophique. Et méme autrement qu’au sein de
I’opposition sapientielle entre sagesse et folie, mais encore entre la raison moderne qui
arraisonne et la folie comme concept social ». De maniere encore plus précise, « tenter
une théologique de la folie, poursuit le théologien franciscain, c’est d’abord se tenir dans
le prolongement de la pensée qui consiste a réintroduire les expériences naturelles au
cceur de la philosophie : expériences dites naturelles et qui semblent pourtant initialement
étrangeres a la philosophie, comme ’altérité du corps sexué, des sensations sans doute,
mais aussi, jusqu’a un certain point, 1’altérité qui apparait sous la forme du vertige des
possibles, d’autrui et du langage, des langues empiriques ou vulgaires, par rapport a
I’exercice pur de la pensée; langage s’efforcant par ailleurs de structurer les affections
premieres, sans y parvenir au point d’anesthésier I’exces et 1’excédent. Réintroduire
ces marges, y compris pathologiques, ne signifie pourtant pas les naturaliser. Il s’agit,
en vérité, de voir en quoi ces expériences dites «naturelles» ne sont pas seulement
naturelles; en quoi elles s’éprouvent aussi en vouloir hardi et un désir naturel et
audacieux du «surnaturel», c’est-a-dire du grand parler de la contingence, et méme
un parler de la folie, sans exclure la folie noire et furieuse elle-méme » (p. 9 sq.). Cette
ouverture, qui se veut sans limite, a la contingence dans tous les domaines ou elle peut
se manifester, non pas comme un effet dii au hasard ou a la nécessité, mais comme ce qui
est produit de maniere contingente, selon la perspective scotiste, a pour but de vouloir
redécouvrir un Dieu qui s’aventure vers nous autrement qu’en sujet d’une foi définie
ou sous les espéces de divers points d’applications performants — création, délivrance
sociale, libération des péchés, stimulation de la vie intérieure, spirituelle ou caritative—,
ainsi qu’en objet d’un infini philosophique. Ce qui intéresse ici Bernard Forthomme
n’est pas 1’étre, mais ce qu’il appelle I’existible, comme puissance d’étre. «Il faut donc
réentendre, a nouveaux frais, la question de la folie de Dieu comme Dieu contingent —
Nom construit par les sélections, élections et rejets des libertés qui ses rencontrent. 11
nous faut encore reconsidérer la provocation émoussée de 1’athéisme théorique, pratique
ou affiché indifférent (I’autre de la théologie). Sans négliger les altérations vécues par
les personnes sujettes a 1’ivresse de la puissance technique, a la volonté dangereuse et
trompeuse de la transparence — inséparable, néanmoins du désir d’efficacité économique,
d’assistance sociale et de rationalité politique résiduelle » (p. 12). Le texte que présente
Bernard Forthomme crée un effet de surprise continu, en donnant I’impression qu’il
a été rédigé d’une seule traite, sans aucune notes, comme un immense feu d’artifice
irrépressible, un jaillissement de type volcanique, déconditionné et peut-étre méme
un peu provocateur, comme la folie a laquelle il veut laisser la parole tout-a-fait libre
et libérée de toute autre contrainte que son propre discours. Le style, la phraséologie
déroutante a laquelle il faut s’habituer, les constants néologismes qu’il faut peu a peu
intérioriser, les références a tous les domaines du savoir et de 1’expérience humaine,
les noms et les citations qui apparaissent se déploient « en un métalangage formel
elliptique, parfois incantatoire, qui effrite le langage, mais aussi les limites des écritures



598 BIBLIOGRAPHIE

et de leurs mondes». Métalangage délibérément pléthorique ou parrhésique, un «tout
dire», dit-il, «comme cela vient, sans dire n’importe quoi», mais a vrai dire difficile a
synthétiser en quelques mots. La hardiesse propre a cette théologique de la folie exige
«d’étre ainsi entendue a partir d’un saut, d’un logos qui laisse place aux ‘surpossibles’,
a ce qui excede les possibles du réel présent, pour pouvoir accueillir alors pleinement
le novum de ’aventure ». Une aventure existentielle, dont le saisissement initial (Chap.
1) doit conduire a une nouvelle saisie responsoriale (Chap. 2), pour s’ouvrir a 1’éveil
d’un ravissement sapiential (Chap. 3), une forme d’insurrection théologale, dont le
dessein est de désirer redonner vie, selon I’intention expres de Bernard Forthomme, a
une pensée théologique traditionnelle devenue trop étriquée a force d’étre trop maitrisée.
Comment ce premier volume d’ouverture et 1’ceuvre qu’elle promet seront-ils regus 7 Il
est trop tot pour le dire. Laissons-la advenir dans sa nouveauté éruptive et sa maniere si
radicalement différente d’exposer ses thématiques, pour qu’elle puisse alors étre méditée
a sa juste mesure.

JEAN BOREL

CHRISTOPHE MONNOT (éd.), La Suisse des mosquées. Derriére le voile de | 'unité
musulmane, Geneve, Labor et Fides, 2013, 257 p.

La présence grandissante de 1’islam en Suisse — comme en Occident en général —
pose un certain nombre d’interrogations a notre société «liquide» dont les évolutions
plus que rapides invitent sans cesse a la remise en question. Le présent ouvrage,
intitulé volontairement « La Suisse des mosquées», propose une approche nouvelle du
fait musulman dans notre pays. La perspective choisie est celle du lieu de priére, de
rencontre, ou de 1’association. Pourquoi ce choix ? D’abord parce que la mosquée, dans
le débat public, cristallise nombre de tensions. Et comme le dit Christophe Monnot dans
son introduction, «Par la présente publication, I’intention est de déplacer le débat en
se demandant quels sont les changements qui émergent avec I’institutionnalisation de
I’islam et I’établissement de plusieurs salles de priere dans les villes de Suisse. [...]
Quels sont alors les défis de ces évolutions ?» Il s’agit notamment de se demander
comment les communautés musulmanes font face a la stigmatisation qui les touchent.
Par ailleurs — et les différentes approches de cet ouvrage le démontrent — «la mosquée
représente, du point de vue du spécialiste, un enchevétrement de niveaux culturels,
ethniques, religieux, sociaux et politiques qui constitue la diversit¢ musulmane,
croyante et engagée.» — La perspective scientifique des A. de cet ouvrage est celle de la
sociologie et des sciences sociales, et a cet égard, ce livre représente une des premieres
tentatives de mise en commun des enquétes récentes sur les groupements musulmans
en Suisse. — Dans une premiére partie, les résultats de trois enquétes - menées dans
le cadre d’un programme du Fonds national suisse de recherche intitulé « Collectivités
religieuses, Etat et société» — permettent d’aborder le méme objet - la mosquée, le
collectif musulman — selon des perspectives différenciées. Sont alors mises a jour
les tendances les plus fortes de I’institutionnalisation de 1’islam dans notre pays, une
institutionnalisation marquée par la précarité financiére et la difficulté de rassembler
des associations aux langues et aux cultures des plus diverses. — Aprés une étude des
Associations musulmanes de Suisse, de leurs diversité et respectabilité, le deuxiéme
chapitre s’attache aux dynamiques de 1’organisation des musulmans de Suisse, ainsi
qu’aux injonctions de la société. Une troisieéme recherche permet d’entrer dans I’histoire
encore toute récente des mosquées bosniaques dans notre pays, ainsi que dans I’évolution
du regard posé sur elles. — Cet enchevétrement de la diversité d’un islam multiforme
se heurte a un obstacle supplémentaire: la Suisse est une confédération d’Etats ayant
chacun son cadre législatif propre en matiére religieuse (séparation Eglise/Etat, Loi sur



BIBLIOGRAPHIE 599

la reconnaissance de communautés religieuses, etc.), d’ou la seconde partie de I’ouvrage
qui traite du la gestion «locale» du collectif musulman, en présentant essentiellement la
situation en Suisse romande. — Les cantons voisins de Geneve et de Vaud représentent
deux cadres légaux bien distincts pour ne pas dire opposés. Il est alors naturel d’observer
que les associations islamiques de ces deux cantons répondent de maniéres différentes:
si les centres musulmans genevois profilent leur engagement dans un but citoyen voire
politique, au travers d’actions de solidarité, de dialogue et de proximité, les centres
musulmans vaudois se définissent avant tout par la vie cultuelle et se sont unis dans le but
de pouvoir parler d’une seule voix devant les autorités cantonales, voire communales.
Deux maniéres de répondre aux cadres cantonaux, qui vont pourtant dans le méme
sens, celui de chercher la meilleure intégration possible a I’appareil institutionnel. — Les
deux autres chapitres de la deuxiéme partie traitent de la diversité des musulmans en
Suisse. Ils étudient la tentative du Conseil central islamique suisse de Nicolas Blancho
de rassembler tous les musulmans du territoire helvétique autour d’un islam dit
«authentique » et totalement dissocié des traditions propres aux diverses communautés,
ainsi que les activités d’une association musulmane féminine de la banlieue genevoise
(ACMM), dont I’engagement peut étre qualifié de civique, citoyen, et religieux. — Une
derniére recherche a pour objet d’étude la question sensible de la reconnaissance et de
la visibilité. Une approche comparative entre le « Printemps des quartiers» en France
voisine et les « Assises de I’Union vaudoise des associations musulmanes (UVAM) » met
particulierement en lumiére le besoin de reconnaissance pour toute communauté ayant
fait I’expérience morale du mépris social. Si le contexte vaudois se différencie largement
du contexte frangais républicain, il n’en reste pas moins que la lutte en vue de poursuivre
la vie en tant que croyant et en tant que communauté, se déploie sur trois axes : la lufte
pour la reconnaissance, la lutte pour la visibilité, enfin celle pour la «reconnaissabilité ».
Il va sans dire que les acteurs de ces luttes ne sont pas répartis de la méme maniére sur
les trois axes selon les contextes politiques et législatifs. — La Suisse des mosquées
n’est pourtant pas un champ de luttes seulement. Les associations musulmanes ont des
questions tres concretes a résoudre pour leur quotidien ou leur simple survie : garder un
lieu de priére, accueillir un imam formé, transmettre 1’héritage linguistique et culturel
aux plus jeunes. Finalement, il est bon de rappeler qu’au de-la des études de la mosquée
en Suisse rassemblées dans cet ouvrage, le lieu de priere des musulmans se résume
chez nous la plupart du temps a un local recouvert d’un tapis a c6té d’un lieu convivial
trés simple. — Véritable trésor de recherche et de connaissance, La Suisse des mosquées
ne peut que retenir toute notre attention en ces temps ou I’islam est source d’angoisse
chez nombre de nos concitoyens et ou la société liquide fait face a une interrogation
primordiale, celle de son rapport au religieux et a ses formes diverses qui se déploient
d’une maniére nouvelle, y compris en occident. — Reprenant librement les mots de Pierre
Gisel, auteur de la préface, il y a nécessité de «valider délibérément de la co-création,
sur fond de société et d’humanité toujours a construire et hors immunisation, ot qu’on la
fasse porter.» Les recherches et la réflexion présentes dans cet ouvrage nous y invitent
avec force.

TiMOTHEE REYMOND



	Bibliographie

