
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 2

Artikel: La religion civile avant et après la révolution

Autor: Forni Rosa, Guglielmo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-685902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-685902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P 551-570

LA RELIGION CIVILE
AVANT ET APRES LA REVOLUTION

Guglielmo Forni Rosa

Resume

Quel est le sens de la «religion civile», chez Rousseau et certains de ses

disciples7 Et quel rapport la religion civile entretient-elle avec la «religion de

l'homme» telle que Rousseau lapresente dans la Profession de foi du vicaire
Savoyard Voila deux des principales questions soulevees par cet article,

qui met ä jour plusieurs aspects de la pensee de Rousseau et de sa reception
(notamment Edgar Quinet, Claude Fauchet) Dans une dernierepartie, I'auteur

propose une reflexion sur certains enjeux contemporains du christianisme dans
des societes capitalistes et plaide pour une remise en valeur de la dimension

eschatologique presente au cceur de la religion chretienne

1. Introduction

On travaille parfois sur la notion de « religion civile » avec des instruments

perimes ou trop limites d'un point de vue ideologique La distinction entre

religieux et temporel (ou si l'on veut profane, laique), par exemple, est

indispensable pour ce qui concerne l'Occident, eile peut servir ä expliquer certains

aspects de son histoire, mais on ne peut pas l'utihser dans n'importe quel

contexte, pour comprendre des situations et des cultures totalement etrangeres
Dans le meme sens, le terme de religion parait lie au monde europeen et ä

l'histoire chretienne, du moms si on fait confiance ä certains histonens de la

religion comme Giovanni Filoramo, professeur ä Turin, selon qui « Dans cette

perspective qui est la mienne, 'religion' est une categorie interpretative dotee

d'une histoire particuhere au sein de la civilisation occidentale et de la tradition

juive et chretienne qui la caractense»1

Dans la societe contemporaine, les religions jouent un role important pour
fixer les identites, pour delimiter les groupes qui composent l'espace public De

ce point de vue, le christianisme a exerce une fonction secuhere ou directement

politique pendant la Revolution fran9aise, contnbuant ä fixer une theone des

1 G Filoramo, «Problematicita di una nozione umvoca dl religione», Ad Gentes
11/1 (2007), p 51



552 GUGLIELMO FORNI ROSA

droits mdividuels Henry Michel ecrivait en 1903, ä l'occasion d'une
commemoration d'Edgar Qumet

[ ] la Revolution, loin d'etre la negation du chnstianisme, constitue l'une des

epoques de son developpement La Revolution amene au jour, plus net, plus degage,
plus visible qu'il ne le fut jamais, le principe meme du chnstianisme, l'esprit de vie
qui l'anime, le soutient, le fait durer, malgre l'Eglise la liberte2

Cela ne sigmfie pourtant pas que revolution religieuse ä l'epoque moderne

vise un but politique ou seculier, ou que les transformations en cours de la

religion - surtout aux XIXe et XXe siecles - servent umquement ä fixer les

identites et les groupes sociaux, sans aucune trace de transcendance Dans son
livre La religion civile americame De Reagan ä Obama (Presses Universitäres

de Rennes, 2009), Mark Bennett McNaught defimt la «religion civile»
comme «l'ensemble des croyances qui rendent ä la fois la politique religieuse
et la religion politique» En examinant ici l'idee de religion civile dans son

histoire passee et recente, je souhaite montrer le cote paradoxal de cette notion
au cours de son essor depuis le XVIIP siecle, et surtout de son developpement
au XIXe siecle, eile vise l'unite, la solidarite la plus large Aujourd'hui, au

contraire, on utilise souvent cette notion pour fixer 1'identite ou la cohesion

d'un groupe, qui doit s'opposer et lutter contre la penetration d'autres cultures

sur un territoire On se dit parfois Chretien pour souligner que Ton appartient
ä un monde et ä une histoire, que l'on a une memoire commune, done pour se

differencier vis-ä-vis d'autres nations, et non pour manifester que l'on croit ä

un monde supeneur et spintuel auquel tout etre humam serait destine

2. La lutte contre l'atomisme revolutionnaire:

l'idee d'un nouveau chnstianisme

L'idee d'une «religion civile», d'un Systeme moral ou religieux commun
ä tous les citoyens, se repand au cours du XIXe siecle pour compenser les

tendances mdividuahstes ä la fragmentation, ä la dispersion Apres la grande
Revolution, on cramt en effet qu'une societe livree ä elle-meme, ä des

mecanismes presumes assez fiables d'autoregulation economique, se trouve

exposee a des conflits de plus en plus graves En bref, on cramt le retour de

la revolution Au XVIIP siecle, l'economie politique classique avait dejä
tente de concevoir une societe fondamentalement equilibree et harmomeuse,
basee sur la poursuite par l'mdividu de son interet personnel («Ce n'est pas
de la bienveillance du boucher, du brasseur, du boulanger, que nous esperons

2 Cf coll Edgar Qumet, Cahiers de la Quinzaine 21 (1903) (4eserie, 2ccahier),
p 19



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 553

recevoir un repas », disait Adam Smith)3 Et par ailleurs, sur le terrain politique,
la theorie du contrat recherchait eile aussi un equilibre, qu'elle considerait

possible en liant les mdividus par un pacte et en les transformant en citoyens
fideles ä la patne4

Neanmoins, ll faut souligner que, dans les deux cas, on arrive ä la societe
ä partir de la vie individuelle Or cette approche a ete fortement contestee

tant par l'idealisme allemand que par le positivisme franpais L'idealisme
allemand, en concevant la constitution de la «societe civile» (c'est-ä-dire
du marche capitaliste, etendu potentiellement ä toute la planete) comme une
veritable revolution, plus profonde encore que la revolution politique, a tente
d'en maltriser le caractere abstrait, unilateral, en l'entendant comme un aspect

ou un moment d'une histoire universelle de l'Espnt Selon Hegel, l'echec de la

Revolution, la Terreur, decoule de l'incapacite de penser l'idee d'Etat comme
quelque chose de different et supeneur a l'egard des mdividus, ä savoir des

interets qui se deploient dans le marche (societe civile), l'erreur residerait dans

l'idee de volonte generale ou de l'Etat comme resultat d'un contrat5

Le positivisme franpais, pour sa part, a vite compris, avec Saint-Simon puis
avec Auguste Comte, qu'une integration spirituelle (religieuse ou purement
laique), un programme foncierement umtaire concernant la recherche scienti-
fique et l'education morale, etaient necessaires au-dela de la vie economtque
Le chnstiamsme se presente comme une force d'unification, comme un ideal
de fratermte, indispensable ä la societe moderne en ce sens Samt-Simon etait
convaincu que le message moral du Christ ne pouvait etre efficace dans une

societe fondee sur la guerre et dominee par des classes improductives (noblesse
et clerge), ll le devenait seulement dans le present, dans une societe fondee

sur l'echange de produits6 Dans cette fusion du religieux et du politique, la

societe industrielle apparait alors comme la realisation ou la confirmation du

chnstiamsme, car au sentiment d'union, ä l'element moral, eile joint l'mteret

pour la collaboration, qui se realise ä travers la division du travail Mais cette

« solidante orgamque » (decrite, bien avant Dürkheim, dans le dernier ouvrage
de Saint-Simon, le Nouveau Chnstiamsme de 1825), admise et voulue ä Fere

3 «It is not from the benevolence of the butcher, the brewer, or the baker, that we
expect our dinner, but from their regard to their own interest We address ourselves, not
to their humanity but to their self-love, and never talk to them ofour own necessities but
of their advantages » A Smith, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of
Nations, Londres, J F Dove, 1826 (1reed 1775-1776), livre l,ch 2, p 21

4 Cf R Derathe, Jean-Jacques Rousseau et la sciencepolitique de son temps, Paris,
Vrin, 1970, p 172-247 (ch 4 «La theone du contrat et le fondement de l'autonte»)

5 Cf F Füret, Marx et la Revolution frangatse, Paris, Flammarion, 1986, p 78-84
6 Cf H Gouhier, La jeunesse dAuguste Comte et la formation du positivisme, III

Auguste Comte et Saint-Simon, Pans, Vrin, 1970, p 62-63, 106-107 et 133-136 Voir
aussi mon essai Etudes sur la religion civile I Rousseau contre Saint-Simon dans la
formation d'Emile Dürkheim, Etudes Jean-Jacques Rousseau n° 13, Montmorency,
MuseeJ-J Rousseau, 2002, p 173-190



554 GUGLIELMO FORNI ROSA

de l'industrialisation, n'est jamais süffisante et doit deboucher sur une attitude
de «solidarite mecanique», ä savoir sur une Ideologie partagee par tous les

citoyens Saint-Simon avait dejä exprime une orientation antiliberale ou anti-
encyclopediste dans une lettre ä Chateaubriand (4 jum 1817) dans laquelle ll
exposait sa conception de la «religion civile», en niant que l'on puisse laisser
la liberte en matiere de religion

Les philosophes du XIXe siecle feront sentir la necessite de soumettre tous les

enfants a l'etude du meme code de morale terrestre, puisque la similitude des idees
morales positives est le seul lien qui puisse umr les hommes en societe 7

Or, le «contrat social» de Rousseau se presente comme un mecamsme

parfait qui produit de soi-meme la liberte et I'egahte, la conciliation de Tinteret
et de la vertu «rendez l'homme un, vous le rendrez heureux autant qu'il peux
l'etre»8 C'est done dans le pacte lui-meme que paraTt resider la raeme de

l'ordre, de Pharmonie Cependant, en 1761, Rousseau a ajoute au texte dejä
termme du Contrat social un dernier chapitre sur la «religion civile», c'est-ä-
dire sur un ensemble de pnncipes concernant l'existence de Dieu, Timmortalite
de l'äme, la vie future, ensemble qu'il tenait pour necessaire ä l'existence du

lien social9
Dans ce dernier chapitre, Rousseau soutient le besoin d'imposer des regies

ä la vie religieuse ll faut laisser la liberte de conceptions metaphysiques car,

dit-il, sur ces questions l'Etat n'a aueune competence, et ll ne peut pas non plus
etendre son pouvoir ä des problemes pnves, depourvus d'interet politique Mais
l'Etat peut precomser l'observance formelle (ä savoir purement exteneure,
voir la personnalite de Wolmar dans La nouvelle Heloise) des convictions
communes concernant l'existence et Taction de Dieu, car ll s'agit lä effecti-
vement des conditions de la vie en commun

On peut se demander si la religion universelle, «bornee au culte purement
Interieur du Dieu Supreme », que le Contrat social presente (livre IV, 8) comme
« religion de l'homme », correspond ä la « profession de foi» de VEmile, et si ces

deux idees de religion equivalent ou non ä la forme generale de toute religion
possible que le Contrat appelle «religion civile» On peut discuter et s'etendre

beaueoup sur cette question10 Mais je tiens tout de meme ä souligner qu'une
integration parfaite ou complete du citoyen dans la vie de l'Etat, elaboree dans

un sens purement laique, se revele insuffisante et necessite un soutien rehgieux

7 Voir H Gouhier, op cit, p 160, note 6
8 J -J Rousseau, Fragments politiques, VI, 3, in CEuvres completes, B Gagnebin

et M Raymond (eds), 5 vol, Paris, Gallimard, 1959-1995, III, p 510 Par la suite, nous
utihserons le sigle OC

9 Cf Du contrat social, IV, 8 «De la religion civile», OC III, p 460-469
10 A ce propos, je rappeile la conference de G Waterlot donnee aux Charmettes

le 20 juin 2009 La religion civile de Jean-Jacques Rousseau Cette conference peut
etre consultee ici (demiere consultation le 22 aoüt 2016) http //www ac-erenoble fr/
PhiloSophie/old2/file/Conference waterlot charmettes mm 2009 pdf



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 555

D'ailleurs, quelle etait l'origine de l'etrange pouvoir du legislateur9 «Cet
emploi qui constitue la republique, n'entre point dans sa constitution C'est
une fonction particuliere et superieure qui n'a nen de commun avec l'empire
humain »11

3. Jean-Jacques Rousseau:
la religion civile est-elle encore une religion

Dans ses etudes sur Rousseau, Henri Gouhier soutient l'identite entre la

«profession de foi du Vicaire Savoyard» (dans le livre IV de YEmile) et la

«religion civile» presentee dans le dernier chapitre du Contrat social12 II

y voit deux lignes de recherche qui se sont developpees separement, pour
s'entrecroiser par la suite et finir par se confondre Rousseau etait contrane par
les positions materiahstes ou pantheistes des philosophies et ll recherchait une

conception religieuse personnelle, qu'il developpera dans les Lettres a Sophie
(ou Lettres morales), puis dans le livre IV de YEmile Par ailleurs, le livre qu'il
avait entrepns ä Venise en 1743-1744 et qui paraitra en 1762 sous le nom de

Contrat social ne contient aucune reference ä la religion, si ce n'est vers la fin,
quand (probablement en 1760) Rousseau y ajoute le chapitre VIII du livre IV
«De la religion civile» Mais ll avait dejä parle d'une «profession de foi civile»
dans sa Lettre ä Voltaire (15 aoüt 1756), qui, selon Gouhier, «marque alors

une etape commune aux deux cheminements, ebauche ä la fois de la religion
civile selon le Legislateur et de la religion naturelle selon le Vicaire, l'une et
1'autre recevant plus tard leur forme definitive dans deux ouvrages ecrits en

meme temps et publies la meme annee, en 1762»13 Gouhier est conscient des

difficultes de sa täche, car la « profession de foi» du Vicaire, ou le vrai chnstia-

msme selon la raison et la conscience, est une religion universelle, spirituelle
et purement Interieure, alors que la «religion civile» doit renforcer la fidelite
ä la patne, l'amour du devoir, et contient des engagements particuliers comme
la saintete du contrat social et des lois du pays En outre, cette religion est

totalement exteneure, comme le demontre clairement le cas de Wolmar dans la

cinquieme partie de La Nouvelle Heloise • «II ne dogmatise jamais, ll vient au

temple avec nous, ll se conforme aux usages etablis, sans professer de bouche

une foi qu'il n'a pas, ll evite le scandale, et fait sur le culte regie par les lois tout
ce que l'Etat peut exiger d'un Citoyen»14

L'Etat doit veiller aux comportements, aux actions concretes Ne possedant

aucune competence theologique ou metaphysique, l'attention qu'il peut

11 Contrat social, livre II, 7, OC III, p 382
12 Voir H Gouhier, Les meditations metaphysiques de J-J Rousseau, Paris, Vrin,

1970, en particulier ch 6, IV « La religion du Vicaire Savoyard dans la cite du Contrat
social», p 244-258

13 Ibid, p 247
14 Cinquieme partie, lettre 5, OC II, p 592-593



556 GUGLIELMO FORNI ROSA

consacrer aux convictions morales ou religieuses se hmite rigoureusement au

souci des consequences que ces convictions pourront produire dans la vie de

la cite
Je voudrais done demontrer que ['interpretation de Gouhier est mexacte,

qu'elle ne peut s'appuyer sur les textes, et en premier lieu sur celui qui est

decisifpour la discussion, le chapitre 8 du livre IV du Contrat social Rousseau

commence lä son discours sur la religion en demontrant que, dans l'Antiquite,
l'umte du corps politique etait garantie par une religion nationale, alors que,
dans l'Europe moderne, l'universalisme chretien et la duplicite des pouvoirs
ont ete la source de conflits inepuisables et ont provoque la decadence de l'Etat
et la corruption de la communaute politique15 II faut done revenir ä l'umte,
mais avec quelle religion, quelle conception des relations possibles entre
l'element religieux et l'element politique 7 Rousseau presente deux ou trois

types de religion pour montrer qu'aucun d'eux ne peut vraiment resoudre le

probleme de l'umte de l'Etat, de l'obeissance ou de la fidelite des citoyens aux
lois de la cite (e'est la que nous nous separons nettement de l'interpretation
d'Henri Gouhier)

Rousseau souhgne tout d'abord - ä l'encontre de ceux qui voudraient une
fondation de l'Etat purement laique - la necessite d'une ongine religieuse,
mais ll envisage le chnstiamsme comme un element plus nuisible qu'utile
dans la constitution d'un Etat, pour les raisons qu'il explique peu apres. En

realite, en se rangeant du point de vue de la societe, on trouve la «religion de

l'homme», qui correspond ä la «societe generale», c'est-ä-dire ä la totalite
du genre humain, et la «religion du citoyen», qui correspond ä une societe

particuliere Mais m l'une m l'autre ne peut devemr une «religion civile»
II y aurait aussi un troisieme type de religion, qui divise l'homme entre deux

pouvoirs differents, comme le chnstiamsme romain, ou « religion du pretre »
Celle-ci est si mauvaise que Rousseau refuse meme d'en parier. «Tout ce qui
rompt l'umte sociale ne vaut nen Toutes les institutions qui mettent l'homme
en contradiction avec lui-meme ne valent rien»16

Nous avons done umquement deux types de religion, dont la premiere, «la
religion de l'homme», a certainement les memes caracteres que la religion
proposee par le Vicaire Savoyard elle refuse les manifestations exterieures,
recherche seulement l'interiorite de l'homme en liaison avec son Dieu et les

devoirs eternels de la morale C'est le vrai chnstiamsme, «la pure et simple
religion de l'Evangile» Mais cette religion s'adresse ä un monde qui se situe
au-delä de Thistoire humaine Loin de renforcer l'obeissance ou la fidelite du

citoyen, elle le detache bien au contraire de la vie de l'Etat, comme de tout ce

qui se passe dans le monde Rousseau poursuit dans cette direction (difficile ä

comprendre si l'on oublie son penchant pour la cite antique, pour les modeles

heroi'ques de Sparte et de Rome), au point de denoncer la spintualite du christia-

15 OC III, p 460-464
16 OC III, p 463-464



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 557

nisme comme une sorte de faiblesse, de renoncement, ou peut-etre simplement
d'indifference vis-ä-vis des evenements d'ici-bas: «Les vrais Chretiens sont
faits pour etre esclaves; ils le savent et ne s'en emeuvent guere; cette courte
vie a trop peu de prix ä leurs yeux»

D'autre part, la «religion du citoyen» est mauvaise pour des raisons assez

evidentes. Certes, eile enseigne k servir du meme coup Dieu et son pays, et

la fusion des pouvoirs politique et religieux va dans le meme sens, soit vers

une divinisation de l'Etat qui favonse Tadoration des citoyens. Mais, fondee

comme eile est sur l'erreur et le mensonge, preferant les ceremonies supers-
titieuses au culte interieur de la divinite, eile justifie l'intolerance, pousse ä

l'assassinat ou ä la guerre contre ceux qui adherent ä un culte different.
Nous n'avons done pas trouve de religion qui puisse servir de base ä la

societe envisagee dans le Contrat social, et ä l'inverse, suivant le texte de

Rousseau, nous avons condamne toutes les voies qui pouvaient y conduire. Si

Gouhier a finalement identifie la «religion civile» k «la religion de l'homme»
(et ä la foi du Vicaire Savoyard), e'est parce qu'en cherchant s'il y avait une
autre solution au-delä du christianisme, il a fini par conclure:

En fait, il n'y en a pas. Le Legislateur est devant une alternative: ou une 'religion
du citoyen' qui trahit 'la religion de l'homme', ou 'la religion de l'homme' qui
devient difficilement 'religion du citoyen'... Le Legislateur du Contrat social n'a
done pas le choix. Qu'il y ait ici une difficulte, qui le merait Pourtant, est-elle dans
la doctrine de Rousseau N'est-elle pas dans 1'idee meme d'une religion essentiel-
lement spirituelle et universelle?18

L'embarras est manifeste et, dans les quelques pages qui precedent la

conclusion de son ouvrage, l'auteur ne fera pas de gros efforts pour en sortir.

Nous chercherons alors ä effectuer quelques tentatives dans cette direction.
Meme s'ils ont ete publies k quelques semaines de distance en 1762 (ou

peut-etre justement pour cette raison), le Contrat social et VEmile n'ont pas une
seule et meme orientation, mais deux orientations differentes qu'on pourrait
dire complementaires: la seconde tournee vers l'individu, et la premiere vers
la societe. Mais nous touchons lä, sans doute, un champ plus profond, que le

discours de la complementarite risque d'appauvrir ou d'abolir, comme si les

deux ceuvres capitales de Rousseau pouvaient s'inserer dans un cadre syste-

matique, dont elles ne representeraient que les parties. En d'autres termes, ce

qui est vrai dans un sens ne Test pas dans l'autre, et il faut toujours considerer

que Rousseau travaille sur des plans et selon des verites qui different. Or, dans

le cas en question il faudrait preciser que la «profession de foi civile» (si Ton

veut utiliser les termes de la Lettre ä Voltaire) ou «religion civile» (Contrat
social) n'est pas ä proprement parier une religion, mais le plan (l'ordre, le

17 OC III, p. 467.
18 H. Gouhier, Les meditations metaphysiques, p. 254-255.



558 GUGLIELMO FORNI ROSA

cadre), fourni par la nature et la raison, au sem duquel chaque religion histori-

quement donnee doit trouver une limite et une forme necessairel9.

Les « dogmes » de la religion civile (ä ne pas entendre comme « dogmes de

Religion », mais comme « sentiments de sociabilite, sans lesquels il est impossible

d'etre bon Citoyen ni sujet fidele») sont tres simples, et servent exclu-
sivement au controle du comportement pratique, vu que le corps souverain

«n'a point de competences dans l'autre monde» et «quel que soit le sort des

sujets dans la vie ä venir ce n'est pas son affaire, pourvu qu'ils soient bons

citoyens dans celle-ci»20. La societe demande simplement ä chaque citoyen de

manifester son respect, sa consideration envers la religion civile, c'est-a-dire

envers la societe elle-meme, dans ses valeurs ou ses regies fondamentales.

4. L'idealisme religieux au service de l'unite sociale:
de Saint-Simon ä Dürkheim

Ä partir de la fin du XVIIPpuis pendant tout le XIXe siecle, la theorie

politique franfaise, obsedee par le spectacle toujours renaissant de la guerre
civile et du «jacobinisme en retard» (qui justifiait ä differents titres Taction
de Robespierre et 1793), a cultive le theme de la «religion civile»21. On peut
considerer ä ce propos toute une serie de noms et d'opinions certainement tres

diversifies, mais qui presentent neanmoins ä nos yeux des aspects communs:
la reduction de la doctrine metaphysique concemant une realite surnaturelle;
T interpretation de la fidelite religieuse comme fidelite morale ou sociale (on
combat pour un monde meilleur, plus juste et plus libre); la reference tres

frequente ä la solidarite comme une valeur essentiellement chretienne (Tamour

pour son procham), et qu'on ne peut done pas reduire ä la cooperation, ä la

collaboration realisee par la division moderne du travail22.

Par ailleurs, on peut constater un deplacement de sacralisation du religieux
au politique qui caracterise tout le siecle: meme le nationalisme plus tardif
(Barres, Maurras) a cree en fait une sorte de transcendance, celle de la nation

19 «Je voudrais done qu'on eüt dans chaque Etat un code moral, ou une espece de

profession de foi civile, qui contint positivement les maximes sociales que chacun serait
tenu d'admettre [...]. Ainsi toute Religion qui pourrait s'accorder avec le code, serait
admise; toute Religion qui ne s'y accorderait pas, serait prosente; et chacun serait libre
de n'en avoir point d'autre que le code meme.» Lettre ä Voltaire, dans OCIV, p. 1073.

20 OC III, p. 468.
21 Etienne Cabet justifie les violences de Robespierre, son idole, se rapportant ä la

«necessite d'etabhr enfin en face de TEurope coalisee une dictature de salut public».
Neanmoins Cabet, bien que disciple de Robespierre, a toujours refuse la violence. Cf.
J. Prudhommeaux, Icarie et son fondateur E. Cabet, Paris, Rieder et Cie Editeurs, 1926,

p. 113-116.
22 Cf. J. Grondeux, La religion des intellectuelsfrangais au A2Y6me siecle, Toulouse,

Privat, 2002, p. 62-70 et 154-158.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 559

sacralisee qui merite toute notre abnegation Pendant la Revolution, la societe
et en particulier ses representants - c'est-ä-dire l'Assemblee nationale - etaient

l'objet d'un culte public23 De meme, par la suite, la responsabilite morale

se mesure au service offert ä la societe, ä l'amour pour le prochain jusqu'au
sacrifice de sa propre vie, qui efface tous nos peches Et ceux qui luttaient

sur des versants opposes, Quinet qui repoussait l'heritage du jacobinisme et

condamnait Robespierre et 1793, ou bien Cabet, qui les excusait sur la base

des «circonstances», ou encore Louis Blanc, qui suivait la ligne Rousseau-

Robespierre, acceptaient egalement le principe de la fraternite24

Si on envisage cette evolution dans une de ses conclusions provisoires,
ä savoir la sociologie durkheimienne, on peut constater que celle-ci provient
d'une croyance qui a parcouru tout le siecle la vie sociale derive (dans le

sens qu'elle est structuree, et d'une certaine fapon creee) des representations
religieuses Dürkheim a ainsi conduit ä une certaine abstraction (legitime dans

la construction d'une science) l'element moral qui, au XIXe siecle, etait ouver-
tement mdique comme Chretien Car, ll faut bien le rappeler, ll ne s'agissait
generalement plus du chnstiamsme metaphysique des siecles passes, mais
d'un chnstiamsme reduit ä l'essence humame et morale, done d'un «nouveau
chnstiamsme» enracine dans le monde, voue ä ses necessites

C'est la conviction que Dürkheim a exprimee dans toute son oeuvre, et qui
separe d'une faqon si profonde le socialisme franpais du matenalisme marxiste
Mais eile etait dejä presente, en termes ä peu pres similaires, chez les auteurs

qui precomsaient vers le milieu du siecle des chnstiamsmes nouveaux, et plus
tard des religions de l'avenir, de l'humanite, du progres25 Lamennais a ecnt en

1825, dans la premiere partie de son livre sur la religion

Toujours et necessairement la revolution commencee dans TEglise, passe ensuite
dans l'Etat, qui ä son tour Tacheve dans TEglise C'est ainsi qu'on a vu naitre

23 Voir D Menozzi, Les interpretations politiques de Jesus de I 'Ancien Regime ä la
Revolution, Paris, Cerf, 1983 Dürkheim a souligne cet aspect de la Revolution franpaise
dans un passage de ses Formes elementaires (E Dürkheim, Les formes elementaires de
la vie rehgieuse, Paris, PUF, 1994, p 304-307)

24 Blanc avait conpu Thistoire en trois moments, Tautorite (catholicisme), le libera-
lisme ou 1'individuahsme «ä Tanglaise» (1789, 1830), et la «fraternite» ainsi le jacobinisme

figure-t-il pour lui «a la fois la renaissance de l'Etat, l'existence d'un pouvoir fort
au service des pauvres et l'avenement d'une religion consacrant la fraternite», F Furet,
La Gauche et la Revolution au milieu du XIX"" siecle, 1865-1870, Paris, Hachette, 2001,

p 20 et 97-98
25 On peut schematiser la situation en ces termes jusqu'au 1840, la tendance

principale favorise un renouveau de la religion qui lui permette de recuperer un role dans
la vie sociale et intellectuelle Sous la Troisieme Repubhque, ä savoir apres le milieu du
siecle, la tendance est de chercher non pas tellement dans la religion, mais plutot dans
la philosophie et dans la science, la base du consensus et de l'mtegration sociale (voir
J Grondeux, La religion des intellectuels frangais, p 21-22 et 129-130)



560 GUGLIELMO FORNI ROSA

et s'etablir en Europe, avec des gouvernements despotiques ou republicains, les

religions nationales ou civiles, qui ne sont qu'un atheisme deguise.»26

Dürkheim a decrit rapidement le contraste de fond qui a domine la pensee

politique du XIXe siecle dans son compte rendu du livre d'Antonio Labriola,
Essais sur la conception materialiste de l'histoire (traduit en ffanqais en

1897)27. II s'est trouve d'accord avec le marxisme sur le fait que les hommes

ne connaissent pas les raisons qui les font agir, ou les forces qui les poussent. II

y a des motivations secretes, qui restent pour ainsi dire dans l'ombre. Done les

historiens font fausse route quand, pour expliquer les evenements, ils s'adressent

aux memoires des protagomstes. Mais ces raisons qui travaillent dans l'ombre,
poursuit Dürkheim, ne sont pas economiques, elles sont decidemment morales

ou religieuses. Dans la conclusion de sa dermere grande ceuvre, Les formes
elementaires de la vie religieuse (1912), il l'a dit d'une faqon tres claire: «II y a

assurement lieu de rechercher d'oü vient que les ideaux evoluent; mais quelque
solution qu'on donne ä ce probleme, il n'en reste pas moins que tout se passe
dans le monde de l'ideal»28.

Cette orientation derive evidemment de Samt-Simon, qui, subordonnant la

politique ä la morale, voyait les institutions d'un peuple comme le resultat de

ses idees29. Mais on ne peut pas dire la meme chose ä propos de Rousseau, qui
n'est nullement responsable de l'orientation idealiste de Dürkheim. Rousseau

a certainement lie la politique et la morale (Emile, livre IV: «II faut etudier la

societe par les hommes, et les hommes par la societe: ceux qui voudront traiter

separement la politique et la morale, n'entendront jamais nen ä aucune des

deux»)30, mais dans le sens d'une reciprocity reelle, et dans les Confessions
il avait ecrit: «J'avais vu que tout tenait radicalement ä la politique, et que,
de quelque fa9on qu'on s'y prit, aucun peuple ne serait jamais que ce que la

nature de son Gouvernement le ferait etre...». Ce sont les mots celebres qui
accompagnent, au debut du livre IX, revocation des idees qui etaient ä la base

du Contrat social. II l'avait dejä dit dans VEconomiepolitique: «II est certain

que les peuples sont ä la longue ce que le gouvemement les fait etre»31.

26 F. R. de Lamennais, De la religion, consideree dans ses rapports avec I'ordre
politique et civil, Premiere partie, Paris, Impr. De Lachevardiere Fils, 1825-1826, p. 36.

27 Voir E. Dürkheim, La science sociale et I'action, Paris, PUF, 1970, p. 252-254.
28 Id., Les formes elementaires, p. 604.
29 Cf. H. Gouhier, La jeunesse d'Auguste Comte, p. 176. Dürkheim rappelle la

construction methodologique de Saint-Simon dans ses cours sur le socialisme: «En
effet, l'idee d'oü part Saint-Simon et qui domine toute sa doctrine, e'est qu'un Systeme
social n'est que l'application d'un Systeme d'idees », E. Dürkheim, Le socialisme, introd.
M. Mauss, Pans, PUF, 1992, p. 118-121.

30 OCIV, p. 524.
31 Cf. OC I, p. 404-405, et OC III, p. 251.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 561

5. La religion devient la base du contrat social: Claude Fauchet

Je voudrais indiquer ä present le changement radical que les disciples de

Rousseau ont pratique sur la perspective du Contrat social, et ce non seulement

au XIXesiecle, mais dejä pendant la Revolution franpaise et meme ä son debut
en 1789. Ce n'est pas seulement Dürkheim qui a nie 1'origine contractuelle
de la societe comme un reste des mauvaises pensees « anglaises» des econo-
mistes, comme un fruit de Pindividualisme et de l'egoi'sme. Si Ton considere,

par exemple, la pensee de Claude Fauchet, on peut constater tres facilement

que la «religion civile» au sens Chretien ou evangelique (l'amour du prochain,
la fraternite) est devenue la base de la nouvelle societe qu'il preconise, et que
le contrat social dans le sens de Rousseau a totalement disparu de ses ecrits,
comme s'il etait le fruit d'un individualisme pervers; comme si le dernier
chapitre de l'ceuvre majeure de son maitre pouvait s'elargir et occuper entie-
rement 1'espace d'une interrogation sur les bases les plus profondes de la vie
sociale. «Puisque Dieu», ecrit Fauchet dans son livre De la religion nationale,
publie au debut de la Revolution, «est le garant du Pacte Social, & que le

serment d'obeissance ä la Loi publique repose dans son etre, principe de tout
l'ordre moral comme de tout l'ordre physique de l'Univers [...]»; done la

religion civile n'est pas un chapitre adjoint, il est le fondement de toute la

construction, du pacte social lui-meme: «la volonte Divine, qui n'a d'autre

interprete, dans l'ordre social, que la volonte publique»32.
Dans la perspective de Fauchet, la volonte generale depend d'un principe

evangelique, ä savoir le renoncement ä l'orgueil et ä Finteret particulier. C'est
la religion, et non le pacte, qui nous rend freres, collaborateurs, engages dans

l'ceuvre commune d'edification d'une societe nouvelle. On est citoyen parce
qu'on est d'abord chretien. Fauchet ecrit encore:

Ce n'est pas avec l'interet personnel - le principe des discordes, des vices, des

despotismes, des anarchies, des crimes, des malheurs du monde entier depuis son

ongine, qu'on peut instituer efficacement la concorde generale [...]. C'est avec ce
desinteressement pur qui oublie son propre bonheur et le ressaisit plus grand dans
le bonheur de tous.33

32 C. Fauchet, De la religion nationale, Paris, Lottin Imprimeur, 1789, p. 46-47,
159-60 et 165. Cf. C. Fauchet, Sermon sur l'accord de la Religion et de la Liberte
(4 fevner 1791), Bayeux, Nicolle Imprimeur, 1791, p. 5: «Adorons Dieu comme
souverain auteur de la revolution qui nous rend libres: reconnaissons sa loi dans nos
lois, et son eternelle volonte dans la volonte generale [...]. Que tous obeissent au vouloir
de tous: c'est l'ordre de la divinite.»

33 Voir C. Fauchet, De la religion nationale, p. 291. Les memes manifestations
d'un violent refus de l'interet particulier, accompagne par l'habituelle transformation du
fondement rationnel (contrat social) en principe surnaturel, se trouvent dans le Troisieme
discours sur la liberie frangoise (27 septembre 1789), Paris, Badly, De Senne, Lottin,
Cussac Impr., 1789, p. 21-22 et 27: «Le desinteressement du Chretien & du Citoyen



562 GUGLIELMO FORNI ROSA

Et, malgre tout ce que nous avons dejä dit, la derniere phrase reproduit une
affirmation qui se trouve dans un texte de Rousseau, 1'Economiepolitique: « La
vertu du premier [Socrate] ferait son bonheur, le second [Caton] chercherait

son bonheur dans celui de tous»34.

Cette perspective, qui manifeste une alteration radicale de la pensee de

Rousseau35, va dominer completement le XDOsiecle, dans le sens d'une
transformation idealiste (et parfois confessionnelle) de la thematique du Contrat
social. C'est l'ideahsme de certains historiens de la Revolution, comme Edgar
Quinet36, c'est l'ideahsme de celui que l'on considere normalement comme
le fondateur (du cote franqais) de la sociologie scientifique, Emile Dürkheim.

6. Edgar Quinet critique de la «profession de foi» de Rousseau

Vers le milieu du XIXe siecle et encore par la suite, Quinet a rapproche
une donnee theorique d'une donnee sociologique ou politique. Est-ce qu'une
religion purement intellectuelle, et meme la construction abstraite de quelque

penseur modernisant, peut remplacer la foi traditionnelle, profondement
enracinee dans les masses populaires, et devenir capable de faqonner entie-

rement la societe Selon Quinet, qui manifeste ä l'egard des revolutions un
pessimisme qui ressemble un peu ä celui de Rousseau37, ll est bien vrai que la

religion fonde generalement la societe. Mais la Revolution franqaise n'avait
pas une religion propre, et tres tard seulement elle a essaye de proposer quelque
nai've construction religieuse, qui aurait dü remplacer la foi catholique, pour
tomber ensuite sous le pouvoir des forces reactionnaires38.

D'autre part Rousseau, qui avait aneanti avec sa «profession de foi»
plusieurs croyances habituelles, en vient ä recommander de rester dans la foi

[...] place leur interet propre dans 1'interet commun, & leur bonheur particulier dans le

bonheur de tous ».
34 OC III, p. 255.
35 Et ce de la part d'un auteur, il faut toujours le souligner, qui a ete tres important

pour cette generation: «Rousseau suffit», ecrivait Fauchet, «car il a dit substantiel-
lement tout ce qu'il y a de meilleur dans les meilleurs auteurs qui ont parle des lois».
Cite par J. Charrier, Claude Fauchet, eveque constitutionnel du Calvados (1744-1793),
Pans, H. Champion, 1909, p. 156.

36 Avec Quinet, la religion civile devient le contrat social. On dit par exemple,
ä propos de la formation des Etats Unis: «L'Evangile, partout ouvert, est le contrat
primitif qui, de ces solitaires, fait les citoyens d'une republique d'egaux.» E. Quinet,
(Euvres Completes, t. 3, Paris, Librairie Germer-Bailliere et Cie, 1857, p. 194

37 Cf. OC III, p. 384-386,420 et 431 (Contrat social); OC I, p. 215-216, 565 et 609
(Confessions); OC II, p. 364 (Nouvelle Heloise).

38 Cf. E. Quinet, Le Christianisme et la Revolutionfranqaise, in: (Euvres completes,
III. Le Christianisme et la Revolution franqaise - Examen de La vie de Jesus -
Philosophie de l 'histoire de France, Paris, Librairie Germer-Bailliere et Cie, p. 15-18, 75-79,
204 et 221-228. Voir aussi Id., «Avertissements de la premiere et de la nouvelle edition»,
m: Le Genie des Religions (1841), Paris, Chamerot Libraine-Editeur, 1851.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 563

de son pays ou en general dans la foi des ancetres39 De cette faqon, argumente
Quinet, ll detruit d'une mam ce qu'il a bäti de l'autre, ll prone une religion
«moderne» qui peut etre pratiquee par des cercles reduits ou intellectuels, et

abandonne les masses ä Tautontarisme et ä la reaction On peut comprendre
alors, raisonne Quinet, que la «profession de foi du Vicaire Savoyard»
n'offrait en verite aucune possibility ä la Revolution franqaise, si ce n'est celle,
totalement negative dans un pays comme la France, de rouvrir les portes au

catholicisme40.

La position de Quinet est certainement contestable si on l'envisage comme
une interpretation possible de la grande Revolution41 Elle presente pourtant le

merite de comparer la construction philosophique ä la situation historique Si le

hberahsme, ou le naturalisme economique prone par l'ecole anglaise et propage
en France par Jean-Baptiste Say42, etait perqu, apres la Revolution franqaise,

comme une tendance visant dangereusement ä detruire toute solidarity, on ne

peut, d'autre part, effacer l'impression de faiblesse que nous procurent, sur le

terrain de la religion, les constructions modermsantes qui elaboraient le theme
de la solidarity (de la fratermte, de l'amour pour son prochain) Ces « nouveaux
christianismes» ne pouvant s'imposer comme cadre ideologique d'ensemble
de la nouvelle societe, regulateur de ses conflits et de ses interets, ouvraient
derechef la voie aux institutions religieuses, qui etaient dejä enracinees depuis
longtemps dans le territoire

Ce que pourtant Quinet n'a pas suffisamment considere - peut-etre aussi

en raison du moment historique de son enquete, les dernieres annees de la

Monarchie de Juillet puis Celles du Second Empire - c'est que la foi chretienne

revenait, certes, entrainee par la valorisation romantique de la religion, mais
avec une hierarchie des matieres et une distribution des forces qui ne correspon-
daient plus au catholicisme traditionnel Une certaine selection ou deformation
des themes theologiques classiques, hentes du passe (concernant par exemple
la divimte du Christ, la vie eternelle, la fratermte ou l'amour du prochain)
est dejä sensible dans les ecnts de Quinet consacres particulierement ä la Vie

de Jesus de David Friedrich Strauss (1835, traduction franqaise de Littre en

1839-1840)43 Et lui-meme, selon Fun de ses premiers interpretes, avait conqu
la Revolution franqaise comme une realisation de valeurs chretiennes, contre

l'Eghse et sa doctrine metaphysique

39 «Vöus sentirez que dans l'mcertitude ou nous sommes c'est une inexcusable

presomption de professer une autre religion que celle ou Ton est ne [ ] » Emile, livre
IV,OCIV,p 631

40 Cf E Quinet, La Revolution (1865), Paris, Belm, 1987, p 149-160
41 Cf F Furet, La Gauche et la Revolution au milieu du XIX' siecle, op cit
42 Ce qui ne signifie pourtant pas que Say ne se detache pas d'Adam Smith sur des

points importants, voir H Denis, Histoire de la pensee economique, Paris, PUF, 1965,

p 302-309
43 Cf E Quinet, CEuvres completes, III, p 283-352



564 GUGLIELMO FORNI ROSA

la Revolution, loin d'etre la negation du christianisme, constitue l'une des epoques
de son developpement La Revolution amene au jour, plus net, plus degage, plus
visible qu'il ne le fut jamais, le principe meme du christianisme, l'espnt de vie qui
l'amme, le soutient, le fait durer, malgre l'Eglise • la hberte.»44

Cette tendance ä 1'interpretation ethique ou politique du noyau metaphy-

sique du christianisme est certainement plus evidente dans les differents essais
de «nouveau christianisme» ou «religion de l'avemr», mais eile en arrive
meme ä modifier - surtout dans la seconde moitie du siecle - le christianisme
lui-meme, dans sa configuration stnctement officielle ou mstitutionnelle,
comme on le verra par la suite ä travers l'histoire du modermsme catholique45.

7. Conclusion. Reflexions contemporaines

En guise de conclusion, je souhaite presenter quelques reflexions sur le

present On a vu que le rapport entre religion et modermte entraine des difficultes
complexes et, encore aujourd'hui, pas entierement comprises et resolues: cela

est vrai, par exemple, dans le domame de l'exegese biblique, de la recherche

histonque sur les ongmes46 chretiennes La fonction de «religion civile» que
le christianisme a exercee en Europe ä partir de la Revolution franqaise nous

pose toujours le probleme de savoir si cet elargissement des täches pratiques ou
seculieres, dans la construction d'une moralite sociale, n'entraine pas la possibility

de perdre le message central du christianisme, c'est-ä-dire l'attente du

Royaume, la transformation promise de toute realite II faut comprendre, ä mon

avis, le caractere eschatologique du christianisme comme quelque chose qui est

absolument decisif pour la nature et l'existence de cette religion, et sans lequel
ll n'y aurait meme pas l'amour du prochain ou la fraternite. Nous savons que
la theologie du XXe siecle, en particulier Rudolf Bultmann, a souvent Signale

que le quatrieme evangile avait abandonne l'eschatologie apocalyptique du

futur, que Paul proclamait encore, pour la remplacer par une transformation
interieure qui se realise dans le present. Pourtant l'altente ä l'egard du monde,

l'opposition aux realites qui nous entourent, reste essentielle pour le christianisme

On a souvent declare pendant le XXe siecle que dans une societe plunelle
du point de vue ethnique et religieux, oil l'economie joue un role absolument

majeur, la religion devient une question privee On peut rappeler les dernieres

lignes de L'ethiqueprotestante de Max Weber-

44 H Michel, Edgar Quinet, «Cahiers de la Quinzaine» 21 (1903), p 19
45 Cf G Forni Rosa, The 'Essence of Christianity' The Hermeneutical Question

in the Protestant and Modernist Debate, 1897-1904, Atlanta, Scholars Press, 1995,

p 104-135
46 Cf mon essai «Mythe et science dans la philosophie de la religion de Page

moderne», Revue de l'histoire des religions 220 (avril-juin 2003), p 209-233



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 565

Le puritain voulait etre un homme de profession [Berufsmensch]; nous sommes
contraints de l'etre [ ]. Tandis que l'ascese entreprenait de transformer le monde
et d'y etre agissante, les biens exterieurs de ce monde acqueraient sur les hommes
une puissance croissante et finalement inexorable, comme jamais auparavant dans

l'histoire. Aujourd'hui, Tesprit de cette ascese s'est echappe de cette cage - defini-
tivement, qui le sait ?»47

Cette idee d'une secularisation ou lai'cisation croissante de la societe a ete

dementie, du moins apparemment, par des grandes manifestations publiques,
aussi bien protestantes que catholiques (assez surestimees, ä mon avis, quant
ä leur efficacite et qualite religieuse), et meme par les savants qui influent sur

1'opinion publique. Neanmoins, que la vie religieuse se deploie sous une forme
collective ou individuelle, ce qui reste evident ä nos yeux (du moins pour le

present et pour ce que nous sommes ä meme de discerner), c'est qu'elle ne

peut pas modifier 1'organisation quotidienne de nos societes, la distribution des

pouvoirs, le Systeme des privileges. La religion n'est pas en mesure de renover
la vie sociale selon ses propres exigences.

Les Eglises chretiennes n'ont jamais combattu ouvertement le capitalisme,
peut-etre parce qu'il n'avait jamais rejete, du mois formellement, Dieu. Au
contraire il l'avait place en tete (comme par exemple aux Etats-Unis) de son

Systeme economique48. Toutefois, pour relancer la consommation, il faut
toujours insister sur l'importance du corps, du bien-etre, du present; le plaisir
dans toutes ses formes, le culte du pouvoir et du succes (des apparences sociales

qui en temoignent) deviennent presque fatalement la question primaire. Or,
c'est precisement avec ces tendances de nos societes, qui detruisent la diffusion
et meme la perception des valeurs chretiennes, que les Eglises cherchent

un accord, comme si cette manifestation de faiblesse pouvait procurer un

renouveau ou une augmentation de possibilites. Le «capitalisme» est, selon les

paroles celebres de Max Weber, «la puissance qui pese le plus lourdement sur
le destin de notre vie moderne»49. La conclusion, jamais exprimee ouvertement
mais toujours presente et perceptible, est qu'on ne pourra pas se derober ä cette

puissance, mais que la religion restera encore, pour occuper certains vides (qui
sont toutefois toujours moins vides), dans les fissures, dans les interstices du

pouvoir.
De ce point de vue, les evenements decisifs ont peut-etre eu lieu en un

temps tres lointain, c'est-ä-dire ä un moment oü le pouvoir politique, et non pas
l'economie, dominait et occupait l'espace de la religion. La Reforme protes-
tante a suscite un mouvement populaire qui visait non seulement une nouvelle

47 M. Weber, L 'ethiqueprotestante et I 'esprit du capitalisme, trad de J.-P. Grossein,
Pans, Galhmard, 2003, p. 251-252.

48 Voir le texte de P. Drouin et C. Saint-Laurent, Etats-Unis • la religion civile
fait obstacle ä la laicite, paru dans le numero 14 de Cite laique, revue humaniste du
Mouvement lai'que quebecois.

49 Voir M. Weber, «Avant-propos» ä son ouvrage Sociologie des religions (1920),
textes reums et traduits par J.-P. Grossein, Paris, Galhmard, 1996, p. 493.



566 GUGLIELMO FORNI ROSA

religion, mais une nouvelle societe. Avec la rebellion de la petite noblesse

face au pouvoir des princes (la rebellion des chevaliers, en 1523, suivie de la

guerre des paysans de 1525), on envisageait certainement une transformation
radicale Mais ce christiamsme revolutionnaire fut vamcu par la force militaire,
et par la suite le protestantisme s'est adonne de preference ä l'mteriorite, sous

la protection de l'Etat. Si Ton suit certains histonens reputes (et surtout les

theonciens marxistes • Friedrich Engels, Ernst Bloch, Georg Lukäcs), on peut
considerer la Reforme de Luther non seulement comme un mouvement qui a

echoue, du moins sur le terrain politique, mais aussi comme une experience
d'innovation radicale qui rencontra des limites tragiques dans sa confrontation
ä la realite Et ce non seulement dans 1'«alle gauche», dans la theologie apoca-
lyptique de Thomas Müntzer et dans la guerre des paysans, qui fimt avec le

massacre de Frankenhausen (1525). La ruine bruyante et terrible de cette «alle
gauche» sigmfie que, pour la premiere fois, on a elimine du christiamsme la

signification eschatologique ou apocalyptique, l'attente du Royaume et, en

meme temps, la realite collective ou populaire Luther, condamnant Müntzer
et encourageant les princes allemands ä la guerre contre les paysans, desavoue

1'insurrection populaire, certes, mais aussi sa propre rebellion, la rebellion du

jeune Luther, contre les autorites spirituelles et pohtiques de son temps On

peut partir de lä pour comprendre le penchant Protestant ä l'mteriorite, le
christiamsme mdividuel et totalement moral, non politique, qui, de Luther, nous
conduit jusqu'ä Kant et ä la theologie liberale

{Traduit de 1'Italien par Brigitte Pasquet Gotti)

Bibliographie

Coll., Rousseau economie politique, Montmorency, Musee J -J Rousseau,
1999 (Etudes J-J Rousseau, n° 11)

Buchez R, Histoire parlementaire de la Revolution franqaise, 40 vol., Paris,

Hetzel, 1833-38

Burke E., Reflexions sur la revolution de France (1790), trad de P Andler,
Presentation de P Raynaud, Paris, Hachette, 1989

Cabet E., Histoirepopulaire de la Revolutionfranqaise, 4 vol., Paris, Pagnerre,
1840

Cabet E., Le vrai Christiamsme suivant Jesus-Christ, Paris, Au Bureau du

Populaire, 1846 (chap XVIII «Le Communisme c'est le Christiamsme»,

p 618-630)
Charrier J., Claude Fauchet, Eveque constitutionnel du Calvados (1744-

1793), Pans, H. Champion, 1909

Chateaubriand F R. de, De l'Ancien Regime au Nouveau Monde Ecrits
politiques, Preface de J.-P Clement, Paris, Hachette-Plunel, 1987.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 567

Comte A, Opuscules de philosophie sociale 1819-1828, Paris, E Leroux
Editeur, 1883 (Cmquieme Opuscule, mars 1826 Considerations sur le

pouvoir spirituel, p 235-289)
Comte A., Plan des travaux scientifiques necessaires pour reorganiser la

societe (1822), Presentation et notes par A Kremer-Marietti, Paris, L'Har-
mattan, 2001

Constant B De la liberie chez les Modernes, Preface de M Gauchet, Paris,
Elachette, 1990

Cros H., Fauchet (1744-1793), les idees politiques, economiques et sociales,
Pans, E. Larose, 1912.

Dautry J., Saint-Simon et J-J Rousseau, m. Coll., J-J Rousseau (1712-
1778) Pour le 2506me anniversaire de sa naissance, Societe des etudes

robespierristes, Gap, Louis-Jean, 1963, p 101-117.

Davy G., «Emile Dürkheim I L'homme», Revue de Metaphysique et de

Morale, 26/2 (mars-avril 1919), p. 181-198

Derathe R Jean-Jacques Rousseau et la sciencepolitique de son temps, Pans,
Vnn, 1970

Dürkheim E «Compte-rendu de F. Tönnies, Communaute et Societe», Revue

philosophique 22 (1889)
Dürkheim E., «Note sur la definition du socialisme», Revue philosophique 36

(1893)
Dürkheim E «Le "Contrat social" de Rousseau I. Histoire du livre», Revue

de Metaphysique et de Morale 25/1 (janvier-fevrier 1918) p 1-23, 25/2

(mars-avril 1918), p 129-161 (Ensuite le livre Montesquieu et Rousseau

precurseurs de la sociologie, Pans, M Riviere et Cie, 1953)
Dürkheim E., «La "Pedagogie" de Rousseau», Revue de Metaphysique et de

Morale 26/2 (mars-avril 1919), p. 153-180
Dürkheim E «Definition du socialisme», Revue de Metaphysique et de Morale

im, 1921, p 479-495 et 591-614
Dürkheim E., «Histoire du socialisme. Le socialisme au XVII Pmc siecle»,

Revue de Metaphysique et de Morale 30/3 (1923), p 389-413.
Dürkheim E., Le socialisme Sa definition, ses debuts, la doctrine saint-

simonienne, Pans, Alcan, 1928, Paris, Retz-Cepl. 1978

Dürkheim E La science sociale et Paction, Paris, PUF, 1970

Dürkheim E Le socialisme, introduction de M Mauss, Paris, PUF, 1992

Dürkheim E., Les formes elementaires de la vie religieuse, Paris, PUF, 1994

Engels F, Socialisme utopique et socialisme scientifique, Paris, Ed Sociales,
1977.

Faguet E., Rousseau penseur, Paris, Soc. Franpaise d'Impr. et de Librairie,
1912.

Fauchet C., De la religion nationale, Pans, Lottin Impr., 1789

Fauchet C., Eloge civique de Benjamin Franklin. prononce le 21 juillet 1790,
dans la rotonde, au nom de la commune de Paris, Pans, J -R Lottin Impr,
1790



568 GUGLIELMO FORNI ROSA

Forni Rosa G., «Etudes sur la «religion civile». Rousseau contre Saint-Simon
dans la formation d'Emile Dürkheim», Etudes J.-J. Rousseau 13 (2002),

p. 173-190.

Forni Rosa G., Dictionnaire Rousseau, Montmorency, SIAM-JJR, 2011.

Füret F., Penser la Revolution frangaise, Paris, Gallimard, 1978.

Füret F., Marx et la Revolution frangaise, Paris, Flammarion, 1986.

Füret F., La Gauche et la Revolution frangaise au milieu du XIX£me siecle.

Edgar Quinet et la question du Jacobinisme (1865-1870), Paris, Hachette,
2001.

Gauchet M. (ed.), Philosophie des sciences historiques, Paris, Seuil, 2002.

Gazier A., Etudes sur l'histoire religieuse de la Revolution frangaise, Paris,
A. Colin et cie, 1887.

Gouhier H., La jeunesse d'Auguste Comte et la formation du positivisme, III.
Auguste Comte et Saint-Simon, Paris, Vrin, 1970.

Gouhier H., Les meditations metaphysiques de J.-J. Rousseau, Paris, Vrin,
1970.

Goyard-Fabre S., «La religion civile ou l'unite d'une pensee dechiree», Etudes
J.-J. Rousseau 10 (1998), p. 145-168.

Grondeux J., La religion des intellectuels frangais au XlXmc siecle, Toulouse,
Privat, 2002.

Guizot F., Meditations sur I'essence de la religion chretienne, Paris, M. Levy,
1864.

Knee P., Religion civile et culte de l'Etre supreme, Ottawa, Association nord-
americaine des etudes Jean-Jacques Rousseau, 1991.

Knee P., «La religion du coeur, la religion civile et Emile», Etudes J.-J. Rousseau
10 (1998), p. 169-181.

Knee P. (ed.), Rousseau et le romantisme, Montmorency, SIAM-JJR, 2011.

Lamennais F. R. de, De la religion, consideree dans ses rapports avec Vordre

politique et civil, Paris, Impr. De Lachevardiere Fils, 1825-26.
Lamennais F. R. de, CEuvres completes, Paris, Pagnerre, 1836-1837.

Lamennais F. R. de, Le livre du peuple. Du passe et de l'avenir du peuple,
precedes d'une etude sur Lamennais par M. E. Renan, Paris, Calmann

Levy, 1838.

Lamennais F. R. de, Paroles d'un croyant (1832), Paris, Pocket-Agora, 1996.

Lemercier de la Riviere P.-P., L 'ordre naturel et essentiel des societespolitiques
(1767), Paris, Librairie Paul Gauthner, 1910.

Leroux P. H., De l'humanite, de son principe et de son avenir, Paris, Perrotin,
1840.

Levy-Bruhl L., «L'influence de J.-J. Rousseau en Allemagne», Annales de

l'Ecole libre des Sciences politiques 2 (juillet 1887), p. 325-358.
Lubac H. de, Proudhon et le christianisme, Paris, Seuil, 1945.

Marx K., Les luttes de classe en France 1848-1850, Paris, Gallimard, 2002.

Marx K., La guerre civile en France 1871, Paris, Editions Sociales, 1963.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 569

Mazauric C., L 'histoire de la Revolution frangaise et lapensee marxiste, Paris,
PUF, 2009.

Menozzi D Les interpretations pohtiques de Jesus de l'Ancien Regime ä la
Revolution, Paris, Cerf., 1983.

Michel H., «Edgar Quinet», Cahiers de la Quinzaine 21 (1903).
Necker J., De Vimportance des opinions rehgieuses, Lyon, G Regnault, 1788

Proudhon P -J Portrait de Jesus, R Aron, Pierre Horay (ed), Paris, Ed de la

Flore, 1951

Proudhon P -J De lajustice dans la Revolution et dans l 'Eglise (1860), Paris,

Fayard, 1988.

Prudhommeaux J., Icarie et son fondateur E Cabet, Paris, Rieder et Cie

Editeurs, 1926.

Quinet E De la liberte de discussion en matiere religieuse (College de France,
10 mai 1843), Paris, Impr Lange Levy et Comp., 1843.

Quinet E., Ultramontanisme, Paris, Hachette, 1844.

Quinet E Le Genie des Religions (1841), Paris, Chamerot Librairie-Editeur,
1851.

Quinet E CEuvres completes, III. Le Christianisme et la Revolution frangaise

- Examen de La vie de Jesus - Philosophie de l 'histoire de France, Paris,
Librairie Germer-Bailliere et Cie, 1857.

Quinet E., Le Christianisme et la Revolution frangaise (College de France,
1845), Paris, Fayard, 1984

Quinet E., Philosophie de l'histoire de France (1854), Corpus 7, 1988,

p. 115-153; Revue des deux mondes 9 (2 janvier 1855).
QurNET E., La Revolution (1865), Preface de C. Lefort, Paris, Belm, 1987.

Quinet E., L'enseignement du peuple, suivi de La revolution religieuse au
XlXme siecle, mtrod de D Lindenberg, Paris, Hachette, 2001

Rolland P., De Rousseau ä Tocqueville l 'utilite sociale de la religion, in:
Coll., Rousseau dans le XIX" siecle, G Form Rosa et F Lefebvre (eds),

Montmorency, Musee J-J Rousseau, 2007, p 159-170
Rousseau J -J CEuvres completes, B Gagnebin et M Raymond (eds), 5 vol.,

Paris, Gallimard, Bibliotheque de la Pleiade, 1959-1995
Roussel J., J -./ Rousseau en France apres la Revolution, 1795-1830, Paris,

Librairie A Colin, 1972.

Sainte-Beuve C A. de, P-J Proudhon, sa vie etsa correspondance, 1838-1848,
Pans, A. Costes, 1947.

Saint-Simon C.-H de, Naissance du christianisme (1818-19), Paris, Dentu,
1869; in. CEuvres, t. II, Pans, Ed. Anthropos, 1966, p. 174-187.

Saint-Simon C.-H. de, Nouveau Christianisme (1825), Paris, Dentu, 1869, in.
CEuvres, t. III, Paris, Ed. Anthropos, 1966, p 97-192

Say J -B., Cours d'economie politique et autres essais, Pans, Flammarion,
1996.

Soboul A La Revolution frangaise, Pans, PUF, 1965.

SoRELG.,«LestheonesdeM Dürkheim», Le Devenir social 1 (avril-mai 1895).



570 GUGLIELMO FORNI ROSA

Sorel G, Materiaux d'une theorie du proletariat, Pans, M Riviere, 1921

(Troisieme Partie «Le caractere religieux du socialisme», p 309-363)
Stael Madame de (Anne-Louise Germaine Necker), Considerations sur les

prmcipaux evenements de la Revolution frangaise, Pans, 1817

Taine H, Origines de la France contemporaine (1875-93), 6 vol, Pans,
Laffont, 1990 (vol II-IV, La Revolution)

Thierry A Essai sur l'histoire de la formation et des progres du Tiers Etat,
Pans, Garnier Freres, 1850, Pans, Fourne, Jouvet et Cie, 1880

Tocqueville A de, L'Ancien Regime et la Revolution, in CEuvres completes,
vol II-1, Gallimard, Pans, 1952, Pans, Gallimard, 1967

Vovelle M Cultes revolutionnaires et religions laiques, in Histoire de la
France rehgieuse, J Le Goff et R Remond (eds), Pans, Seuil, 1973 (vol
III, Du roi tres chretien a la laicite republicame, 510-526)

Walch J Bibliographie du saint-simomsme, avec trois textes inedits, Paris,

Vrm,1967
Waterlot G La religion civile de Jean-Jacques Rousseau, Conference donnee

aux Charmettes, le 20jum 2009


	La religion civile avant et après la révolution

