Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 2

Artikel: La religion civile avant et aprés la révolution
Autor: Forni Rosa, Guglielmo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 551-570

LA RELIGION CIVILE
AVANT ET APRES LA REVOLUTION

GugLIELMO Fornt Rosa

Résumé

Quel est le sens de la «religion civile », chez Rousseau et certains de ses
disciples? Et quel rapport la religion civile entretient-elle avec la « religion de
["homme » telle que Rousseau la présente dans la Profession de foi du vicaire
savoyard ? Voila deux des principales questions soulevées par cet article,
qui met a jour plusieurs aspects de la pensée de Rousseau et de sa réception
(notamment Edgar Quinet, Claude Fauchet). Dans une derniere partie, I’ auteur
propose une réflexion sur certains enjeux contemporains du christianisme dans
des sociétés capitalistes et plaide pour une remise en valeur de la dimension
eschatologique présente au ceeur de la religion chrétienne.

1. Introduction

On travaille parfois sur la notion de «religion civile» avec des instruments
périmés ou trop limités d’un point de vue idéologique. La distinction entre
religieux et temporel (ou si I’on veut profane, laique), par exemple, est indis-
pensable pour ce qui concerne 1’Occident, elle peut servir a expliquer certains
aspects de son histoire, mais on ne peut pas [’utiliser dans n’importe quel
contexte, pour comprendre des situations et des cultures totalement étrangeres.
Dans le méme sens, le terme de religion parait 1ié au monde européen et a
I’histoire chrétienne, du moins si on fait confiance a certains historiens de la
religion comme Giovanni Filoramo, professeur a Turin, selon qui: « Dans cette
perspective qui est la mienne, ‘religion’ est une catégorie interprétative dotée
d’une histoire particuliere au sein de la civilisation occidentale et de la tradition
juive et chrétienne qui la caractérise» .

Dans la société contemporaine, les religions jouent un role important pour
fixer les identités, pour délimiter les groupes qui composent I’espace public. De
ce point de vue, le christianisme a exercé une fonction séculiére ou directement
politique pendant la Révolution frangaise, contribuant a fixer une théorie des

' G. FiLoraMoO, «Problematicita di una nozione univoca di religione», Ad Gentes
11/1 (2007), p. 51.



552 GUGLIELMO FORNI ROSA

droits individuels. Henry Michel écrivait en 1903, a I’occasion d’une commé-
moration d’Edgar Quinet :

[...] la Révolution, loin d’étre la négation du christianisme, constitue 1’une des
époques de son développement. La Révolution améne au jour, plus net, plus dégagé,
plus visible qu’il ne le fut jamais, le principe méme du christianisme, 1’esprit de vie
qui ’anime, le soutient, le fait durer, malgré I’Eglise : la liberté 2.

Cela ne signifie pourtant pas que 1’évolution religieuse a 1’époque moderne
vise un but politique ou séculier, ou que les transformations en cours de la
religion — surtout aux XIX¢et XX¢ siécles — servent uniquement a fixer les
identités et les groupes sociaux, sans aucune trace de transcendance. Dans son
livre La religion civile américaine. De Reagan a Obama (Presses Universi-
taires de Rennes, 2009), Mark Bennett McNaught définit la «religion civile»
comme «I’ensemble des croyances qui rendent a la fois la politique religieuse
et la religion politique». En examinant ici I’idée de religion civile dans son
histoire passée et récente, je souhaite montrer le c6té paradoxal de cette notion:
au cours de son essor depuis le XVIII® siecle, et surtout de son développement
au XIXc siecle, elle vise I'unité, la solidarité la plus large. Aujourd’hui, au
contraire, on utilise souvent cette notion pour fixer I’identité¢ ou la cohésion
d’un groupe, qui doit s’opposer et lutter contre la pénétration d’autres cultures
sur un territoire. On se dit parfois chrétien pour souligner que I’on appartient
a un monde et a une histoire, que 1’on a une mémoire commune, donc pour se
différencier vis-a-vis d’autres nations, et non pour manifester que 1’on croit a
un monde supérieur et spirituel auquel tout étre humain serait desting.

2. La lutte contre I’atomisme révolutionnaire:

I’idée d’un nouveau christianisme

L’idée d’une «religion civile», d’un systéme moral ou religieux commun
a tous les citoyens, se répand au cours du XIX® siécle pour compenser les
tendances individualistes a la fragmentation, a la dispersion. Apres la grande
Révolution, on craint en effet qu’une société livrée a elle-méme, a des
mécanismes présumes assez fiables d’autorégulation économique, se trouve
exposée a des conflits de plus en plus graves. En bref, on craint le retour de
la révolution. Au XVIII® siécle, I’économie politique classique avait déja
tenté¢ de concevoir une société fondamentalement équilibrée et harmonieuse,
basée sur la poursuite par I’individu de son intérét personnel («Ce n’est pas
de la bienveillance du boucher, du brasseur, du boulanger, que nous espérons

2 Cf. coLL., Edgar Quinet, Cahiers de la Quinzaine 21 (1903) (4° série, 2¢ cahier),
p. 19.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 553

recevoir un repas », disait Adam Smith)?. Et par ailleurs, sur le terrain politique,
la théorie du contrat recherchait elle aussi un équilibre, qu’elle considérait
possible en liant les individus par un pacte et en les transformant en citoyens
fideles a la patrie®.

Néanmoins, il faut souligner que, dans les deux cas, on arrive a la société
a partir de la vie individuelle. Or cette approche a été fortement contestée
tant par I’idéalisme allemand que par le positivisme frangais. L’idéalisme
allemand, en concevant la constitution de la «société civile» (c’est-a-dire
du marché capitaliste, étendu potentiellement a toute la planete) comme une
véritable révolution, plus profonde encore que la révolution politique, a tenté
d’en maitriser le caractére abstrait, unilatéral, en I’entendant comme un aspect
ou un moment d’une histoire universelle de I’Esprit. Selon Hegel, I’échec de la
Révolution, la Terreur, découle de I’incapacité de penser 1’idée d’Btat comme
quelque chose de différent et supérieur a 1’égard des individus, a savoir des
intéréts qui se déploient dans le marché (société civile); I’erreur résiderait dans
I’idée de volonté générale ou de I’Etat comme résultat d’un contrat®.

Le positivisme frangais, pour sa part, a vite compris, avec Saint-Simon puis
avec Auguste Comte, qu’une intégration spirituelle (religieuse ou purement
laique), un programme fonciérement unitaire concernant la recherche scienti-
fique et I’éducation morale, étaient nécessaires au-dela de la vie économique.
Le christianisme se présente comme une force d’unification, comme un idéal
de fraternité, indispensable a la société moderne: en ce sens Saint-Simon était
convaincu que le message moral du Christ ne pouvait étre efficace dans une
société fondée sur la guerre et dominée par des classes improductives (noblesse
et clergé); il le devenait seulement dans le présent, dans une société fondée
sur 1’échange de produits®. Dans cette fusion du religieux et du politique, la
société industrielle apparait alors comme la réalisation ou la confirmation du
christianisme, car au sentiment d’union, a 1’élément moral, elle joint I’intérét
pour la collaboration, qui se réalise a travers la division du travail. Mais cette
«solidarité organique» (décrite, bien avant Durkheim, dans le dernier ouvrage
de Saint-Simon, le Nouveau Christianisme de 1825), admise et voulue a I’¢re

3 «It is not from the benevolence of the butcher, the brewer, or the baker, that we
expect our dinner, but from their regard to their own interest. We address ourselves, not
to their humanity but to their self-love, and never talk to them of our own necessities but
of their advantages». A. SMITH, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of
Nations, Londres, J. F. Dove, 1826 (1éd. 1775-1776), livre 1, ch. 2, p. 21

* Cf. R. DERATHE, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps, Paris,
Vrin, 1970, p. 172-247 (ch. 4: «La théorie du contrat et le fondement de ’autorité »).

> Cf. F. Furet, Marx et la Révolution frangaise, Paris, Flammarion, 1986, p. 78-84.

® Cf. H. GOUHIER, La jeunesse d’Auguste Comte et la formation du positivisme, 111.
Auguste Comte et Saint-Simon, Paris, Vrin, 1970, p. 62-63, 106-107 et 133-136. Voir
aussi mon essai Etudes sur la religion civile I1: Rousseau contre Saint-Simon dans la
formation d’Emile Durkheim, Etudes Jean-Jacques Rousseau n° 13, Montmorency,
Musée J.-J. Rousseau, 2002, p. 173-190.



554 GUGLIELMO FORNI ROSA

de I’industrialisation, n’est jamais suffisante et doit déboucher sur une attitude
de «solidarité mécanique», a savoir sur une idéologie partagée par tous les
citoyens. Saint-Simon avait déja exprimé une orientation antilibérale ou anti-
encyclopédiste dans une lettre a Chateaubriand (4 juin 1817) dans laquelle il
exposait sa conception de la «religion civile», en niant que 1’on puisse laisser
la liberté en matiere de religion:

Les philosophes du XIX¢siécle feront sentir la nécessité de soumettre tous les
enfants a I’étude du méme code de morale terrestre, puisque la similitude des idées
morales positives est le seul lien qui puisse unir les hommes en société.”

Or, le «contrat social» de Rousseau se présente comme un mécanisme
parfait qui produit de soi-méme la liberté et I’égalité, la conciliation de I’intérét
et de la vertu: «rendez ’homme un, vous le rendrez heureux autant qu’il peux
I’étre»®. C’est donc dans le pacte lui-méme que parait résider la racine de
I’ordre, de I’harmonie. Cependant, en 1761, Rousseau a ajouté au texte déja
terminé du Contrat social un dernier chapitre sur la «religion civile», ¢’est-a-
dire sur un ensemble de principes concernant ’existence de Dieu, I’immortalité
de I’ame, la vie future, ensemble qu’il tenait pour nécessaire a |’existence du
lien social °.

Dans ce dernier chapitre, Rousseau soutient le besoin d’imposer des régles
a la vie religieuse: il faut laisser la libert¢ de conceptions métaphysiques car,
dit-il, sur ces questions I’Etat n’a aucune compétence, et il ne peut pas non plus
étendre son pouvoir a des probléemes privés, dépourvus d’intérét politique. Mais
I’Etat peut préconiser 1’observance formelle (3 savoir purement extérieure,
voir la personnalit¢ de Wolmar dans La nouvelle Héloise) des convictions
communes concernant I’existence et I’action de Dieu, car il s’agit la effecti-
vement des conditions de la vie en commun.

On peut se demander si la religion universelle, «bornée au culte purement
intérieur du Dieu Supréme », que le Contrat social présente (livre IV, 8) comme
«religion de ’homme », correspond a la « profession de foi» de I’Emile, et si ces
deux idées de religion équivalent ou non a la forme générale de toute religion
possible que le Contrat appelle «religion civile». On peut discuter et s’étendre
beaucoup sur cette question'’. Mais je tiens tout de méme a souligner qu’une
intégration parfaite ou compléte du citoyen dans la vie de 1’Etat, élaborée dans
un sens purement laique, se révele insuffisante et nécessite un soutien religieux.

7 Voir H. GoUHIER, op. cit., p. 160, note 6.

& J.-J. Rousseau, Fragments politiques, V1, 3, in: (Euvres complétes, B. Gagnebin
et M. Raymond (éds), 5 vol., Paris, Gallimard, 1959-1995, 111, p. 510. Par la suite, nous
utiliserons le sigle OC.

° Cf Du contrat social, 1V, 8: « De la religion civile», OC 111, p. 460-469.

1" A ce propos, je rappelle la conférence de G. WATERLOT donnée aux Charmettes
le 20 juin 2009: La religion civile de Jean-Jacques Rousseau. Cette conférence peut
étre consultée ici (derniere consultation le 22 aoflt 2016): http://www.ac-grenoble.fr/
PhiloSophie/old2/file/Conference_waterlot charmettes_juin_2009.pdf.




LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 555

D’ailleurs, quelle était I’origine de 1’étrange pouvoir du législateur? «Cet
emploi qui constitue la république, n’entre point dans sa constitution: C’est
une fonction particuliére et supérieure qui n’a rien de commun avec I’empire
humain...» ",

3. Jean-Jacques Rousseau:
la religion civile est-elle encore une religion ?

Dans ses études sur Rousseau, Henri Gouhier soutient 1’identité entre la
«profession de foi du Vicaire savoyard» (dans le livre IV de 1’Emile) et la
«religion civile» présentée dans le dernier chapitre du Contrat social?. 11
y voit deux lignes de recherche qui se sont développées séparément, pour
s’entrecroiser par la suite et finir par se confondre : Rousseau €tait contrarié par
les positions matérialistes ou panthéistes des philosophes et il recherchait une
conception religieuse personnelle, qu’il développera dans les Lettres a Sophie
(ou Lettres morales), puis dans le livre IV de I’Emile. Par ailleurs, le livre qu’il
avait entrepris a Venise en 1743-1744 et qui paraitra en 1762 sous le nom de
Contrat social ne contient aucune référence a la religion, si ce n’est vers la fin,
quand (probablement en 1760) Rousseau y ajoute le chapitre VIII du livre IV :
«De lareligion civile ». Mais il avait déja parlé d’une « profession de foi civile »
dans sa Lettre a Voltaire (15 aout 1756), qui, selon Gouhier, «marque alors
une étape commune aux deux cheminements, ébauche a la fois de la religion
civile selon le Législateur et de la religion naturelle selon le Vicaire, I’une et
’autre recevant plus tard leur forme définitive dans deux ouvrages écrits en
méme temps et publiés la méme année, en 1762 » '*. Gouhier est conscient des
difficultés de sa tache, car la « profession de foi» du Vicaire, ou le vrai christia-
nisme selon la raison et la conscience, est une religion universelle, spirituelle
et purement intérieure, alors que la «religion civile» doit renforcer la fidélité
a la patrie, I’amour du devoir, et contient des engagements particuliers comme
la sainteté¢ du contrat social et des lois du pays. En outre, cette religion est
totalement extérieure, comme le démontre clairement le cas de Wolmar dans la
cinqui¢me partie de La Nouvelle Héloise : «1l ne dogmatise jamais, il vient au
temple avec nous, il se conforme aux usages établis; sans professer de bouche
une foi qu’il n’a pas, il évite le scandale, et fait sur le culte réglé par les lois tout
ce que I’Etat peut exiger d’un Citoyen» %,

L ’Etat doit veiller aux comportements, aux actions concrétes. Ne possédant
aucune compétence théologique ou métaphysique, [’attention qu’il peut

' Contrat social, livre 11, 7; OC III, p. 382.

12 Voir H. GouHIEr, Les méditations métaphysiques de J.-J. Rousseau, Paris, Vrin,
1970, en particulier ch. 6, IV: «La religion du Vicaire savoyard dans la cité du Contrat
social», p. 244-258.

3 [bid., p. 247.

14 Cinquieme partie, lettre 5, OC 11, p. 592-593.



556 GUGLIELMO FORNI ROSA

consacrer aux convictions morales ou religieuses se limite rigoureusement au
souci des conséquences que ces convictions pourront produire dans la vie de
la cité.

Je voudrais donc démontrer que I’interprétation de Gouhier est inexacte,
qu’elle ne peut s’appuyer sur les textes, et en premier lieu sur celui qui est
décisif pour la discussion, le chapitre 8 du livre IV du Contrat social. Rousseau
commence 1a son discours sur la religion en démontrant que, dans I’ Antiquité,
I’unité du corps politique était garantie par une religion nationale, alors que,
dans I’Europe moderne, I'universalisme chrétien et la duplicité des pouvoirs
ont été la source de conflits inépuisables et ont provoqué la décadence de 1’Etat
et la corruption de la communauté politique *. Il faut donc revenir a 1’unité,
mais avec quelle religion, quelle conception des relations possibles entre
I’élément religieux et 1’élément politique ? Rousseau présente deux ou trois
types de religion pour montrer qu’aucun d’eux ne peut vraiment résoudre le
probléme de I’unité de I’Etat, de I’obéissance ou de la fidélité des citoyens aux
lois de la cité (c’est 1a que nous nous séparons nettement de 1’interprétation
d’Henri Goubhier).

Rousseau souligne tout d’abord — a I’encontre de ceux qui voudraient une
fondation de I’Etat purement laique — la nécessité d’une origine religieuse,
mais il envisage le christianisme comme un élément plus nuisible qu’utile
dans la constitution d’un Etat, pour les raisons qu’il explique peu apres. En
réalité, en se rangeant du point de vue de la société, on trouve la «religion de
I’homme», qui correspond a la «société générale», c’est-a-dire a la totalité
du genre humain, et la «religion du citoyen», qui correspond a une société
particuliere. Mais ni [’'une ni I’autre ne peut devenir une «religion civile».
Il y aurait aussi un troisieme type de religion, qui divise I’homme entre deux
pouvoirs différents, comme le christianisme romain, ou «religion du prétre ».
Celle-ci est si mauvaise que Rousseau refuse méme d’en parler: « Tout ce qui
rompt [’unité sociale ne vaut rien: Toutes les institutions qui mettent I’homme
en contradiction avec lui-méme ne valent rien» 6.

Nous avons donc uniquement deux types de religion, dont la premiere, «la
religion de "homme», a certainement les mémes caracteres que la religion
proposée par le Vicaire savoyard: elle refuse les manifestations extérieures,
recherche seulement 1’intériorité de ’homme en liaison avec son Dieu et les
devoirs éternels de la morale. C’est le vrai christianisme, «la pure et simple
religion de 1’Evangile». Mais cette religion s’adresse 4 un monde qui se situe
au-dela de I’histoire humaine. Loin de renforcer I’obéissance ou la fidélité du
citoyen, elle le détache bien au contraire de la vie de I’Etat, comme de tout ce
qui se passe dans le monde. Rousseau poursuit dans cette direction (difficile a
comprendre si I’on oublie son penchant pour la cité antique, pour les modeles
héroiques de Sparte et de Rome), au point de dénoncer la spiritualité du christia-

5 OC1II, p. 460-464.
1© OCTII, p. 463-464.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 557

nisme comme une sorte de faiblesse, de renoncement, ou peut-étre simplement
d’indifférence vis-a-vis des événements d’ici-bas: «Les vrais Chrétiens sont
faits pour étre esclaves; ils le savent et ne s’en émeuvent guére ; cette courte
vie a trop peu de prix a leurs yeux» '

D’autre part, la «religion du citoyen» est mauvaise pour des raisons assez
¢videntes. Certes, elle enseigne a servir du méme coup Dieu et son pays, et
la fusion des pouvoirs politique et religieux va dans le méme sens, soit vers
une divinisation de I’Etat qui favorise ’adoration des citoyens. Mais, fondée
comme elle est sur I’erreur et le mensonge, préférant les cérémonies supers-
titieuses au culte intérieur de la divinité, elle justifie I’intolérance, pousse a
I’assassinat ou a la guerre contre ceux qui adhérent a un culte différent.

Nous n’avons donc pas trouvé de religion qui puisse servir de base a la
société envisagée dans le Contrat social, et a I’inverse, suivant le texte de
Rousseau, nous avons condamné toutes les voies qui pouvaient y conduire. Si
Gouhier a finalement identifié la «religion civile» a «la religion de I’homme »
(et a la foi du Vicaire savoyard), c’est parce qu’en cherchant s’il y avait une
autre solution au-dela du christianisme, il a fini par conclure :

En fait, il n’y en a pas. Le Législateur est devant une alternative: ou une ‘religion
du citoyen” qui trahit ‘la religion de I’homme’, ou ‘la religion de I’homme’ qui
devient difficilement ‘religion du citoyen’... Le Législateur du Contrat social n’a
donc pas le choix. Qu’il y ait ici une difficulté, qui le nierait ? Pourtant, est-elle dans
la doctrine de Rousseau ? N’est-elle pas dans 1’idée méme d’une religion essentiel-
lement spirituelle et universelle? '

L’embarras est manifeste et, dans les quelques pages qui précedent la
conclusion de son ouvrage, I’auteur ne fera pas de gros efforts pour en sortir.
Nous chercherons alors a effectuer quelques tentatives dans cette direction.

Méme s’ils ont été publiés a quelques semaines de distance en 1762 (ou
peut-étre justement pour cette raison), le Contrat social et I’ Emile n’ont pas une
seule et méme orientation, mais deux orientations différentes qu’on pourrait
dire complémentaires : la seconde tournée vers I’individu, et la premiere vers
la société. Mais nous touchons 1a, sans doute, un champ plus profond, que le
discours de la complémentarité risque d’appauvrir ou d’abolir, comme si les
deux ceuvres capitales de Rousseau pouvaient s’insérer dans un cadre systé-
matique, dont elles ne représenteraient que les parties. En d’autres termes, ce
qui est vrai dans un sens ne 1’est pas dans I’autre, et il faut toujours considérer
que Rousseau travaille sur des plans et selon des vérités qui different. Or, dans
le cas en question il faudrait préciser que la « profession de foi civile» (si [’on
veut utiliser les termes de la Lettre a Voltaire) ou «religion civile» (Contrat

By

social) n’est pas a proprement parler une religion, mais le plan (’ordre, le

7 OC 1L, p. 467.
18 H. GoUHIER, Les méditations métaphysiques, p. 254-255.



558 GUGLIELMO FORNI ROSA

cadre), fourni par la nature et la raison, au sein duquel chaque religion histori-
quement donnée doit trouver une limite et une forme nécessaire '’

Les «dogmes » de la religion civile (a ne pas entendre comme « dogmes de
Religion», mais comme «sentiments de sociabilité, sans lesquels il est impos-
sible d’étre bon Citoyen ni sujet fidéle») sont trés simples, et servent exclu-
sivement au contrdle du comportement pratique, vu que le corps souverain
«n’a point de compétences dans 1’autre monde» et «quel que soit le sort des
sujets dans la vie a venir ce n’est pas son affaire, pourvu qu’ils soient bons
citoyens dans celle-ci»?°. La société demande simplement a chaque citoyen de
manifester son respect, sa considération envers la religion civile, c’est-a-dire
envers la société elle-méme, dans ses valeurs ou ses régles fondamentales.

4. L’idéalisme religieux au service de I’unité sociale:
de Saint-Simon a4 Durkheim

A partir de la fin du XVIII puis pendant tout le XIX¢ siécle, la théorie
politique frangaise, obsédée par le spectacle toujours renaissant de la guerre
civile et du «jacobinisme en retard» (qui justifiait a différents titres I’action
de Robespierre et 1793), a cultivé le theme de la «religion civile»?'. On peut
considérer a ce propos toute une série de noms et d’opinions certainement tres
diversifiés, mais qui présentent néanmoins a nos yeux des aspects communs:
la réduction de la doctrine métaphysique concernant une réalité¢ surnaturelle;
I’interprétation de la fidélité religieuse comme fidélité morale ou sociale (on
combat pour un monde meilleur, plus juste et plus libre); la référence tres
fréquente a la solidarité comme une valeur essentiellement chrétienne (I’amour
pour son prochain), et qu’on ne peut donc pas réduire a la coopération, a la
collaboration réalisée par la division moderne du travail ?2.

Par ailleurs, on peut constater un déplacement de sacralisation du religieux
au politique qui caractérise tout le siécle: méme le nationalisme plus tardif
(Barres, Maurras) a créé en fait une sorte de transcendance, celle de la nation

19 «Je voudrais donc qu’on efit dans chaque Etat un code moral, ou une espéce de
profession de foi civile, qui contint positivement les maximes sociales que chacun serait
tenu d’admettre [...]. Ainsi toute Religion qui pourrait s’accorder avec le code, serait
admise ; toute Religion qui ne s’y accorderait pas, serait proscrite; et chacun serait libre
de n’en avoir point d*autre que le code méme.» Lettre a Voltaire, dans OC IV, p. 1073.

2 OC 11, p. 468.

21 Etienne Cabet justifie les violences de Robespierre, son idole, se rapportant 4 la
«nécessité d’établir enfin en face de 1’Europe coalisée une dictature de salut public».
Néanmoins Cabet, bien que disciple de Robespierre, a toujours refusé la violence. Cf.
J. PRUDHOMMEAUX, Icarie et son fondateur E. Cabet, Paris, Rieder et Cie Editeurs, 1926,
p. 113-116.

22 Cf.J. GRONDEUX, La religion des intellectuels frangais au XIX*™ siécle, Toulouse,
Privat, 2002, p. 62-70 et 154-158.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 559

sacralisée qui mérite toute notre abnégation. Pendant la Révolution, la société
et en particulier ses représentants — ¢’est-a-dire 1’ Assemblée nationale — étaient
I’objet d’un culte public®. De méme, par la suite, la responsabilité morale
se mesure au service offert a la société, a I’amour pour le prochain jusqu’au
sacrifice de sa propre vie, qui efface tous nos péchés. Et ceux qui luttaient
sur des versants opposés, Quinet qui repoussait 1’héritage du jacobinisme et
condamnait Robespierre et 1793, ou bien Cabet, qui les excusait sur la base
des «circonstances», ou encore Louis Blanc, qui suivait la ligne Rousseau-
Robespierre, acceptaient également le principe de la fraternité .

Si on envisage cette évolution dans une de ses conclusions provisoires,
a savoir la sociologie durkheimienne, on peut constater que celle-ci provient
d’une croyance qui a parcouru tout le siécle: la vie sociale dérive (dans le
sens qu’elle est structurée, et d’une certaine fagon créée) des représentations
religieuses. Durkheim a ainsi conduit a une certaine abstraction (légitime dans
la construction d’une science) I’élément moral qui, au XIX¢siecle, était ouver-
tement indiqué comme chrétien. Car, il faut bien le rappeler, il ne s’agissait
généralement plus du christianisme métaphysique des siécles passés, mais
d’un christianisme réduit a I’essence humaine et morale, donc d’un « nouveau
christianisme » enraciné dans le monde, voué a ses nécessités.

C’est la conviction que Durkheim a exprimée dans toute son ceuvre, et qui
sépare d’une fagon si profonde le socialisme frangais du matérialisme marxiste.
Mais elle était déja présente, en termes a peu pres similaires, chez les auteurs
qui préconisaient vers le milieu du siécle des christianismes nouveaux, et plus
tard des religions de I’avenir, de I’humanité, du progres?°. Lamennais a écrit en
1825, dans la premiére partie de son livre sur la religion:

Toujours et nécessairement la révolution commencée dans I’Eglise, passe ensuite
dans I’Etat, qui a son tour I’acheve dans I’Eglise. C’est ainsi qu’on a vu naitre

3 Voir D. MeNozzl, Les interprétations politiques de Jésus de |'Ancien Régime a la
Révolution, Paris, Cerf, 1983. Durkheim a souligné cet aspect de la Révolution frangaise
dans un passage de ses Formes élémentaires (E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de
la vie religieuse, Paris, PUF, 1994, p. 304-307).

2 Blanc avait congu ’histoire en trois moments, 1’autorité (catholicisme), le libéra-
lisme ou I’individualisme «a 1’anglaise» (1789, 1830), et la « fraternité » : ainsi le jacobi-
nisme figure-t-il pour lui «a la fois la renaissance de 1’Etat, I’existence d’un pouvoir fort
au service des pauvres et I’avénement d’une religion consacrant la fraternité », F. FURET,
La Gauche et la Révolution au milieu du XIX" siecle, 1865-1870, Paris, Hachette, 2001,
p- 20 et 97-98.

2 On peut schématiser la situation en ces termes: jusqu’au 1840, la tendance
principale favorise un renouveau de la religion qui lui permette de récupérer un role dans
la vie sociale et intellectuelle. Sous la Troisiéme République, a savoir aprés le milieu du
siécle, la tendance est de chercher non pas tellement dans la religion, mais plutét dans
la philosophie et dans la science, la base du consensus et de I’intégration sociale (voir
J. GRONDEUX, La religion des intellectuels francais, p. 21-22 et 129-130).



560 GUGLIELMO FORNI ROSA

et s’établir en Europe, avec des gouvernements despotiques ou républicains, les
religions nationales ou civiles, qui ne sont qu’un athéisme déguisé. » %

Durkheim a décrit rapidement le contraste de fond qui a dominé la pensée
politique du XIX*siecle dans son compte rendu du livre d’Antonio Labriola,
Essais sur la conception matérialiste de [’histoire (traduit en frangais en
1897)%. 1l s’est trouvé d’accord avec le marxisme sur le fait que les hommes
ne connaissent pas les raisons qui les font agir, ou les forces qui les poussent. Il
y a des motivations secrétes, qui restent pour ainsi dire dans I’ombre. Donc les
historiens font fausse route quand, pour expliquer les événements, ils s’adressent
aux mémoires des protagonistes. Mais ces raisons qui travaillent dans 1’ombre,
poursuit Durkheim, ne sont pas économiques, elles sont décidemment morales
ou religieuses. Dans la conclusion de sa dernieére grande ceuvre, Les formes
élémentaires de la vie religieuse (1912), il I’a dit d’une fagon trés claire: «Ily a
assurément lieu de rechercher d’ou vient que les idéaux évoluent; mais quelque
solution qu’on donne a ce probléme, il n’en reste pas moins que tout se passe
dans le monde de I’idéal » **.

Cette orientation dérive évidemment de Saint-Simon, qui, subordonnant la
politique a la morale, voyait les institutions d’un peuple comme le résultat de
ses idées?’. Mais on ne peut pas dire la méme chose a propos de Rousseau, qui
n’est nullement responsable de 1’orientation idéaliste de Durkheim. Rousseau
a certainement 1i¢ la politique et la morale (Emile, livre IV : «Il faut étudier la
société par les hommes, et les hommes par la société : ceux qui voudront traiter
séparément la politique et la morale, n’entendront jamais rien a aucune des
deux»)®, mais dans le sens d’une réciprocité réelle, et dans les Confessions
il avait écrit: «J’avais vu que tout tenait radicalement a la politique, et que,
de quelque fagon qu’on s’y prit, aucun peuple ne serait jamais que ce que la
nature de son Gouvernement le ferait étre...». Ce sont les mots célébres qui
accompagnent, au début du livre IX, I’évocation des idées qui étaient a la base
du Contrat social. 1l I’avait déja dit dans I’ Economie politique: «Il est certain
que les peuples sont a la longue ce que le gouvernement les fait étre» 3!

% F. R. bE LAMENNAIS, De la religion, considérée dans ses rapports avec [’ordre
politique et civil, Premiére partie, Paris, Impr. De Lachevardiere Fils, 1825-1826, p. 36.

27 Voir E. DURKHEIM, La science sociale et I’action, Paris, PUF, 1970, p. 252-254.

2 Ip., Les formes élémentaires, p. 604,

* Cf. H. GouHIEr, La jeunesse d’Auguste Comte, p. 176. Durkheim rappelle la
construction méthodologique de Saint-Simon dans ses cours sur le socialisme: «En
effet, I’idée d’ou part Saint-Simon et qui domine toute sa doctrine, c’est qu’un systéme
social n’est que ’application d’un systéme d’idées », E. DURKHEM, Le socialisme, introd.
M. Mauss, Paris, PUF, 1992, p. 118-121.

% 0C1V, p. 524.

3UCf. OC1, p. 404-405, et OC 111, p. 251.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 561

5. La religion devient la base du contrat social : Claude Fauchet

Je voudrais indiquer a présent le changement radical que les disciples de
Rousseau ont pratiqué sur la perspective du Contrat social, et ce non seulement
au XIX¢siecle, mais déja pendant la Révolution frangaise et méme a son début
en 1789. Ce n’est pas seulement Durkheim qui a nié I’origine contractuelle
de la société comme un reste des mauvaises pensées «anglaises» des écono-
mistes, comme un fruit de I’individualisme et de 1’égoisme. Si I’on consideére,
par exemple, la pensée de Claude Fauchet, on peut constater trés facilement
que la «religion civile» au sens chrétien ou évangélique (I’amour du prochain,
la fraternité) est devenue la base de la nouvelle société qu’il préconise, et que
le contrat social dans le sens de Rousseau a totalement disparu de ses écrits,
comme s’il €tait le fruit d’un individualisme pervers; comme si le dernier
chapitre de I’ceuvre majeure de son maitre pouvait s’élargir et occuper entie-
rement I’espace d’une interrogation sur les bases les plus profondes de la vie
sociale. « Puisque Dieu», écrit Fauchet dans son livre De la religion nationale,
publié au début de la Révolution, «est le garant du Pacte Social, & que le
serment d’obéissance a la Loi publique repose dans son étre, principe de tout
I’ordre moral comme de tout 1’ordre physique de I’Univers [...]»; donc la
religion civile n’est pas un chapitre adjoint, il est le fondement de toute la
construction, du pacte social lui-méme: «la volonté Divine, qui n’a d’autre
interprete, dans 1’ordre social, que la volonté publique » *2.

Dans la perspective de Fauchet, la volonté générale dépend d’un principe
évangélique, a savoir le renoncement a I’orgueil et a 1’intérét particulier. C’est
la religion, et non le pacte, qui nous rend fréres, collaborateurs, engagés dans
I’ceuvre commune d’édification d’une société nouvelle. On est citoyen parce
qu’on est d’abord chrétien. Fauchet écrit encore :

Ce n’est pas avec 1’intérét personnel — le principe des discordes, des vices, des
despotismes, des anarchies, des crimes, des malheurs du monde entier depuis son
origine, qu’on peut instituer efficacement la concorde générale [...]. C’est avec ce
désintéressement pur qui oublie son propre bonheur et le ressaisit plus grand dans
le bonheur de tous. *

32 C. FAUCHET, De la religion nationale, Paris, Lottin Imprimeur, 1789, p. 46-47,
159-60 et 165. Cf. C. FaucHET, Sermon sur ['accord de la Religion et de la Liberté
(4 février 1791), Bayeux, Nicolle Imprimeur, 1791, p. 5: «Adorons Dieu comme
souverain auteur de la révolution qui nous rend libres: reconnaissons sa loi dans nos
lois, et son éternelle volonté dans la volonté générale [...]. Que tous obéissent au vouloir
de tous: c’est I’ordre de la divinité. »

33 Voir C. FAucHET, De la religion nationale, p. 291. Les mémes manifestations
d’un violent refus de 1’intérét particulier, accompagné par 1’habituelle transformation du
fondement rationnel (contrat social) en principe surnaturel, se trouvent dans le Troisieme
discours sur la liberté francoise (27 septembre 1789), Paris, Bailly, De Senne, Lottin,
Cussac Impr., 1789, p. 21-22 et 27: «Le désintéressement du Chrétien & du Citoyen



562 GUGLIELMO FORNI ROSA

Et, malgré tout ce que nous avons déja dit, la derniére phrase reproduit une
affirmation qui se trouve dans un texte de Rousseau, I’ Economie politique : « La
vertu du premier [Socrate] ferait son bonheur, le second [Caton] chercherait
son bonheur dans celui de tous» 3.

Cette perspective, qui manifeste une altération radicale de la pensée de
Rousseau™®, va dominer complétement le XIX°siécle, dans le sens d’une trans-
formation idéaliste (et parfois confessionnelle) de la thématique du Contrat
social. C’est I’idéalisme de certains historiens de la Révolution, comme Edgar
Quinet®, c’est I’idéalisme de celui que 1’on considere normalement comme
le fondateur (du c6té francais) de la sociologie scientifique, Emile Durkheim.

6. Edgar Quinet critique de la «profession de foi» de Rousseau

Vers le milieu du XIX®si¢cle et encore par la suite, Quinet a rapproché
une donnée théorique d’une donnée sociologique ou politique. Est-ce qu'une
religion purement intellectuelle, et méme la construction abstraite de quelque
penseur modernisant, peut remplacer la foi traditionnelle, profondément
enracinée dans les masses populaires, et devenir capable de faconner entié-
rement la société ? Selon Quinet, qui manifeste a I’égard des révolutions un
pessimisme qui ressemble un peu a celui de Rousseau”, il est bien vrai que la
religion fonde généralement la société. Mais la Révolution frangaise n’avait
pas une religion propre, et tres tard seulement elle a essay¢ de proposer quelque
naive construction religieuse, qui aurait di remplacer la foi catholique, pour
tomber ensuite sous le pouvoir des forces réactionnaires *.

D’autre part Rousseau, qui avait anéanti avec sa «profession de foi»
plusieurs croyances habituelles, en vient a recommander de rester dans la foi

[...] place leur intérét propre dans I’intérét commun, & leur bonheur particulier dans le
bonheur de tous ».

¥ OCII, p. 255.

35 Et ce de la part d’un auteur, il faut toujours le souligner, qui a été trés important
pour cette génération: «Rousseau suffit», écrivait Fauchet, «car il a dit substantiel-
lement tout ce qu’il y a de meilleur dans les meilleurs auteurs qui ont parlé des lois».
Cité par J. CHARRIER, Claude Fauchet, évéque constitutionnel du Calvados (1744-1793),
Paris, H. Champion, 1909, p. 156.

* Avec Quinet, la religion civile devient le contrat social. On dit par exemple,
a propos de la formation des Etats Unis: « L’Evangile, partout ouvert, est le contrat
primitif qui, de ces solitaires, fait les citoyens d’une république d’égaux.» E. QUINET,
(Euvres Complétes, t. 3, Paris, Librairie Germer-Bailliere et Cie, 1857, p. 194.

3 Cf. OC1I, p. 384-386, 420 et 431 (Contrat social); OC1, p. 215-216, 565 et 609
(Confessions); OC 11, p. 364 (Nouvelle Héloise).

3% Cf. E. QUINET, Le Christianisme et la Révolution francaise, in: (Euvres complétes,
111. Le Christianisme et la Révolution fran¢aise — Examen de La vie de Jésus — Philo-
sophie de [’histoire de France, Paris, Librairie Germer-Bailliére et Cie, p. 15-18, 75-79,
204 et 221-228. Voir aussi Ip., « Avertissements de la premiére et de la nouvelle édition »,
in: Le Génie des Religions (1841), Paris, Chamerot Librairie-Editeur, 1851.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 563

de son pays ou en général dans la foi des ancétres*. De cette fagon, argumente
Quinet, il détruit d’une main ce qu’il a bati de I’autre, il prone une religion
«moderne» qui peut étre pratiquée par des cercles réduits ou intellectuels, et
abandonne les masses a 1’autoritarisme et a la réaction. On peut comprendre
alors, raisonne Quinet, que la «profession de foi du Vicaire savoyard»
n’offrait en vérité aucune possibilité a la Révolution frangaise, si ce n’est celle,
totalement négative dans un pays comme la France, de rouvrir les portes au
catholicisme .

La position de Quinet est certainement contestable si on I’envisage comme
une interprétation possible de la grande Révolution*'. Elle présente pourtant le
mérite de comparer la construction philosophique a la situation historique. Si le
libéralisme, ou le naturalisme économique proné par I’école anglaise et propagé
en France par Jean-Baptiste Say*, était pergu, apres la Révolution frangaise,
comme une tendance visant dangereusement a détruire toute solidarité, on ne
peut, d’autre part, effacer I’impression de faiblesse que nous procurent, sur le
terrain de la religion, les constructions modernisantes qui élaboraient le théme
de la solidarité (de la fraternité, de I’amour pour son prochain). Ces «nouveaux
christianismes » ne pouvant s’imposer comme cadre idéologique d’ensemble
de la nouvelle société, régulateur de ses conflits et de ses intéréts, ouvraient
derechef la voie aux institutions religieuses, qui €taient déja enracinées depuis
longtemps dans le territoire.

Ce que pourtant Quinet n’a pas suffisamment considéré — peut-étre aussi
en raison du moment historique de son enquéte, les dernieres années de la
Monarchie de Juillet puis celles du Second Empire — ¢’est que la foi chrétienne
revenait, certes, entrainée par la valorisation romantique de la religion, mais
avec une hiérarchie des matiéres et une distribution des forces qui ne correspon-
daient plus au catholicisme traditionnel. Une certaine sélection ou déformation
des thémes théologiques classiques, hérités du passé (concernant par exemple
la divinité du Christ, la vie éternelle, la fraternité ou I’amour du prochain)
est déja sensible dans les écrits de Quinet consacrés particulierement a la Vie
de Jésus de David Friedrich Strauss (1835, traduction frangaise de Littré en
1839-1840)“. Et lui-méme, selon 1’un de ses premiers interprétes, avait congu
la Révolution frangaise comme une réalisation de valeurs chrétiennes, contre
I’Eglise et sa doctrine métaphysique

* «Vous sentirez que dans I’incertitude ot nous sommes c’est une inexcusable
présomption de professer une autre religion que celle ou I’on est né [...].» Emile, livre
IV; OC1V, p. 631.

4 Cf. E. QUINET, La Révolution (1865), Paris, Belin, 1987, p. 149-160.

4 Cf. F. Furer, La Gauche et la Révolution au milieu du XIX® siecle, op. cit.

42 Ce qui ne signifie pourtant pas que Say ne se détache pas d’Adam Smith sur des
points importants, voir H. Denis, Histoire de la pensée économique, Paris, PUF, 1965,
p- 302-309.

$ Cf. E. QUINET, (Euvres completes, 111, p. 283-352.



564 GUGLIELMO FORNI ROSA

la Révolution, loin d’étre la négation du christianisme, constitue 1’'une des époques
de son développement. La Révolution ameéne au jour, plus net, plus dégagé, plus
visible qu’il ne le fut jamais, le principe méme du christianisme, 1’esprit de vie qui
I’anime, le soutient, le fait durer, malgré I’Eglise : la liberté.»*

Cette tendance a I’interprétation éthique ou politique du noyau métaphy-
sique du christianisme est certainement plus évidente dans les différents essais
de «nouveau christianisme» ou «religion de I’avenir», mais elle en arrive
méme a modifier — surtout dans la seconde moiti€ du siecle — le christianisme
lui-méme, dans sa configuration strictement officielle ou institutionnelle,
comme on le verra par la suite a travers 1’histoire du modernisme catholique *.

7. Conclusion. Réflexions contemporaines

En guise de conclusion, je souhaite présenter quelques réflexions sur le
présent. On a vu que le rapport entre religion et modernité entraine des difficultés
complexes et, encore aujourd’hui, pas entierement comprises et résolues: cela
est vrai, par exemple, dans le domaine de I’exégese biblique, de la recherche
historique sur les origines*® chrétiennes. La fonction de «religion civile» que
le christianisme a exercée en Europe a partir de la Révolution frangaise nous
pose toujours le probléme de savoir si cet élargissement des taches pratiques ou
séculieres, dans la construction d’une moralité sociale, n’entraine pas la possi-
bilité¢ de perdre le message central du christianisme, c’est-a-dire 1’attente du
Royaume, la transformation promise de toute réalité. Il faut comprendre, a mon
avis, le caractere eschatologique du christianisme comme quelque chose qui est
absolument décisif pour la nature et I’existence de cette religion, et sans lequel
il n’y aurait méme pas [’amour du prochain ou la fraternité. Nous savons que
la théologie du XX¢siecle, en particulier Rudolf Bultmann, a souvent signalé
que le quatrieme évangile avait abandonné 1’eschatologie apocalyptique du
futur, que Paul proclamait encore, pour la remplacer par une transformation
intérieure qui se réalise dans le présent. Pourtant 1’altérité a I’égard du monde,
I’opposition aux réalités qui nous entourent, reste essentielle pour le christia-
nisme.

On a souvent déclaré pendant le XX° siecle que dans une société plurielle
du point de vue ethnique et religieux, ot I’économie joue un role absolument
majeur, la religion devient une question privée. On peut rappeler les dernieres
lignes de L ‘éthique protestante de Max Weber :

* H. MicHEL, Edgar Quinet, « Cahiers de la Quinzaine» 21 (1903), p. 19.

% Cf. G. Forn1 Rosa, The ‘Essence of Christianity’. The Hermeneutical Question
in the Protestant and Modernist Debate, 1897-1904, Atlanta, Scholars Press, 1995,
p. 104-135.

% Cf. mon essai «Mythe et science dans la philosophie de la religion de ’dge
moderne », Revue de I’histoire des religions 220 (avril-juin 2003), p. 209-233.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 565

Le puritain voulait étre un homme de profession [Berufsmensch]; nous sommes
contraints de I’étre [...]. Tandis que 1’ascése entreprenait de transformer le monde
et d’y étre agissante, les biens extérieurs de ce monde acquéraient sur les hommes
une puissance croissante et finalement inexorable, comme jamais auparavant dans
I’histoire. Aujourd’hui, I’esprit de cette ascése s’est échappé de cette cage — défini-
tivement, qui le sait ?» 7

Cette idée d’une sécularisation ou laicisation croissante de la société a été
démentie, du moins apparemment, par des grandes manifestations publiques,
aussi bien protestantes que catholiques (assez surestimées, @ mon avis, quant
a leur efficacité et qualité religieuse), et méme par les savants qui influent sur
I’opinion publique. Néanmoins, que la vie religieuse se déploie sous une forme
collective ou individuelle, ce qui reste évident a nos yeux (du moins pour le
présent et pour ce que nous sommes a méme de discerner), c’est qu’elle ne
peut pas modifier 1’organisation quotidienne de nos sociétés, la distribution des
pouvoirs, le systeme des priviléges. La religion n’est pas en mesure de rénover
la vie sociale selon ses propres exigences.

Les Eglises chrétiennes n’ont jamais combattu ouvertement le capitalisme,
peut-étre parce qu’il n’avait jamais rejeté, du mois formellement, Dieu. Au
contraire il I’avait placé en téte (comme par exemple aux Etats-Unis) de son
systéme économique . Toutefois, pour relancer la consommation, il faut
toujours insister sur I’importance du corps, du bien-étre, du présent; le plaisir
dans toutes ses formes, le culte du pouvoir et du succes (des apparences sociales
qui en témoignent) deviennent presque fatalement la question primaire. Or,
c’est précisément avec ces tendances de nos sociétés, qui détruisent la diffusion
et méme la perception des valeurs chrétiennes, que les Eglises cherchent
un accord, comme si cette manifestation de faiblesse pouvait procurer un
renouveau ou une augmentation de possibilités. Le « capitalisme » est, selon les
paroles célebres de Max Weber, «la puissance qui pese le plus lourdement sur
le destin de notre vie moderne » *. La conclusion, jamais exprimée ouvertement
mais toujours présente et perceptible, est qu’on ne pourra pas se dérober a cette
puissance, mais que la religion restera encore, pour occuper certains vides (qui
sont toutefois toujours moins vides), dans les fissures, dans les interstices du
pouvoir.

De ce point de vue, les événements décisifs ont peut-étre eu lieu en un
temps trés lointain, ¢’est-a-dire a un moment ou le pouvoir politique, et non pas
I’économie, dominait et occupait ’espace de la religion. La Réforme protes-
tante a suscité un mouvement populaire qui visait non seulement une nouvelle

7 M. WEBER, L éthique protestante et | 'esprit du capitalisme, trad. de J.-P. Grossein,
Paris, Gallimard, 2003, p. 251-252.

 Voir le texte de P. DRoUIN et C. SAINT-LAURENT, Etats-Unis : la religion civile
fait obstacle a la laicité, paru dans le numéro 14 de Cité laique, revue humaniste du
Mouvement laique québécois.

4 Voir M. WEBER, « Avant-propos» a son ouvrage Sociologie des religions (1920),
textes réunis et traduits par J.-P. Grossein, Paris, Gallimard, 1996, p. 493.



566 GUGLIELMO FORNI ROSA

religion, mais une nouvelle société. Avec la rébellion de la petite noblesse
face au pouvoir des princes (la rébellion des chevaliers, en 1523, suivie de la
guerre des paysans de 1525), on envisageait certainement une transformation
radicale. Mais ce christianisme révolutionnaire fut vaincu par la force militaire,
et par la suite le protestantisme s’est adonné de préférence a I’intériorité, sous
la protection de I’Etat. Si I’on suit certains historiens réputés (et surtout les
théoriciens marxistes : Friedrich Engels, Ernst Bloch, Georg Lukacs), on peut
considérer la Réforme de Luther non seulement comme un mouvement qui a
échoué, du moins sur le terrain politique, mais aussi comme une expérience
d’innovation radicale qui rencontra des limites tragiques dans sa confrontation
a la réalité. Et ce non seulement dans 1’«aile gauche », dans la théologie apoca-
lyptique de Thomas Miintzer et dans la guerre des paysans, qui finit avec le
massacre de Frankenhausen (1525). La ruine bruyante et terrible de cette «aile
gauche» signifie que, pour la premiére fois, on a éliminé du christianisme la
signification eschatologique ou apocalyptique, 1’attente du Royaume et, en
méme temps, la réalité collective ou populaire. Luther, condamnant Miintzer
et encourageant les princes allemands a la guerre contre les paysans, désavoue
I’insurrection populaire, certes, mais aussi sa propre rébellion, la rébellion du
jeune Luther, contre les autorités spirituelles et politiques de son temps. On
peut partir de 1a pour comprendre le penchant protestant a 1’intériorité, le chris-
tianisme individuel et totalement moral, non politique, qui, de Luther, nous
conduit jusqu’a Kant et a la théologie libérale.

(Traduit de I'italien par Brigitte Pasquet Gotti)

Bibliographie

CoLL., Rousseau : économie politigue, Montmorency, Musée J.-J. Rousseau,
1999 (Etudes J.-J. Rousseau, n° 11).

Bucugz P., Histoire parlementaire de la Révolution francaise, 40 vol., Paris,
Hetzel, 1833-38.

Burkke E., Réflexions sur la révolution de France (1790), trad. de P. Andler,
Présentation de P. Raynaud, Paris, Hachette, 1989.

Caget E., Histoire populaire de la Révolution frangaise, 4 vol., Paris, Pagnerre,
1840.

CaBeT E., Le vrai Christianisme suivant Jésus-Christ, Paris, Au Bureau du
Populaire, 1846 (chap. XVIII «Le Communisme c’est le Christianisme»,
p. 618-630).

CHARRIER J., Claude Fauchet, Evéque constitutionnel du Calvados (1744-
1793), Paris, H. Champion, 1909.

CHATEAUBRIAND F. R. de, De I'Ancien Régime au Nouveau Monde. Ecrits
politiques, Préface de J.-P. Clément, Paris, Hachette-Pluriel, 1987.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 567

CoMtE A, Opuscules de philosophie sociale 1819-1828, Paris, E. Leroux
Editeur, 1883 (Cinquiéme Opuscule, mars 1826: Considérations sur le
pouvoir spirituel, p. 235-289).

CoMmtE A., Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la
société (1822), Présentation et notes par A. Kremer-Marietti, Paris, L’Har-
mattan, 2001.

ConsTANT B., De la liberté chez les Modernes, Préface de M. Gauchet, Paris,
Hachette, 1990.

Cros H., Fauchet (1744-1793), les idées politiques, économiques et sociales,
Paris, E. Larose, 1912.

Dautry ., Saint-Simon et J.-J. Rousseau, in: CoLL., J.-J. Rousseau (1712-
1778). Pour le 250°™ anniversaire de sa naissance, Société des études
robespierristes, Gap, Louis-Jean, 1963, p. 101-117.

Davy G., «Emile Durkheim: I. L’homme», Revue de Métaphysique et de
Morale, 26/2 (mars-avril 1919), p. 181-198.

DEerATHE R., Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps, Paris,
Vrin, 1970.

DURKHEIM E., «Compte-rendu de F. Tonnies, Communauté et Société», Revue
philosophique 22 (1889).

DurkHEM E., «Note sur la définition du socialisme», Revue philosophique 36
(1893).

DurkHEM E., «Le “Contrat social” de Rousseau. I. Histoire du livren, Revue
de Meétaphysique et de Morale 25/1 (janvier-février 1918) p. 1-23; 25/2
(mars-avril 1918), p. 129-161. (Ensuite le livre: Montesquieu et Rousseau
précurseurs de la sociologie, Paris, M. Riviere et Cie, 1953).

DurkHEM E., «La “Pédagogie” de Rousseauy», Revue de Meétaphysique et de
Morale 26/2 (mars-avril 1919), p. 153-180.

DurkHEM E., «Définition du socialisme», Revue de Métaphysique et de Morale
28/3, 1921, p. 479-495 et 591-614.

DurkHEM E., «Histoire du socialisme. Le socialisme au XVIII®™ siécley,
Revue de Métaphysique et de Morale 30/3 (1923), p. 389-413.

DurkHEM E., Le socialisme. Sa définition, ses débuts, la doctrine saint-
simonienne, Paris, Alcan, 1928 ; Paris, Retz-Cepl. 1978.

DurkHEM E., La science sociale et I'action, Paris, PUF, 1970.

DurkHEM E., Le socialisme, introduction de M. Mauss, Paris, PUF, 1992.

DurkHEM E., Les formes élementaires de la vie religieuse, Paris, PUF, 1994,

EnceLs F., Socialisme utopique et socialisme scientifique, Paris, Ed. Sociales,
1977.

FaGuUeT E., Rousseau penseur, Paris, Soc. Frangaise d’Impr. et de Librairie,
1912.

Faucher C., De la religion nationale, Paris, Lottin Impr., 1789.

Faucuer C., Eloge civique de Benjamin Franklin: prononcé le 21 juillet 1790,
dans la rotonde, au nom de la commune de Paris, Paris, J.-R. Lottin Impr.,
1790.



568 GUGLIELMO FORNI ROSA

Forni Rosa G., «Etudes sur la «religion civile». Rousseau contre Saint-Simon
dans la formation d’Emile Durkheim», Etudes J.-J. Rousseau 13 (2002),
p. 173-190.

Forni Rosa G., Dictionnaire Rousseau, Montmorency, SIAM-JJR, 2011.

FUreT F., Penser la Révolution francgaise, Paris, Gallimard, 1978.

Furer F., Marx et la Révolution frangaise, Paris, Flammarion, 1986.

Furer F., La Gauche et la Révolution frangaise au milieu du XIX*™ siecle.
Edgar Quinet et la question du Jacobinisme (1865-1870), Paris, Hachette,
2001.

GAUCHET M. (éd.), Philosophie des sciences historiques, Paris, Seuil, 2002.

Gazier A., Etudes sur I’histoire religieuse de la Révolution frangaise, Paris,
A.Colin et cie, 1887.

GouHier H., La jeunesse d’Auguste Comte et la formation du positivisme, 111.
Auguste Comte et Saint-Simon, Paris, Vrin, 1970.

GouHier H., Les méditations métaphysiques de J.-J. Rousseau, Paris, Vrin,
1970.

GovarD-FABRE S., «La religion civile ou I’unité d’une pensée déchirée», Etudes
J.-J. Rousseau 10 (1998), p. 145-168.

GRONDEUX ., La religion des intellectuels francais au XIX*™ siecle, Toulouse,
Privat, 2002.

Guizot F., Méditations sur I’essence de la religion chrétienne, Paris, M. Lévy,
1864.

KNEE P., Religion civile et culte de | 'Etre supréme, Ottawa, Association nord-
américaine des études Jean-Jacques Rousseau, 1991.

KNEE P., «Lareligion du ceeur, la religion civile et Emiley, Etudes J.-J. Rousseau
10 (1998), p. 169-181.

Kn~eg P. (€d.), Rousseau et le romantisme, Montmorency, SIAM-JJR, 2011.

Lamennais F. R. D, De la religion, considérée dans ses rapports avec [’ordre
politique et civil, Paris, Impr. De Lachevardiere Fils, 1825-26.

LAMENNAIS F. R. DE, (Euvres complétes, Paris, Pagnerre, 1836-1837.

Lamennats F. R. D, Le livre du peuple. Du passé et de |’avenir du peuple,
précédés d’une étude sur Lamennais par M. E. Renan, Paris, Calmann
Lévy, 1838.

LamEenNals F. R. pg, Paroles d’un croyant (1832), Paris, Pocket-Agora, 1996.

LEMERCIER DE LA RIVIERE P.-P., L ordre naturel et essentiel des sociétés politiques
(1767), Paris, Librairie Paul Gauthner, 1910.

Leroux P. H., De ["humanité, de son principe et de son avenir, Paris, Perrotin,
1840.

LEvy-BruHL L., «L’influence de J.-J. Rousseau en Allemagne», Annales de
I’Ecole libre des Sciences politiques 2 (juillet 1887), p. 325-358.

LuBac H. b, Proudhon et le christianisme, Paris, Seuil, 1945.

Marx K., Les luttes de classe en France 1848-1850, Paris, Gallimard, 2002.

Marx K., La guerre civile en France 1871, Paris, Editions Sociales, 1963.



LA RELIGION CIVILE AVANT ET APRES LA REVOLUTION 569

Mazauric C., L’ histoire de la Révolution frangaise et la pensée marxiste, Paris,
PUF, 2009.

Menozzi D., Les interprétations politiques de Jésus de |'Ancien Régime a la
Révolution, Paris, Cerf., 1983.

MicHeL H., «Edgar Quinet», Cahiers de la Quinzaine 21 (1903).

NECKER J., De I'importance des opinions religieuses, Lyon, G. Regnault, 1788.

ProupHON P.-J., Portrait de Jésus, R. Aron, Pierre Horay (éd.), Paris, Ed. de la
Flore,1951.

PROUDHON P.-I., De la justice dans la Révolution et dans I’Eglise (1860), Paris,
Fayard, 1988.

PruDHOMMEAUX ., Icarie et son fondateur E. Cabet, Paris, Rieder et Cie
Editeurs, 1926.

QuNeT E., De la liberté de discussion en matiére religieuse (Collége de France,
10 mai 1843), Paris, Impr. Lange Lévy et Comp., 1843.

Qumer E., Ultramontanisme, Paris, Hachette, 1844,

QumeT E., Le Génie des Religions (1841), Paris, Chamerot Librairie-Editeur,
1851.

QuiNet E., (Euvres compleétes, 111. Le Christianisme et la Révolution frangaise
— Examen de La vie de Jésus — Philosophie de [’histoire de France, Paris,
Librairie Germer-Bailliere et Cie, 1857.

Quiner E., Le Christianisme et la Révolution franc¢aise (Collége de France,
1845), Paris, Fayard, 1984.

Qumer E., Philosophie de [’histoire de France (1854), Corpus 7, 1988,
p. 115-153; Revue des deux mondes 9 (2 janvier 1855).

Qumer E., La Révolution (1865), Préface de C. Lefort, Paris, Belin, 1987.

Qumer E., L'enseignement du peuple, suivi de La révolution religieuse au
XIX*™ siecle, introd. de D. Lindenberg, Paris, Hachette, 2001.

RoLLAND P., De Rousseau a Tocqueville: ['utilité sociale de la religion, in:
CoLL., Rousseau dans le XIX* siecle, G. Forni Rosa et F. Lefebvre (éds),
Montmorency, Musée J.-J. Rousseau, 2007, p. 159-170.

Rousseau J.-J., Euvres completes, B. Gagnebin et M. Raymond (éds), 5 vol.,
Paris, Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade, 1959-1995.

RousseL J., J.-J. Rousseau en France aprés la Révolution, 1795-1830, Paris,
Librairie A. Colin, 1972.

Sainte-BEUVE C.A. DE, P.-J. Proudhon, sa vie et sa correspondance, 1838-1848,
Paris, A. Costes, 1947.

SANT-SiMOoN C.-H. DE, Naissance du christianisme (1818-19), Paris, Dentu,
1869; in: (Euvres, t. 11, Paris, Ed. Anthropos, 1966, p. 174-187.

SAINT-SiMON C.-H. DE, Nouveau Christianisme (1825), Paris, Dentu, 1869; in:
Euvres, t. 111, Paris, Ed. Anthropos, 1966, p. 97-192.

Say J.-B., Cours d’économie politique et autres essais, Paris, Flammarion,
1996.

SoBouL A., La Révolution frangaise, Paris, PUF, 1965.

SoreL G.,«Les théories de M. Durkheim», Le Devenir social 1 (avril-mai 1895).



570 GUGLIELMO FORNI ROSA

SoreL G., Matériaux d’une théorie du prolétariat, Paris, M. Riviére, 1921
(Troisiéme Partie: «Le caractére religieux du socialisme», p. 309-363).
StaEL MapaME DE (Anne-Louise Germaine Necker), Considérations sur les

principaux événements de la Révolution francaise, Paris, 1817.

Tawe H., Origines de la France contemporaine (1875-93), 6 vol., Paris,
Laffont, 1990 (vol. II-IV, La Révolution).

THIERRY A., Essai sur [’histoire de la formation et des progrés du Tiers Etat,
Paris, Garnier Fréres, 1850; Paris, Fourne, Jouvet et Cie, 1880.

TOCQUEVILLE A. DE, L’Ancien Régime et la Révolution, in: (Euvres compleétes,
vol. II-1, Gallimard, Paris, 1952 ; Paris, Gallimard, 1967.

VoveLLE M., Cultes révolutionnaires et religions laiques, in: Histoire de la
France religieuse, J. Le Goff et R. Rémond (éds), Paris, Seuil, 1973 (vol.
1, Du roi tres chrétien a la laicité républicaine, 510-526).

WavcH J., Bibliographie du saint-simonisme, avec trois textes inédits, Paris,
Vrin, 1967.

WarterrLot G., La religion civile de Jean-Jacques Rousseau, Conférence donnée
aux Charmettes, le 20 juin 2009.



	La religion civile avant et après la révolution

