Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 497-504

BIBLIOGRAPHIE

PorPHYRE, Lettre a Anébon I’Egyptien, texte établi, traduit et commenté par Histoire de

H. D. Saffrey et A.-Ph. Segonds (), Paris, Les Belles Lettres, 2012, CXIX
p. + 89 p. doubles, 35 €.

JAMBLIQUE, Réponse a Porphyre (De mysteriis), texte établi, traduit et annoté
par H. D. Saffrey et A.-Ph. Segonds () avec la collaboration de A. Lecerf,
Paris, Les Belles Lettres, 2013, CLVI p. + 217 p. doubles, p. 219-364, 95 €.

La fameuse «Collection Budé» des Belles Lettres nous propose deux nouvelles
éditions venant enrichir un catalogue déja bien fourni en philosophes néoplatoniciens. II
s’agit de deux textes traitant de questions de “philosophie religieuse” qui se répondent
(et se recoupent en partie) : une lettre fragmentaire de Porphyre de Tyr (234 - ca 305), le
disciple de Plotin, et la réponse de Jamblique de Chalcis, en Syrie (ca 245 - ca 320). Cet
échange singulier entre deux philosophes syriens se présente sous la forme d’une fiction
égyptienne, I’Egypte passant pour le conservatoire de la tradition religieuse la plus
ancienne: Porphyre publie sous son nom une lettre ouverte intitulée Lettre a Anébon
I’Egyptien. De son c6té, sous le pseudonyme d’un prétre ou “prophéte” égyptien, le
philosophe Jamblique, dont on admet qu’il enseignait alors (vers la fin du III¢ s.) a
Apamée, non loin de sa cité natale, s’est semble-t-il reconnu et, jouant le jeu de la fiction,
répond par une longue lettre intitulée Réponse de Maitre Abamon a la lettre de Porphyre
a Anébon et solutions des difficultés (aropruata) qu’elle contient (Jamblique — admet-on
généralement — y prend le masque du prétre Abamon, qu’il présente comme le maitre
d’Anébon !). L’enjeu de I’échange entre les deux philosophes est d’importance au sein
de la tradition néoplatonicienne. Nous savons par un néoplatonicien tardif, Damascios
(VI¢ s.), que la tradition platonicienne avait conscience de I’existence en son sein de
deux courants : «Les uns placent au premier rang la philosophie comme Porphyre, Plotin
et nombre d’autres philosophes, les autres 1’art hiératique comme Jamblique, Syrianus,
Proclos et tous les hiératiques» (/n Phaed. 1§ 172). Dans les deux courants, la fin visée
est la méme, le bonheur dans I’union mystique a dieu ; mais les deux voies esquissées ici
sont celle de I'intériorité s’appuyant sur I’activité de ’ame intellective et celle des
pratiques hiératiques ou de la théurgie. Le premier se revendique de la tradition
philosophique grecque, le second, des sagesses barbares, chaldéennes et égyptiennes,
s’appuyant principalement sur les révélations des Oracles chaldaiques et sur la tradition
hermétique. Par les difficultés qu’il souléve, Porphyre dressait la liste des objections
possibles a la voie hiératique. Malheureusement, le texte de Porphyre est perdu. Les
éditeurs du volume en ont publié les fragments (fr. 1-100) tirés pour la plupart de la
Réponse de Jamblique — rarement littéraux, souvent déformés, voire manipulés —, mais
aussi des citations qu’en ont données Euseébe dans sa Préparation évangéligue et
Augustin dans le livre X de La Cité de Dieu. Les questions que pose Porphyre au prétre
égyptien portent sur les critéres de classification des étres supérieurs ou divins (dieux,
démons, héros, ames immaculées, selon Jamblique), les types de divination et les
pratiques théurgiques. Ces questions sont souvent feintes, ironiques — ce qui entraine des
divergences dans I’interprétation des témoignages (c¢f. par ex. le début de la lettre
conservé par Eusebe, fr. 1) —, et lourdes de critiques, comme on peut |’attendre d’un
philosophe confirmé s’adressant a un philosophe plus jeune qui fut, semble-t-il, quelque

la philosophie



498 BIBLIOGRAPHIE

temps son “disciple” a Rome (dans I’hypothése vraisemblable ot Anébon est un substitut
de Jamblique). Donnons quelques exemples. “(Si les dieux sont non-sujets au patir) vaines
seront les invocations des dieux, les demandes de secours, les rites d’apaisement de la
colére des dieux et les sacrifices expiatoires, et plus encore les prétendues contraintes
exercées sur les dieux, car ce qui est non-sujet au patir ne saurait étre séduit, violenté ou
contraint” (fr. 13 tiré d’Eusebe); or, pour un platonicien les dieux sont essentiellement
non-sujets au patir... Le long fr. 64 tiré d’Eusebe est fondamental. La citation d’Eusebe
commence ainsi: “Voici ce qui me trouble profondément: Comment les dieux, invoqués
comme des supérieurs, se soumettent-ils aux ordres [scil. des théurges] comme des
inférieurs ... 77 C’est encore la question de I’impassibilité des dieux. Porphyre souléve
encore la question de [’utilité des “noms barbares” sans signification utilisés dans les rites
théurgiques : “Ou bien tous ces noms ne sont qu’artifices de magiciens (yomn1eq) et prétextes
a dissimuler des affections qui nous concernent en les attribuant a la divinité, ou bien, a
notre insu, nous avons au sujet de la divinité des notions contraires a sa condition réelle
(fr. 64, p. 43, trad. Saffrey modifiée). La Réponse de Jamblique (Abamén), souvent un brin
insolente, se présente comme une défense de la théurgie “égyptienne”, mais d’une théurgie
spiritualisée, pourrait-on dire, qui cherche ses arguments et ses justifications théoriques
dans la métaphyique (néo)platonicienne et (néo)pythagoricienne. Le théurge, praticien de
la “mystagogie sacrée”, se trouve face a des légions de divinités. Jamais la formule
ancienne “Tout est plein de dieux” (p. 22) n’avait assumé un sens aussi littéral : I’'univers
jamblichéen est un univers “enchanté” ou les entités divines constituent un ordre
hiérarchique continu de plus en plus complexe, allant du premier principe aux tout derniers
degrés du sensible et composant un “vivant unique” (p. 146,17). Le travail du théurge,
appelé aussi athléte du Feu” (¢f. p. 273), est de connaitre cet ordre, les caractéres propres
de chacun des degrés, les concordances analogiques entre le corporel et I'incorporel pour
garantir I’efficacité de ses actes. Ml par les apories de Porphyre, Jamblique est amené a
traiter aussi de questions philosophiques traditionnelles, comme celle de la liberté et de la
fatalité ou nécessité (p. 198-201), du bonheur (p. 211-217), ou encore du mal (p. 141-146).
Mais alors, comme le dit Abamdn-Jamblique, “nous les résoudrons pour toi, dans ce cas
aussi, en suivant les antiques stéles d’Hermes [¢f. Plat. Tim. 23a], qu’autrefois déja Platon
et Pythagore ont lues a fond pour constituer leur philosophie” ! On trouvera encore
discutées nombre de questions plus directement théologiques: sur 1’astrologie, les
apparitions divines, les songes prémonitoires, les oracles, les sacrifices, les symboles
sacrés ou le démon personnel. Dans une annexe sur la théurgie de son ouvrage classique,
The Greeks and the Irrational (1951), le grand savant anglais E. R. Dodds caractérisait la
Réponse de Jamblique comme “un manifeste de I’irrationnalisme, une déclaration selon
laquelle la voie du salut ne se trouve pas dans la raison mais dans les rites” (p. 287 de
I’édition en anglais). Si I’on peut parler d’irrationnalisme, il faut souligner que cela ne vise
pas la subtilit¢ argumentative dont [’auteur fait preuve pour rendre compte des
“phénomenes” qu’il discute dans la perspective néoplatonicienne; ce serait plutdt dans
I’acceptation de ces phénomeénes dont la garantie est fondée sur la tradition, les pratiques
religieuses de son temps et les révélations des dieux. On se demandera enfin si cet immense
effort de défense et de rationalisation des pratiques du culte traditionnel ne puise pas son
énergie dans la volonté de résistance a la nouvelle religion, pourtant jamais mentionnée
(on admet toutefois que sont visés les chrétiens sous le qualificatif d’&0got [p. 134 et n. 5,
p. 300]). Les deux ouvrages sont composés selon les critéres de qualité qui ont fait de la
“collection Budé” un fleuron de I’édition francaise. L'édition du texte de Jamblique
remplace une édition plus ancienne parue dans la méme collection et marque un réel
progrés grace au travail philologique et exégétique remarquable des auteurs, qui restituent
a I’ouvrage son titre ancien, contre la tradition inaugurée par Marcile Ficin (I’ancien De
mysteriis Aegyptiorum) et supprime les divisions souvent discutables des éditions
antérieures. On doit étre reconnaissant au maitre d’ceuvre de ces éditions H. D. Saffrey,
I’un des meilleurs connaisseurs du néoplatonisme, de nous donner avec ces deux textes



BIBLIOGRAPHIE 499

difficiles tous les moyens pour nous orienter. En général, la traduction se lit bien; on se
demande toutefois s’il ne serait pas souhaitable, dans la mesure du possible, de conserver
pour un méme terme grec une méme traduction (par ex. Porph., fr. la, "EAAnveg traduit
par Grecs et par paiens). A I’occasion d’un prochain tirage, il faudra corriger certaines
coquilles (Porph.: corriger la ponctuation, p. LXXXI, fin du premier § et p. LXXXVIII,
début du second §; il manque une négation, p. LXXXIX ligne 20; les guillemets sont
remplacés par des signes bizarres dans le grec du fr. 1a; “dans I’éther” non “dans 1’air”,
fr. 65¢, note; libre arbitre, p. 79; Jambl. : pécheurs, non pécheurs, p. 300; phallophorie,
251 ; plus-que-parfait, 256 ; map£Onke n’est pas un parfait, p. 310; il manque la référence
a la n. 3 de la p. 110); quelques incohérences (Porph.: généraliser la graphie “la
Philosophie tirée des oracles”, plutot que Oracles qui renverrait aux Oracles
chaldaiques, p. LVIII et LXXX par ex.; Jambl.: les chrétiens, avec et sans majuscule
[p. 300 par ex.]; les néoplatoniciens, méme probléeme, p. LXIV et 316; Kmeph avec et
sans accent, p. 328-329); quelques coquilles aussi dans le grec (Jambl.: p. 248, n. 6:
t@v; 256 ovdéveln; 269 moipwvog; 276 oveipwov et mepideiv; 302 émkpateip; 306:
naOn ; 315: £€ic; 321 : Oedoopoc; 331 : év/ dvti/ dvtog).

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Joun GiBsoN (€d.), The Philosophy of Poetry, Oxford, Oxford University Press,
2015,272 p.

L’esthétique analytique contemporaine s’est occupée de presque tous les arts et il est
aisé de trouver une introduction a la philosophie de la musique, de la littérature, ou du
cinéma par exemple. En revanche, et comme le constate 1’éditeur du présent recueil dans
son introduction, «jusqu’a trés récemment on pouvait honnétement dire que la poésie
est la derniére grande frontiere inexplorée de I’esthétique analytique contemporaine, un
art ancien et central que I’on a d’une maniére ou d’une autre réussi a négliger plus ou
moins entiérement.» (ma traduction, p. 1) Ce recueil vise donc a combler ce manque et
a présenter les questions fondamentales posées par la philosophie de la poésie. L’éditeur
donne une premiére précision quant a ce champ, et qui suit la volonté de I’esthétique
analytique de catégoriser les arts, la poésie serait une sous-catégorie de la philosophie de la
littérature. Mais malgré cette sous-catégorisation, la poésie ne suit pas le trait fondamental
que I’éditeur (parmi d’autres) attribue a la littérature, a savoir d’étre une narration fictive.
La philosophie de la poésie doit donc trouver un autre concept fondamental. L’éditeur note
également un autre élément essentiel de la poésie: la notion de signification qui n’est pas
la méme que dans le langage ordinaire. Le sens des mots dans un poéme déborde celui du
mot tel qu’utilisé ordinairement. Deux questions majeures (et leurs conséquences) guident
donc ce recueil : qu’est-ce que la poésie ? Et qu’est-ce que la signification poétique ? Les onze
articles rassemblés dans ce recueil s’occupent ainsi soit de définir la poésie, en recherchant
son ontologie propre, soit de conceptualiser cette notion de signification poétique. Le titre
de I'article de Simon Blackburm «Can an Analytic Philosopher Read Poetry ?» pose une
question qui révéle bien le malaise de 1’esthétique analytique face a la poésie: comment
définir un art a la fois si proche et si éloigné de la philosophie, proche par son médium,
le langage, et éloigné par I'utilisation qu’elle en fait, le langage poétique étant peut-étre
’antithése du langage du philosophe analytique. Les différents auteurs tentent donc de
définir cet objet étrange qu’est la poésie, chacun selon une notion: comme une pratique avec
ses régles et conventions pour Peter Lamarque, comme privilégiant la densité plutot que la
transparence pour Ronald de Sousa, comme possédant une opacité poétique pour Jesse Prinz
et Eric Mandelbaum, ou comme un artefact-type dont les instanciations peuvent étre orales
ou €écrites pour Anna Christina Soy Ribeiro. Cette multiplicité de définitions révele peut-étre
I’impossibilité de définir la poésie mais, positivement, ouvre des pistes de réflexion plus

Philosophie
Contemporaine



500 BIBLIOGRAPHIE

ou moins fécondes. Les idées de pratique et de densité sont suffisamment larges et ouvertes
pour permettre de les développer dans diverses directions. En addition a ces tentatives de
définition, d’autres articles s’attardent sur les relations qu’entretient la poésie: a la vérité
(Roger Scruton), a la connaissance (Angela Leighton) ou a 1’éthique (Alison Denham), et
permettent de comprendre ce que la poésie peut apporter a la philosophie sur ces différents
niveaux. Les deux derniers articles s’occupent de poeétes et de poemes précis et offrent
une autre perspective sur la poésie. Plutot que de partir de la philosophie ou de concepts
particuliers, ils partent de la poésie pour tenter de comprendre ce qu’elle peut enseigner
a la philosophie. Il est évident que selon les affinités de chacun, certains articles seront
moins pertinents que d’autres mais la force de ce recueil réside justement en ce qu’il offre
une pluralité de perspectives sur la question de la poésie. Il est en revanche dommageable
(mais le recueil est pensé en ce sens) que d’autres approches philosophiques ne soient
pas intégrés a la réflexion et que presque tous les articles s’attaquent a la question de la
poésie selon les idéaux de la philosophie analytique. Une vaste frange de la philosophie
dite continentale s’occupe de poésie et il aurait été intéressant de confronter les différentes
approches pour amener des oppositions et des tensions plus fortes qui auraient rendu
honneur a la complexité de la question de la poésie.

PHILIP MILLS

Luc Fraissg, L’éclectisme philosophique de Marcel Proust, Paris, Presses de
I’Université Paris-Sorbonne (PUPS), 2014, 1332 p.

La recherche de Luc Fraisse, devenue titanesque pour étre la plus exhaustive
possible, est aussi passionnante a lire qu’impossible a résumer a cause de I’extréme
minutie de ses décryptages successifs. Et pour cause. L’éclectisme philosophique de
Proust, pour autant qu’on s’attaque a vouloir le repérer, est tellement omniprésent, diffus
et abondant, mais volontairement voilé et secretement constitutif de I’ceuvre entiére que,
pour tenter de le comprendre, il faut une double maitrise: celle du détail de 1’écriture
proustienne dans lequel il peut étre caché, et celle de la totalité qui en donne toute
I’amplitude et les multiples résonances. C’est ce qu’a magistralement réussi I’A., dans
un style limpide et soutenu, lequel tient en haleine le lecteur par le désir qu’il suscite
en lui d’en savoir toujours davantage sur les différentes maniéres dont Proust a cherché
a faire valoir le bagage d’idées philosophiques disparates qu’il avait appris au cours de
ses études, ou qu’il avait acquis par la suite dans ses lectures personnelles. Car ce n’est
pas moins que le patrimoine philosophique occidental en son entier depuis I’ Antiquité,
et plus particulierement encore le siécle de la réflexion philosophique contemporaine de
|’écrivain qui défile dans la Recherche du temps perdu, dans laquelle le romancier 1’a si
bien enfouie que la mention des philosophes n’y est plus qu’anecdotique, «la véritable
philosophie se trouvant 1a ot aucun penseur n’est plus nommé ». Si, en effet, la pensée de
Proust ne se rattache a aucune pensée prépondérante, la sienne en fait I’évocation d’un
grand nombre qu’elle s’est plus ou moins appropriée. Telle est la difficulté, mais aussi
le réel intérét. Le parcours que Luc Fraisse nous fait suivre a trois étapes: la premiére,
a laquelle aucun commentateur ne s’était encore consacré dans I’exégése philosophique
de la Recherche, est une tentative de reconstitution de la formation philosophique de
Proust ‘dans ses conditions réelles’, permettant par conséquent de définir de maniere
rigoureuse les conditions de son éclectisme philosophique : influence des cours de Darlu,
Elie Rabier et Victor Cousin et Bergson sur le jeune Marcel, ainsi que celle de la grande
Histoire de la philosophie, problemes et écoles de P. Janet et G. Séaillles (Paris,1887).
Toutes ces sources €tant ainsi répertoriées, elles sont alors simultanément convoquées
dans une seconde étape pour dessiner comment émergent plusieurs composantes
principales du cycle romanesque, autour desquelles Luc Fraisse pense pouvoir regrouper



BIBLIOGRAPHIE 501

toutes les analogies et divergences qu’il a repérées entre elles et I’ceuvre réalisée : scéne
d’ouverture de la Recherche, clivage entre temps perdu et temps retrouvé, notions de
croyance et de loi, théories du langage, conception de la mémoire et philosophie du
sujet si centrales et commandant pour ainsi dire tout le reste. La troisiéme étape se
concentre sur les grandes figures philosophiques avec lesquelles Proust a entretenu un
contact plus privilégié, mais non exclusif : Platon et Descartes, Spinoza et Leibniz, Kant,
Schopenhauer et Schelling. Un dernier chapitre envisage au plan théorique en quoi une
attitude éclectique en philosophie peut, par diverses voies, nourrir et construire cette
immense cathédrale romanesque qu’est la Recherche. Une excellente bibliographie et un
index des noms de personnes achévent de faire de cet ouvrage une somme de référence
désormais incontournable pour tout commentaire futur de la Recherche, comme pour
tout essai sur la pensée de Proust.

JEAN BOREL

FrEDERIC AMSLER, SARAH ScHoLL (éds), L’apprentissage du pluralisme Histoire de

religieux . le cas genevois au XIX® siecle (Histoire et société, 58), Genéve,
Labor et Fides, 2013, 284 p.

Articles de : Frédéric Amsler, Gabriel Aubert, Angela Berlis, Bertrand Forclaz, Iréne
Herrmann, Bernard Hodler, Rita Hofstetter, Jean-Frangois Mayer, Véronique Mettral,
Michel Oris, Olivier Perroux, Francis Python, Gilbert Rtschard, Sarah Scholl, Valentine
Zuber. L’entrée dans le XIX® siécle s’accompagne, pour Genéve, d’un bouleversement
profond: elle, dont I’identité calviniste avait été si vigoureusement affirmée durant
des siecles, doit non seulement accepter sur son territoire ses ennemis séculaires, les
catholiques, mais en plus trouver un moyen de construire avec eux un avenir désormais
irrémédiablement commun. Comment, dans un tel contexte, penser puis organiser la
diversité des appartenances religieuses au sein d’'une communauté politique, qui doit dans
le méme temps faire face a la modernisation de ses structures 7 Comment construire une
identité partagée sans forcer I’autre a renoncer a ses croyances, a sa foi ? Ces questions
vastes et complexes sont au cceur de 1’ouvrage édité par Frédéric Amsler et Sarah Scholl,
fruit d’un séminaire de recherche organisé a Notre-Dame-de-la Route en novembre 2010.
— Introduit par un trés utile cadre chronologique et conceptuel, 1’ouvrage est structuré
selon deux niveaux d’approche, général d’abord, autour des grandes stratégies du vivre
ensemble ; particulier ensuite, pour illustrer tant la diversité des situations que la richesse
expérimentale de I’espace genevois. D’entrée de jeu, Bertrand Forclaz rappelle un aspect
particuliérement important lorsqu’il s’agit d’aborder toute question liée aux modalités
concretes du pluralisme religieux: « Les situations de coexistence [...] sont nettement
moins bien documentées que les conflits.» L’habituel et le coutumier ne laissent guere
de traces, pas plus que les solutions pragmatiques mises en place au fil du quotidien. Il
souligne également un élément central pour comprendre tant les luttes que les maniéres
d’y faire face durant le XIX¢ siécle : a un éloignement de la religion rendu pensable par la
philosophie des Lumiéres et la Révolution répond en réciproque, pour celles et ceux qui
restent croyants, un renforcement de 1’identité confessionnelle. — Au-dela des nombreux
événements présentés et analysés, une premiére grande stratégie s’affirme au fil du XIX*
siécle: le recours a la loi pour organiser le passage de la tolérance, permission accordée
et toujours révocable, a une liberté des cultes ancrée dans un texte juridique reconnu par
le plus grand nombre. Deux objets-tests sont particuliérement révélateurs des tensions
suscitées : les mariages mixtes, abordés notamment dans I’article de Michel Oris et de
son €quipe, et I’école, traitée par Rita Hofstetter. Ces deux moments centraux de la vie
font ’objet de luttes intenses, tant ils s’averent étre au fil des décennies de puissants

la théologie



502 BIBLIOGRAPHIE

instruments d’apprentissage de ’autre, dans ce qu’il a de commun et de différent.
Pour passer d’une école payante vue comme le terreau indispensable a la formation
religieuse des enfants a celle, gratuite et obligatoire, qui veut trés ouvertement former
les jeunes citoyens a la vie démocratique, il faut bien un siécle de débats, querelles et
négociations. — Ces transformations profondes ne sont évidemment pas sans susciter des
résistances, ce qui induit I’'usage d’une deuxiéme stratégie : la violence. Contenue certes,
plus souvent symbolique que physique, elle n’en demeure pas moins bien présente
durant les années 1870, lorsque le Kulturkampf fait rage a Genéve. Le triangle explicatif
habituel, anticatholicisme d’une grande partie des élites protestants, intransigeance des
catholiques romains et entétement radical, est réinterprété de fagon convaincante par
Sarah Scholl. Les camps ne s’avérent finalement pas aussi monolithiques qu’on le croyait.
La création de ’Eglise catholique chrétienne, qui affirme tout autant son appartenance
a une foi qu’a une nation, si elle n’eut pas I’impact souhaité, n’en demeure pas moins
une sincere tentative d’intégration du catholicisme a la Genéve contemporaine. — La
seconde partie de I’ouvrage passe du général au particulier et propose, dans une sorte
d’exemplification des grands principes présentés jusque-1a, une trés intéressante série de
portraits. Ces regards posés sur 1’autre, tant catholiques que protestants, sont d’autant
plus précieux que les personnalités présentées sont variées: du conciliant James Fazy
(art. de Véronique Mettral), adepte d’une véritable séparation des cultes, a I’inflexible
Carteret (art. de Frédéric Amsler), résolu a affirmer la prééminence de I’Etat sur les
Eglises méme au prix de la paix civile, le large éventail des attitudes est trés révélateur
de la diversité des positions et de leur évolution. Le dernier article de cette partie, da
a Jean-Frangois Mayer sur les débuts de I’Armée du Salut en Suisse et a Geneve en
donne un bon exemple. Ce mouvement aujourd’hui pleinement reconnu fut considéré
a son arrivée en 1883 comme une réunion de dangereux fanatiques par 1’ensemble de
la population genevoise, choquée des formes nouvelles de prieres et d’actions pronées
par William Booth et ses adeptes. Troublant rappel de la difficulté qu’il y a a accueillir
des formes nouvelles de culte, puisqu’il faudra attendre les années 1960 pour que les
Salutistes cessent de susciter en Suisse sinon 1’hostilité, du moins la méfiance. — En
conclusion, Iréne Herrmann rapporte d’abord I’expérience genevoise a I’aune plus large
de la Suisse, en montrant I’application au niveau helvétique des stratégies repérées a
Genéve, la puissance de la loi dans un premier temps, puis la violence, notamment lors
du Sonderbund. A ces deux stratégies, I’auteure en ajoute une troisiéme, destinée a
faciliter la pacification des esprits: la désignation de boucs-émissaires judicieusement
choisis, les Jésuites, les élites conservatrices locales, puis d’autres minorités jugées trop
contestataires de I’ordre politique et social établi. Un choix politique habile sans doute,
mais qui s’avere lourd de conséquences pour des pans entiers de la population. C’est
enfin par la conception frangaise de la laicité que Valentine Zuber «clot» 'ouvrage,
ou plutdt "ouvre sur le défi toujours renouvelé que représente la gestion du pluralisme
religieux croissant de nos sociétés démocratiques contemporaines. Et ¢’est bien ce qui
rend passionnante la lecture de cet ouvrage: on y suit les titonnements, les essais, les
erreurs aussi, d’un apprentissage toujours en devenir. Jamais acquis, fragile, précieux,
le pluralisme religieux oblige tant les religions que les sociétés a réajuster constamment
leurs valeurs propres et leurs modalités de vie en commun.

FRANCOISE DUBOSSON



	Bibliographie

