Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 1

Artikel: De l'eidétique a la phénoménologie du réve
Autor: Serban, Claudia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 481-496

DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE

CLAUDIA SERBAN

Résume

L’article examine les contributions de Hering a ce qu’il a lui-méme
appelé une « phénoménologie du réve », élaborées dans les années 1940-50
en dialogue avec Theodor Conrad, Fink et Sartre. Hering relance en effet la
question de savoir si le réve reléve de la représentation imaginaire ou de la
perception, pour se ranger du cote de la deuxieme these, avec des arguments
qu'il s'agit d’analyser. L’assimilation du réve a la perception commande en
outre les réflexions sur le statut de la spatialité révée ou du monde du réve,
ainsi que sur [’intersubjectivité onirique. Les mises au point faites par Husserl
en réponse a un récit de réve confié par Hering nous permettent néanmoins de
proposer un correctif a certaines de ces descriptions.

Introduction

La contribution de Hering a ce qu’il a lui-méme appelé une phénomé-
nologie du réve consiste essentiellement dans trois articles tardifs publiés
respectivement en 1946, 1947-48 et 1959, articles dont certains thémes sont
préfigurés par une lettre que Hering a envoyée a Husserl selon toute apparence
au début des années 30 et pour laquelle nous disposons aussi du brouillon de la
réponse de Husserl. Pourquoi et comment celui qui a été 1’éleve de Husserl a
Gottingen en 1909 et qui, en 1921, a publié une importante et rigoureuse étude
consacrée a la question de 1’essence et de ’idéalité est-il arrivé a s’intéresser a
la thématique du réve ? Et plus généralement, avec quels concepts, avec quels
outils descriptifs et avec quelles précautions le phénoménologue peut-il parler
du réve en en faisant un objet d’étude et en empiétant ainsi sur le terrain de la
psychanalyse et de la psychologie ?

Au seuil de ses « Remarques sur I’essence, I’essentialité et 1’idée » publiées
dans le Jahrbuch de Husserl en 1921, Hering affirme de maniére programma-
tique que la Grundtatsache de la phénoménologie renvoie a «1’existence de
données non empiriques, qui rendent la recherche apriorique possible»'. Sa
compréhension de la phénoménologie comme recherche apriorique ou eidétique

I J. HERING, « Bemerkungen iiber das Wesen, die Wesenheit und die Idee », Jahrbuch
fiir Philosophie und phédnomenologische Forschung 4 (1921), p. 495-543, ici p. 495.



482 CLAUDIA SERBAN

transparait encore de la caractérisation qu’il en donne dans la recension qu’il
écrit lui-méme, en 1926, de son livre Phénoménologie et philosophie religieuse
pour la Revue d’histoire et de philosophie religieuses : au sens large, la phéno-
meénologie désigne pour Hering «/’étude intuitive de toutes les essences qui
nous sont accessibles », et au sens étroit, «/ étude essentielle de la conscience,
qui met en lumiere son caractere intentionaliste »*. Il convient alors de poser la
question du réve comme objet d’étude phénoménologique sur le double versant
de cette caractérisation: comment identifier quelque chose comme un a priori
ou un eidos du réve, s’il y en a un, et quel type d’intentionnalité s’y manifeste-
t-elle ?

Mais d’abord, pourquoi s’intéresser au réve en tant que phénoménologue ?
Les analyses husserliennes des différents types d’intentionnalité¢ dans les
Recherches logiques et dans les Idées directrices ne semblent pas accorder une
importance particuliére & ce phénomene. Et en effet, ce n’est pas en dialogue
avec le texte husserlien que Hering élabore ses propres développements: ses
interlocuteurs seront bien plutot Fink et Sartre, et I'une des premieres impul-
sions pour aborder ce theme lui est venue des travaux de Theodor Conrad sur
la représentation et la perception®. Mais a cet intérét thématique alimenté par
les auteurs que nous venons de mentionner s’ajoute également un enjeu plus
général, relatif a la polémique que Hering a menée, en 1927, contre la critique
adressée par Chestov a la phénoménologie de Husserl. En effet, comme on le
sait, Chestov attaquait le supposé rationalisme dogmatique de Husserl par un
argument qui, aux yeux de Hering, se présentait comme «le plus sérieux qui
ait jamais été présenté contre la réfutation du scepticisme par Husserl»*. Cet
argument, lui-méme d’allure sceptique, consistait a invoquer «le cas curieux
du homo dormiens»* ou plus précisément la dissolution de la logique du
monde révé que le réveil produit chez le réveur: de méme que cette logique
que le réve tient pour valable dévoile son inconsistance au réveil et apparait
donc dans toute sa relativité, de méme la logique supposée universelle sur
laquelle le philosophe rationaliste (en I’occurrence, Husserl) batit tout son
édifice reste susceptible de s’avérer seulement relative, et s’il n’accepte pas

2 ]J. HErING, Recension de Phénoménologie et philosophie religieuse, Revue d’his-
toire et de philosophie religieuses 6 (1926), p. 73-79, ici p. 76.

3 TH. Conrap, «Uber Wahrnehmung und Vorstellung», in: A. PFANDER (éd.),
Miinchener Philosophische Abhandlungen, Leipzig, Barth, 1911, p. 51-76; E. FiNk,
«Représentation et image. Contributions a la phénoménologie de I’irréalité» (1929),
in: Ip., De la phénoménologie, trad. par D. Frank, Paris, Minuit, 1975; J.-P. SARTRE,
L’imagination (1936), Paris, PUF, 1989, et L imaginaire (1940), Paris, Gallimard, 1998.

* J. HERING, «Sub specie aeterni. Réponse a une critique de la philosophie de
Husserl», Revue d’histoire et de philosophie religieuses 7 (1927), p. 351-364, ici p.
355 note 1. Cf. L. CHestov, « Memento Mori (A propos de la théorie de la connaissance
d’Edmond Husserl)», Revue philosophique de la France et de [’étranger 51 (1926),
repris dans: Ip., Le pouvoir des clefs (Potestas clavium), trad. par B. de Schloezer, Paris,
Flammarion, 1967.

5 J. HERING, ibid., p. 360.



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 483

son éventuelle relativité, le phénoménologue ne fait que se complaire dans la
posture d’un homo dormiens persuadé que son réve est absolument vrai. Les
contre-arguments que produit Hering devant cette objection massive formulée
par Chestov anticipent dans une certaine mesure le traitement qu’il réservera
plus tard au phénomene du réve: ainsi soutient-il qu’«il est fort douteux que
la logique du dormeur soit différente de la notre»® (ce qui revient a réfuter
implicitement le Humpty-Dumpty de Lewis Carroll — a qui il arrive parfois,
avant méme I’heure du petit-déjeuner, de croire jusqu’a six choses impossibles
—ou I’hypotheése d’un réve alogique). Comme Hering I’écrit plus précisément :
«Nous doutons fort que la phrase “et rose mais” puisse avoir un sens pour
le dormeur»’, et I’on devine que, si I’on pensait a protester contre cette
assertion en invoquant toujours Lewis Carroll et le réve d’Alice au pays des
merveilles, lors duquel le roi demande la décapitation d’une téte sans corps, il
répondrait que seule la fiction (en I’occurrence, la fiction de Carroll qui explore
abondamment les ressources du non-sens) peut refuser de se conformer a la
logique de la sorte, mais pas le réve lui-méme, qui dispose en tant que tel d’une
bien moindre liberté.

Avant d’entamer cette analyse proprement dite du réve tel qu’il s’offre au
regard phénoménologique, rappelons seulement la conclusion de la réhabili-
tation de Husserl contre Chestov et donc de la réfutation de la maniére dont le
savant russe réitére I’argument sceptique du réve : Hering écrit en effet a cette
occasion, a propos de la phénoménologie, qu’«elle opéere par conséquent dans
les limites de la “conscience pure” pour laquelle la distinction entre “homo
dormiens” et “homo vigilans” n’existe pas encore»®. Or I’'une des questions
que I’analyse du réve permet de poser est précisément celle de savoir si la
phénoménologie peut effectivement faire abstraction de la distinction de la
veille et du sommeil, de la vigilance et de la somnolence égologique, ou si,
au contraire, il n’est pas nécessaire de fonder et d’analyser phénoménologi-
quement cette distinction elle-méme, ainsi que les différences dans le régime
de I’accomplissement des actes qu’elle recouvre.

Il est cependant nécessaire d’introduire un dernier préambule avant de
se lancer dans le vif de ’analyse de Hering. Il s’agit du récit de réve qu’il
soumet a Husserl, dans une lettre, au début des années 30 (a une époque donc
ou les travaux du philosophe allemand, comme en témoignent par exemple
les manuscrits du groupe C, avaient considérablement avancé dans ’analyse
de la distinction cardinale de la veille et du sommeil, ce qui se refléte dans la
précision et la richesse de la réponse esquissée par Husserl sur laquelle nous
reviendrons plus tard). Ce récit, qu’il n’est pas facile de résumer, décrit une
promenade collective dans un décor qui change (c’est tantdt Paris, tantot Stras-
bourg, tantot Gottingen), lors de laquelle le réveur se rend compte qu’il réve et

5 Ibid,
7 Ibid., p. 361.
¢ Jbid., p. 361.



484 CLAUDIA SERBAN

tente de convaincre ses compagnons de leur non-existence. Sa tentative est
accueillie avec une réserve bien compréhensible, et la promenade se transforme
ensuite en véritable discussion philosophique portant (comble des combles !)
sur le statut de I’intersubjectivité onirique. La discussion tournant quelque peu
en rond (sans les lumiéres du maitre, note respectueusement Hering), le réveur
décide d’aller se coucher (c’est-a-dire, de se réveiller), sous le regard ébahi de
ses amis qui le voient disparaitre. Hering avoue rétrospectivement, dans son
récit de réve, la frustration que lui procure ce dénouement aporétique de la
discussion, pour ajouter aussitot: « A moins que — dans le prochain réve ? C’est
qu’il y a des identités qui se constituent par réves successifs. Ou cela aussi
n’est-i1 que pseudo ? Mais que veut dire ici pseudo ? Il faut absolument, cher
maitre, que la prochaine fois vous soyez de la partie ! »°

De cette invitation étrange, ainsi que du récit lui-méme, nous pouvons
dégager déja plusieurs problémes qui se laissent soulever, et deviner plusieurs
prises de position inchoatives de Hering. Nous pouvons les mentionner en
vrac car nous reviendrons sur chacun d’entre eux: tout d’abord, le statut de la
spatialité révée ; ensuite, celui de I’intersubjectivité onirique ; puis la possibilité
problématique d’un réve en commun, ou d’un réve partagé; enfin, I’itération
des réves sous une double forme: des réves qui s’emboitent et des réves qui se
prolongent, qui forment comme une série a plusieurs épisodes '°.

Le réve: perception ou représentation ?

Une fois tous ces jalons posés, nous pouvons enfin nous attaquer a 1’analyse
proprement phénoménologique du réve, telle qu’elle est élaborée par Hering.
Les trois articles ou elle se déploie représentent des variations sur un méme
théme qui n’est toutefois jamais repris a 1’identique; pour cette raison, ces
trois contributions apparaissent comme complémentaires et il convient de les
analyser successivement. Commengons par le texte intitulé « La représentation
et le réve. Remarques sur un probléme phénoménologique», publié en 1946
dans la Revue d’histoire et de philosophie religieuses de Strasbourg. A cette
époque, notons-le en passant, Hering est toujours professeur a la Faculté de
théologie protestante de 1’Université de Strasbourg et auteur de plusieurs
¢tudes importantes en matieére d’exégese biblique. Son retour a I’analyse

9 J. HERING, « Lettre & Husserl», trad. par Ph. Ducat, Alter 5 (1997), p. 186-187, ici
p. 187.

10 Pour illustrer ce dernier cas de figure, il y a au moins un exemple littéraire auquel
on pourrait penser, a savoir la prose fantastique de cet écrivain américain rigoureu-
sement contemporain de Husserl et de Hering (car né un an avant Hering et mort un
an avant Husserl) qu’est Howard Philip Lovecraft et ses «cycles du réve», dont par
exemple La quéte onirique de Kadath I'inconnue, qui narre la recherche, a travers des
réves successifs, d’une cité énigmatique dont I’identité se constitue bien, comme 1’ écrit
Hering a Husserl, par I’itération du réve.



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 485

phénoménologique se fait donc sous le signe de la thématique du réve, et il
justifie cet intérét en invoquant les travaux de Theodor Conrad sur la perception
et la représentation, ceux de Fink sur la représentation et I’image, et ceux de
Sartre sur I’imaginaire!'. Hering s’inscrit dans ce champ de recherche en se
donnant I’objectif suivant: «Il s’agit de savoir si le réve peut étre rangé parmi
les “perceptions” ou parmi les “représentations”» '?. On pourrait reformuler
cette alternative a laquelle on peut assigner une origine aristotélicienne "
dans des termes husserliens encore plus techniques en nous demandant si le
réve appartient a la rubrique de la «présentation (Gegenwdrtigung)» ou de
la «présentification ou re-présentation (Vergegenwdrtigung)». Pour Hering,
annongons-le d’entrée de jeu, on ne peut pas rendre compte du réve en termes de
conscience d’image, ni, plus généralement, en termes de représentation : le réve
suppose, d’une certaine fagon, une vie de sensation, il y aurait donc en lui une
composante perceptive indéniable. L’éléve de Husserl suit résolument Sartre
pour affirmer que «nous ne pouvons percevoir et imaginer a la fois» '*; mais
la ou Sartre affirme que la perception et le réve s’excluent réciproquement ', il
soutient que le réve ne saurait s’expliquer et s’analyser en termes de conscience
d’image et que, par conséquent, il doit relever forcément de la perception. Telle
est donc, soulignons-le des a présent, la thése de Hering au sujet du réve: elle
consiste dans une «assimilation phénoménologique du réve a la perception» ¢,
qu’il s’agira plus loin de justifier. Remarquons cependant qu’a la base de cette
assimilation se trouve le présupposé non interrogé (emprunté a Sartre) de
I’impossibilité d’'une modalité intentionnelle mixte, combinant ou mélangeant
imagination et perception. On peut néanmoins se demander (nous y revien-
drons) si le réve n’obéit pas, inévitablement, a une telle logique du mélange.
Mais quels sont, tout d’abord, les arguments que Hering fournit a 1’appui
de I’«assimilation phénoménologique du réve a la perception», telle qu’elle
s’affirme aussi dans ses exemples («Une cathédrale révée, écrit-il, est vue
directement et non pas par I’intermédiaire d’une image»'’) ? Son argument

W Cf. supra, note 3.

12 J. HERING, « La représentation et le réve. Remarques sur un probléme phénoméno-
logique», Revue d’histoire et de philosophie religieuses 26 (1946), p. 193-206, ici p. 198.

3 Dans le petit traité Des réves, qui appartient au Parva naturalia, Aristote se pose
la question de la faculté dont le réve reléve et qui ne saurait étre pour lui la sensation:
«durant le sommeil [...] on ne voit, on n’entend ni ne sent en général » (458b34-459al),
ce qui veut dire que «le réve reléve de la <faculté> sensible, mais en tant qu’elle est
imaginative» (459a22). Autrement dit, «le réve est une image qui a pour particularité
de se présenter dans le sommeil » (462a15) (ARISTOTE, Petits traités d’histoire naturelle,
trad. par P.-M. Morel, Paris, Garnier Flammarion, 2000).

14 J.-P. SARTRE, L’étre et le néant, Paris, Gallimard, 1945, p. 316, cité par Hering
(«La représentation et le réve», art. cit., p. 198, note 6).

15 J.-P. SARTRE, L’imaginaire, op. cit., p. 226, cité par: N. Monstu, Les usages de
lintentionnalité. Recherches sur la premiére réception de Husserl en France, Louvain/
Paris/Dudley, Peeters, 2005, p. 150.

16 J. HERING, « La représentation et le réve», art. cit., p. 202.

17 Ibid., p. 198, note 5.



486 CLAUDIA SERBAN

sans doute le plus important est le suivant: «les données du réve nous
apparaissent comme des ideae adventiciae indépendantes de notre volonté »'®;
autrement dit, le réve n’est pas une production libre, et pour cette raison il n’est
pas un produit de I’imagination. Il s’agit la, nous le voyons, d’un argument qui
pourrait aussi bien inviter a réviser une certaine conception de I’imagination
comme librement productrice (en ouvrant non seulement et pas nécessairement
vers une théorie psychanalytique de I’inconscient de type freudien, mais tout
autant vers les travaux de Jung, vers la psychanalyse des éléments élaborée par
Bachelard, ou vers I’anthropologie de I’'imaginaire de Gilbert Durand). Hering
préfere toutefois voir dans cette limitation (voire privation) de la liberté dans
la production onirique un argument favorisant le rapprochement entre le réve
et la perception: dans le réve aussi «la vision s’impose & moi» '?; ou bien,
s’il y a ici malgré tout une forme de maitrise du pergu, elle reste analogue a la
maitrise fort réduite dont je dispose a 1’égard du flux perceptif, qui se limite a
la possibilité de détourner le regard, de fermer les yeux, de couvrir mes oreilles,
etc. Certes, «les lois de la nature révée different de la nature normale » ; mais,
complete aussitdt Hering, «la structure ontologique différente du monde révé
ne doit pas nous pousser a parler d’une spontanéité du réveur comparable a
celle de I’imaginaire, nous voulons dire, de celui qui, éveillé (ou en réve) se
représente un objet sans le voir» .

Le réve illustre pour Hering, nous le voyons, une modalité de 1’intention-
nalité perceptive, il est un mode de la vision. Mais comment peut-il I’affirmer,
alors que la perception se caractérise non seulement par les contraintes spéci-
fiques qui la séparent de la liberté de I’imagination, mais aussi par son corrélat
qui est ’existant effectif ? Comment rendre compte de 1’irréalité du réve des
lors qu’il est assimilé a la perception, et comment parler de quelque chose
comme une perception de I'irréel ? C’est 1a une question a laquelle Hering
ne nous semble pas apporter de réponse satisfaisante (du fait, encore, de son
refus d’envisager une modalité intentionnelle mixte), mais que, néanmoins,
il anticipe et essaie de désamorcer en refusant, de manicre significative, a la
perception le caractére de conscience positionnelle. Il formule son objection et
déploie son raisonnement comme suit:

Beaucoup de phénoménologues, et Husserl en premier, parlent ici d’une conscience
qui accorde la croyance a I’objet intentionnel (conscience thétigue). Nous évitons
cette terminologie dangereuse. Nous pensons, en effet, que la description phénomé-
nologique révéle plutdt le contraire: ¢’est dans I’imagination, c¢’est-a-dire dans une
espece de représentation, que nous lui accordons son existence. Dans la perception
éveillée ou révée nous n’avons ni la faculté de la lui donner, ni de la lui refuser.?!

§ Ibid., p. 198-199.

? Ibid., p. 199.

20 Ibid., p. 199-200.

' Ibid., p. 200, note 8. Cf. J. HErING, « Concerning Image, Idea and Dream. Pheno-
menological Notes in Connection with Jean-Paul Sartre’s book L’Imaginaire», in:
Philosophy and Phenomenological Research 8 (1947-48), p. 188-205, ici p. 203, note 20.

1)



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 487

Nous voyons, dans cette notation, la perception se décliner en perception
éveillée ou révée, et cette différenciation est rendue possible précisément par
la mise en cause du caractére thétique de la perception, qui n’est dés lors plus
censée poser I’étre ou étre une conscience de I’effectivité. Certes, «jamais
I’objet du réve n’est donné comme absent, comme celui de la représentation» ;
mais cela ne suffit sans doute pas pour affirmer, comme le fait Hering, que «la
vision du réveur est une réussite parfaite» ?. S’il est peut-étre excessif de dire
que le réve est, a ’instar de la conscience d’image sartrienne, la conscience
d’une néantité, il semble néanmoins difficile d’en faire un idéal de remplis-
sement, et la «prétention des objets [révés] d’exister réellement»* est loin
de pouvoir rivaliser avec la conscience d’effectivité propre a la perception
¢veillée. Cependant, comme le note Hering, il y a bien, dans le réve, une forme
de «présence corporelle phénoménale vue et ressentie» et une sorte «d’auto-
présence des objets révés»*: le défi posé par le réve consiste précisément,
et le phénoménologue alsacien a raison de le souligner, dans cette étrange
Leibhaftigkeit qui n’en est pas une, qui est donc, dirions-nous, une Quasi-
Leibhaftigkeit ou une Leibhaftigkeit-als-ob. 11 s’agit la, aux yeux de Hering,
d’un caractére phénoménologique qui n’est pas invalidé par la dissolution du
réve au moment du réveil :

Méme lorsque le réveil provoque I’évanouissement du monde du réveur, celui-ci
ne se révele jamais comme n’ayant pas été percu, comme cela devrait étre si le
réveur avait pris une représentation pour une perception. Pour la conscience du sujet
éveillé, le réve est un ensemble de perceptions annulées par le phénomene du réveil,
et non pas une représentation ou un autre phénomene qui aurait a tort réussi a se faire
passer pour une perception. %

Il convient en effet de distinguer le réve de I’illusion perceptive, dans la
mesure ou on ne peut jamais dire a son sujet: cela n’a pas véritablement été
pergu, mais seulement: cela a bien €té pergu, mais en réve.

La prise en compte du réveil est cependant cruciale ici, car c’est le réveil
qui trace (empiriquement du moins) la ligne de partage entre le monde révé
et le monde de la veille®. Le sens du réveil provient en effet tout entier de la
distinction cardinale entre la vie éveillée et le sommeil, ce pourquoi (et c’est sur
ce point qu’un écho de I’argument anti-husserlien de Chestov se fait entendre)
la structure d’emboitement des réves et le passage d’un réve a I’autre par un

2 «La représentation et le réve», art. cit., p. 203.

3 Ibid., p. 203.

# Ibid.,p. 203.

B Ibid., p. 203. Cf. J. HERING, « Quelques thémes d’une phénoménologie du réve»,
in: For Roman Ingarden. Nine Essays in Phenomenology, La Haye, Martinus Nijhoff,
1959, p. 75-89, ici p. 78 : «le réveil produit une curieuse annulation du monde des réves.
Cela veut dire plus qu’une invalidation par raisonnement intellectuel».

% C’est pourquoi «[c]’est au phénoméne du réveil que devra [...] s’attacher la tiche
de la connaissance du réve » (« La représentation et le réve », art. cit., p. 203).



488 CLAUDIA SERBAN

pseudo-réveil est d’une tout autre nature que la césure qu’introduit le réveil
(comme passage du sommeil a la veille) dans la vie égologique. Pour cette
raison, «les deux réves emboités I’un dans ’autre [...] se révéleront comme
frappés du méme degré de nullité»?’, autrement dit, il n’y en a pas un qui soit
plus «vrai» ou plus «véridique » que ’autre parce qu’il est dans le temps plus
proche du «vrai» réveil.

Avant de conclure cette premiére analyse phénoménologique du réve en se
félicitant d’«avoir démontré la faiblesse de la thése du caractere représentatif
du réve, sans pour cela effacer les différences ontologique et transcendantale
entre le réve et la veille» %, Hering indique plusieurs thémes complémentaires
qu’il serait nécessaire d’aborder dans une étude plus poussée, dont en premier
lieu le phénoméne symétriquement opposé au réveil, a savoir 1’endormis-
sement; ou encore «la fagon dont le réve se souvient de la veille et inver-
sement» ; mais aussi, de maniére trés intéressante, ce qui, a la fin du récit de
réve confié a Husserl, apparaissait plutot comme une hypothése ludique teintée
d’une certaine autodérision, a savoir « la maniére dont un réve peut se souvenir
d’un ou de plusieurs réves antérieurs, dont il est séparé par des intervalles plus
ou moins longs de veille» %, donc une forme tout a fait particuliére d’itération
du réve. On assiste également a une résurgence de la question de ’intersub-
jectivité onirique, lorsque Hering écrit: « On pourrait étre tenté d’opposer au
monde révé le monde tout court, en refusant au premier 1’intersubjectivité»,
pour réfuter aussitot cette hypothése: «il n’est pas vrai que le réveur soit
un solitaire ou un solipsiste. Lui aussi est en rapport phénoménal avec des
consciences autonomes qui I’entourent»*°, Le réveur n’est pas seul, il n’y a
pas, malgré toute apparence, quelque chose comme un solipsisme onirique:
c’est la une theése audacieuse sur laquelle nous aurons a revenir.

Réve, image et idée

Tournons-nous a présent vers la deuxiéme contribution de Hering a une
phénoménologie du réve, a savoir ’article en anglais « Concerning Image, Idea
and Dream. Phenomenological Notes in Connection with Jean-Paul Sartre’s
book L’Imaginaire», paru dans le numéro de 1947-48 de la revue Philosophy
and Phenomenological Research, dirigée a 1’époque par Marvin Farber. Ce
texte n’est pas, comme on pourrait le croire, une simple adaptation anglaise
de Darticle strasbourgeois, mais bien plutdét I’occasion de poursuivre la
réflexion entamée en 1946 et donc de poser a nouveaux frais la question du

21 Ibid. Cf. J. HERING, « Concerning Image, Idea and Dream», art. cit., p. 201.

¥ «La représentation et le réven, art. cit., p. 205.

» Ibid., p. 204.

3 Ibid., p. 204. Cf J. HerinG, « Concerning Image, Idea and Dream», art. cit.,
p.201, note 18.



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 489

statut phénoménologique du réve. En méme temps, comme son titre I’indique,
cet article en anglais (traduit, en fait, depuis 1’allemand) fait de la discussion
avec Sartre son fil rouge explicite. Son point de départ est ainsi ce que Hering
considére comme étant une «critique sérieuse» que la description de Sartre
est susceptible de susciter, a savoir le fait que «la distinction entre conscience
d’image et conscience d’idée est parfois entrevue avec clarté, mais n’est pas
¢laborée de maniere consistante » *'. Par rapport a I’opposition entre perception
et représentation a 1’intérieur de laquelle évoluait, dans 1’article strasbourgeois,
I’analyse phénoménologique du réve, cette nouvelle étude met en place, on le
voit, un systéme de coordonnées a trois dimensions, pour autant qu’elle pose
«la question de la nature de la conscience d’idée en tant que distincte de la
conscience perceptive d’une part, et de la conscience d’image de I’autre» *2.
Plus précisément, ce qui intéresse Hering ici, c’est d’étoffer et de justifier «la
grande déception [...] que le livre de Sartre, en dépit de nombreuses excellentes
analyses de détail, suscite chez un chercheur formé a 1’école de la phénomé-
nologie de Husserl », déception qui trouve sa cause «dans la tentative violente
de dériver d’une maniére ou d’une autre la conscience d’idée de la conscience
d’image» 3. C’est donc de prime abord le statut de la conscience d’idée (ou
de la conscience d’idéalité) qui intéresse ici Hering en bon éléve de Husserl,
et c’est la une question que son étude publiée en 1921 dans le Jahrbuch fiir
Philosophie und phdnomenologische Forschung sous le titre « Remarques sur
I’essence, 1’essentialité et 1’idée» abordait déja en distinguant, a I’aide d’une
terminologie aristotélicienne, I’essence comme fo ti en einai, 1’essentialité
comme eidos et I’idée comme idea. Affirmer, a présent, I’irréductibilité de la
conscience d’idée a une conscience d’image, c’est insister sur le caractére sui
generis de cet acte intentionnel qu’est la saisie de 1’idéalité et de cet objet inten-
tionnel qu’est I’idée. Pour Hering, toujours fidéle a son maitre de Géttingen, la
conscience d’idée est une conscience intuitive, autrement dit, la saisie de 1’idée
reléve d’un type particulier d’intuition, et non pas d’un acte de I’imagination.
Mais quelle est toutefois la place du réve dans cette discussion ? Le réve
y est convoqué avec la méme intention de corriger I’analyse de Sartre ou du
moins de déstabiliser les lignes de partage qu’elle trace. En reprenant I’argument
sartrien d’une spontanéité des images par opposition aux perceptions qui sont
«indépendantes de notre volonté et de notre inclination»**, Herring attire
encore une fois 1’attention sur le cas du réve ou «le controle des idées semble
impossible»**. Le réve, comme la conscience d’idée, s’oppose donc a toute
tentative de le réduire a une conscience d’image. En vertu de cette affinité,

31 J, HeriNG, « Concerning Image, Idea and Dream», art. cit. (cf. supra, note 21),
p. 188. Tous les passages de cet article que nous citons sont traduits par nos soins.

2 Jbid., p. 188.

3 Ibid..

3 Ibid., p. 196.

% Ibid., p. 195.



490 CLAUDIA SERBAN

Hering peut exprimer son intention d’«apporter une petite contribution a la
clarification phénoménologique de la structure intentionnelle des expériences
de réve»?. Il s’agit, encore une fois, de rapprocher ces expériences de la
perception, en réaffirmant le fait qu’il s’agit, avec le réve, d’ideae adven-
ticiae (pour reprendre encore le terme qu’utilise Descartes dans la Troisieme
meéditation), de «représentations» (mais le terme est impropre dans 1’optique
de Hering) qui m’adviennent, qui ne sont donc ni innées (innatae), ni fabri-
quées par moi (a me ipso factae)*. Cela veut dire que «le réveur [...] peut
agir dans ses réves, il peut frayer son chemin a travers les phénoménes, mais
il est tout autant & leur merci que dans la vie éveillée»®. A cette occasion
se trouve soulevée une question intéressante que nous n’avons pas rencontrée
auparavant: celle de savoir «si des data hylétiques peuvent étre éprouvés
comme réels dans le réve»**. C’est la une question importante dans la mesure
ou elle engage de pres le statut de conscience perceptive (donc de présentation,
non de présentification ou re-présentation) du réve. Pour cette raison Hering
n’hésite pas a lui donner une réponse positive, en renouant implicitement
avec ’argumentaire de ’article 26 des Passions de [’ame de Descartes qui
affirme ’authenticité¢ des sensations et des émotions ressenties en réve*’; il
écrit ainsi: «chacun d’entre nous a certainement ressenti dans ses réves des
sensations de froid ou de faim»*!, et cette vérité n’est pas invalidée par le fait
que le réveur affamé qui mange ne se sentira pas rassasié au réveil .

Le réve est donc une source de sensations et d’affects ressentis vérita-
blement, quel qu’irréel que soit leur corrélat. C’est 1a une autre fagon de formuler
I’argument, qu’avance Hering, d’un type de présence corporelle propre au
réve, présence caractérisant a la fois le réveur (qui vit «corps et ame» ** dans
son réve) et les choses qui I’entourent (la chambre révée «m’entoure “actuel-
lement”, hic et nunc, est auto-présente » *%). Cette considération n’engage certes
pas le mode d’existence du monde révé, mais seulement, on le comprend, son
mode de donation pour celui qui en fait I’expérience. C’est pourquoi Hering

3% Ibid., p. 197.

37 Cf R. DESCARTES, Méditations métaphysiques, édition Adam-Tannery, t. IX,
Paris, Vrin, 1982, p. 29 et 30.

3 J. HERING, « Concerning Image, Idea and Dream», art. cit., p. 197.

3 Ibid.

% «Ainsi souvent lorsqu’on dort, et méme quelquefois étant éveillé, on imagine si
fortement certaines choses qu’on pense les voir devant soi ou les sentir en son corps,
bien qu’elles n’y soient aucunement; mais, encore qu’on soit endormi et qu’on réve,
on ne saurait se sentir triste ou ému de quelque autre passion, qu’il ne soit trés vrai que
I’dme a en soi cette passion.», R. DESCARTES, Les passions de l'ame, § 26, édition Adam-
Tannery, t. XI, Paris, Vrin, 1967.

41" J. HERING, « Concerning Image, Idea and Dream », art. cit., p. 198.

2 Cf J. HerING, « La représentation et le réve », art. cit., p. 202, note 11 ; « Concerning
Image, Idea and Dream », art. cit., p. 203, note 19.

4 J. HERING, « La représentation et le réve», art. cit., p. 201.

4 J. HEriNG, « Concerning Image, Idea and Dream», art. cit., p. 199.



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 491

peut maintenir dans cet article également le caractere perceptif du réve, que
le réveil n’invalide pas en renouant avec le monde de I’expérience éveillée.
Méme si «le monde de la veille est, dans sa structure ontologique, tout a fait
unique » *, le monde révé, flit-il dissous par le réveil, n’est pas assimilable a un
mirage ou a une illusion.

Nous ne nous attarderons pas davantage sur les arguments que Hering avait
déja exposés dans sa contribution de 1946, concernant, d’une part, I’égalité
de statut des réves emboités, qui ne sont pas plus ou moins proches du monde
¢veillé, et d’autre part, la situation intersubjective sui generis du réveur, qui
ne saurait étre légitimement accusé de solipsisme, mais nous souhaiterions en
revanche insister sur les arguments supplémentaires qui sont apportés en faveur
de I’assimilation phénoménologique du réve a une perception. Hering formule
par exemple cette assertion hautement problématique: «le réve n’est pas réve
d’une perception» *. Or il n’est pas aisé de voir en quoi la thése réfutée ici est
résolument fausse. L’argument cartésien des Passions de [’ame est sans doute
pertinent quand il s’agit des sensations et des affects, mais il semble difficile
de le transposer aux perceptions : si une émotion (par exemple la joie) ressentie
en réve est ressentie véritablement, est-il exact de dire qu'une chose percue en
réve, par exemple une cathédrale, est pergue véritablement ? Hering affirme
que la considération phénoménologique de la perception doit prendre en
compte seulement sa spécificité intentionnelle et donc le type de donation de la
chose qu’elle accomplit, et pas son soubassement psychophysiologique*’: pour
cette raison il estime pouvoir soutenir sans contradiction que le réveur pergoit
ou voit méme si ses yeux sont de fait fermés. Mais si la perception éveillée et la
perception révée peuvent réellement étre tenues pour deux especes d’un méme
genre : perception, qui les engloberait toutes deux, il est manifeste que, dans ce
cas, I’essence phénoménologique de la perception elle-méme est a redéfinir,
ce que Hering ne s’emploie guere a faire. Lorsqu’il affirme que «le réve n’est
pas réve d’une perception», il précise aussitdt: cela veut dire qu’il n’est pas
«modification d’une expérience originelle», et c’est 1a un point qu’il faut,
nous semble-t-il, lui concéder. Le paradoxe du réve consiste précisément dans
cette alliance apparemment impossible du caracteére originaire et cependant
inauthentique que le philosophe alsacien illustre avec un exemple amusant qui
fait cependant songer au célébre exemple de Kant: «un faux dollar est loin
d’étre un dollar simplement imaginé » . Le réve serait donc une sorte de fausse
monnaie, inutilisable certes dans la vraie vie, dans la vie éveillée, mais pas
moins présente et perceptible pour autant.

 Ibid., p. 201.

4 Ibid., p. 202.

47 Cf. J. HERING, « Quelques thémes d’une phénoménologie du réve», art. cit., p. 80.
4 J. HEriNG, « Concerning Image, Idea and Dream», art. cit., p. 202.



492 CLAUDIA SERBAN

On sent néanmoins que Hering n’est pas tout a fait satisfait de cette carac-
térisation et de sa fagon de régler les rapports entre perception et réve, puisqu’il
finit malgré tout par se demander «si la perception révée en tant que telle se
présente comme une modification spéciale de la perception»®. Le fait que
la perception révée et la perception éveillée soient deux especes d’un méme
genre n’est donc plus tenu pour si assuré. Il nous semble cependant que le fait
d’envisager leur rapport en termes de modification ne saurait s’avérer a terme
satisfaisant; Hering avance d’ailleurs aussi, pour redéfinir leurs rapports, une
autre hypothése, qui reste toutefois trés vague. Il se demande: «La vision du
réve n’a-t-elle pas plutot toujours le caractere du regard plus passif et vaquant
(que I’on peut souvent observer chez les animaux) qui exclut une concentration
véritable (a genuine focus) sur les objets ?»°°. Or cette hypothése est a son
tour problématique, car on ne voit pas trés clairement en quoi le propre de la
perception révée serait quelque chose comme un manque d’attention ou une
visée diffuse. Nous reviendrons sur cette question cruciale en conclusion.

Le monde du réve

Mais d’abord, il convient de passer en revue trés rapidement la derniere
contribution que Hering a consacrée a la thématique du réve une dizaine
d’années plus tard, en 1959, dans un volume d’hommage a Roman Ingarden,
sous la forme d’un article intitulé d’une maniere on ne peut plus €loquente
«Quelques thémes d’une phénoménologie du réve». On voit dans ce texte
tous les problémes que nous avons examinés jusqu’a présent se disposer
autrement, se réordonner en fonction d’un fil conducteur qui sera cette fois-ci
la question de ’intersubjectivité révée (qui, on 1’a déja compris, ne fait pas
de doute pour Hering). Le philosophe strasbourgeois se demande, plus préci-
sément: «Comment se distingue phénoménologiquement 1’intersubjectivité
révee de la “vraie” ? C’est a notre avis le vrai probléme qui devrait remplacer
le faux probléme du passage du solipsisme a ’intersubjectivité», avant de
se lancer dans une véritable analyse de I’intersubjectivité du réve dans les
termes suivants: «Ce qui nous frappe d’abord, c’est que le groupe des étres
humains avec lesquels nous pouvons cultiver la communion intersubjective
est beaucoup plus vaste en réve qu’en veille»>'. Hering n’hésite donc pas a
conférer une signification trés forte a I’intersubjectivité révée : pour lui, le fait
de réver d’un parent décédé, d’ Aristote ou de Shakespeare revient a une fagon
de «cultiver la communion intersubjective»; or il n’est pas certain qu’autrui
en tant que révé puisse étre aussi, d’une certaine fagon, dans le réve, un autre

¥ Ibid., p. 204.

30 JIbid.

51 J. HERING, « Quelques themes d’une phénoménologie du réve», art. cit. (cf. supra,
note 25), p. 76.



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 493

sujet. Mais mis a part ce point qui demeure problématique, ce dernier article
tardif affine incontestablement 1’analyse des rapports entre monde de la veille
et monde du réve. D’une part, Hering reprend 1’argument qui lui avait servi,
quarante-deux ans auparavant, a réfuter Chestov, en se demandant: « Mais une
question souvent posée et devenue en quelque sorte classique est la suivante:
qui est-ce qui nous garantit que le monde “veillé” ne puisse pas a son tour étre
un jour détruit par un nouveau réveil qui ferait apparaitre notre état de veille
comme étant simplement un réve un peu plus persistant 7 » Et puisqu’il y a bien
des réves faits dans les réves, « pourquoi ne peut-on pas imaginer un troisieme
réveil qui a son tour bifferait le monde apparemment réel ?» *> Hering rappelle
ici encore que la distinction cardinale ne passe pas entre un premier réve et un
second, mais entre le monde du réve et le monde de la veille: «les deux réves
sont annulés avec la méme violence. Seul le monde de la veille surnage » *,

Cette différence de statut se traduit également dans ce que ’ancien €leve de
Husserl appelle «la fameuse “incohérence” du monde révé » qui «ignore les lois
de notre nature»>* et dont il fournit ici des analyses plus fines en s’intéressant
par exemple aux bizarreries du «femps des réves», aux effets de dilatation,
de contraction et de voyage dans le temps qui peuvent se produire dans le
monde révé. Pour Hering, la capacité de se transposer en réve dans le temps
de I’enfance ou de la jeunesse témoigne d’une créativité¢ ou d’une productivité
sui generis du réve, et pas de la simple action de la mémoire et de I’intrusion
du souvenir; car «il est rare que les scénes révées reproduisent le passé aussi
exactement que cela peut se faire a 1’état de veille»*. L’argument le plus
important contre la résorption du réve dans le souvenir est cependant relatif
a la conscience du temps, a 1’aide de laquelle il semble en effet possible de
renforcer I’assimilation phénoménologique du réve a la perception : « Toujours
nous vivons un présent et non un passé ressenti comme se renouvelant» *. Le
temps du réve, ce n’est pas le temps du souvenir (méme s’il peut avoir par
ailleurs ses propres rétentions et protentions), c’est le temps de I’'impression
originaire se ressour¢ant constamment. Du c6té de 1’espace aussi, le monde du
réve dévoile son irrégularité ou son étrangeté, car I’espace révé est tout aussi
passible d’altération, de dilatation, de rétrécissement ou de délocalisation que
le temps révé. Mais cette mutabilité semble avoir une limite qu’il est sans doute
difficile de contester: 1’espace révé «semble rester euclidien, du moins aussi
euclidien que celui de la veille»*’; ¢’est d’ailleurs aussi ce qui fait que «nous
croyons toujours [a propos de I’espace révé] que c’est notre espace plus ou
moins connu a 1’état de veille » *%,

2 Ibid., p. 79.

% Ihid..

 Ibid., p. 82.

55 Ihid., p. 82-83.
% Ibid., p. 83.

ST Ibid., p. 86.

8 Ibid., p. 87.



494 CLAUDIA SERBAN

Remarques conclusives

Apres cette longue restitution de probléemes et d’arguments, il s’impose
de mener encore plus loin leur discussion, afin de pouvoir amorcer notre
conclusion. Quel est, pour ainsi dire, le point aveugle et quelles sont les limites
de ces esquisses d’une phénoménologie du réve ? Sans vouloir recourir a un
argument d’autorité en invoquant, comme Hering a la fin de son récit de réve,
le «maitre», il nous semble que le brouillon que Husserl rédigea en vue d’une
réponse au récit de réve qui lui avait été confié offre I’apergu trés clair d’une
limitation indéniable qui affecte la compréhension des phénomenes oniriques
que nous venons de restituer. Le philosophe allemand s’adresse a son ancien
¢léve comme suit: « L’objection cardinale a I’encontre de votre compte rendu
c’est, pour parler vite, que vous n’établissez pas de distinction tranchée entre
le Je révant et le Je qui est sujet du monde du réve»*®. Autrement dit, c’est
la césure et la différence radicale que I’alternance entre veille et sommeil
introduit dans la vie égologique qui n’est pas suffisamment reconnue par
Hering. Comme le souligne Philippe Ducat dans sa présentation de la corres-
pondance Husserl/Hering au sujet du réve, «il est remarquable que Hering,
sur ce point, ne donne pas davantage dans ses essais de phénoménologie du
réve que dans son réve ou récit de réve I'impression d’accepter tout a fait ce
nécessaire découplage de 1’ego révant et de I’ego révé. 1l préfere parler du
“réveur”, au risque d’étre parfois ambigu»®. Or Husserl, a la différence de
Hering, non seulement dissocie rigoureusement ego révant et ego révé, mais
insiste sur la nécessité et la radicalité de cette distinction pour affirmer que
toute connaissance du réve en tant que tel est un acte de la vigilance égologique
et requiert donc de s’extraire du monde révé:

Des lors que je remarque que je réve, ce remarquer ne fait pas partie du contexte
du réve, il ne concerne nullement le Je onirique, mais seulement le Je révant. Le Je
du monde du réve ne peut se mettre & démontrer aux autres hommes qui peuplent
avec lui le monde du réve qu’ils n’existent pas, au motif qu’ils seraient simplement
«révés»; lui et ses compagnons dans le réve n’ont pas la moindre relation de
compréhension possible avec le Je révant qui est déja au courant du réve. Le Je du
monde du réve est tout autant, ou tout aussi peu, que ses compagnons humains dans
le monde du réve. ®

Cette fagon de récuser I’identification et la continuité¢ d’accomplissement
entre le Je révant et le Je révé a naturellement des conséquences insignes sur

5% E. HusserL, « Lettre a Hering (apres 1930 ?) (brouillon)», trad. par Ph. Ducat,
Alter 5 (1997), p. 188-190.

8 PH. Ducar, «Le sujet du réve. Présentation de la correspondance Husserl/
Hering », Alter 5 (1997), p. 175-185, ici p. 179.

¢ E. HusserL, « Lettre @ Hering», p. 188-189.



DE L’EIDETIQUE A LA PHENOMENOLOGIE DU REVE 495

la description de la nature phénoménologique du réve. Certes, comme I’admet
Husserl, le «Je du monde du réve ne réve pas, il percoit»; mais cette carac-
térisation ne saurait valoir telle quelle pour le Je révant, qui n’est pas présent
de la méme fagon dans ses accomplissements €veillés et dans sa production
onirique: «il faut faire une distinction tranchée entre le Je effectif avec
ses vécus, facultés etc. effectifs, et le Je imaginé avec ses vécus et facultés
imaginés» ®. Cela voudrait dire, malgré tout, que le régime de perception
propre au réve est bien une perception imaginée, ou bien, si I’on veut éviter ici
le terme d’imagination que Hering voulait a tout prix conjurer, une perception
fictive. Autrement dit, il faut contester, volens nolens, 1’axiome d’une exclusion
réciproque de la perception et de I’imagination, et reconnaitre que le réve
nous confronte a une modalité intentionnelle mixte, a I'instar de la phantasia
perceptive dont Husserl parle ailleurs pour décrire le régime d’expérience
qu’engage par exemple la vision d’une piece de théatre®.

Si la perception révée est bien une perception fictive, on ne saurait en toute
rigueur lui attribuer le méme degré d’évidence qu’a la perception éveillée
accomplie par I’ego de fagon consciente et actuelle: «la certitude: “si je
réve, je suis” est la certitude quant a son existence du Je effectif, et c’est une
évidence qui par principe ne peut étre conquise que dans I’état de veille» *.
L’arriere-plan cartésien de la discussion est ici patent (on n’a qu’a penser a
la Cinquieme meéditation métaphysique ou Descartes écrit: «quand bien
méme je dormirais, tout ce qui se présente & mon esprit avec évidence, est
absolument véritable» %), et il serait intéressant de poursuivre 1’analyse, en
suivant une suggestion de Philippe Ducat, afin de montrer en quoi Hering est
ici plus cartésien que Husserl, dans la mesure ou sa position semble impliquer
que «1’évidence de I’ego cogito puisse étre conquise indifféremment durant le
réve ou la veille » %, la ou Husserl est toujours soucieux de dissocier I’évidence
de la veille, I’évidence propre aux effectuations conscientes de 1’ego, et la
pseudo-évidence onirique en indiquant par la que le mode d’accomplissement
de I’évidence ne saurait étre indifférent. La perception révée se rapproche en
effet davantage, d’un point de vue husserlien, de I’inactualité égologique ou de
ce que Husserl nommait, au tome premier des Idées directrices, le «mode de

82 Ibid., p. 189.

8 Cf. par exemple E. HusserL, Husserliana XXII1: Phantasie, Bildbewusstsein,
Erinnerung. Zur Phdnomenologie der anschaulichen Vergegenwdrtigungen. Texte
aus dem Nachlass (1898-1925), éd. par E. Marbach, La Haye, Martinus Nijhoff,
1980, p.514-515; Phantasia, conscience d’image, souvenir. De la phénoménologie
des présentifications intuitives. Textes posthumes (1898-1925), trad. par R. Kassis et
J.-F. Pestureau, Grenoble, Jérome Millon, 2002, p. 486.

% E. HusserL, « Lettre a Hering », p. 189.

% R. DEscarTEes, Méditations métaphysiques, op. cit., p. 56, cité par PH. Ducar, art.
cit., p. 185.

% PH. DUCAT, art. cit., p. 185.



496 CLAUDIA SERBAN

la conscience morte»®”; d’ailleurs, le rapprochement entre sommeil et mort
sera une constante de 1’approche husserlienne de la question du sommeil dans
les années 30, par exemple dans les manuscrits du groupe C%. Mais d’autre
part, par cette distinction tranchée entre 1’accomplissement éveillé de 1’ego et
le sommeil, Husserl semble s’interdire de pouvoir penser le caractere itératif
du réve, ou la structure d’emboitement que Pascal décrit dans les Pensées en
notant qu’«on réve souvent qu’on réve, entassant un songe sur 1’autre»®.
Husserl écrit au contraire: « C’est en vertu d’une loi d’essence que les Je du
monde du réve sont dans I’état de veille. On ne peut pas réver qu’on dort»’.
La difficulté d’une analyse du réve, dés lors qu’on le fait simplement relever de
I’accomplissement inactuel de I’ego, vient aussi du mal que 1’on a & comprendre
quelque chose comme un étagement de 1’irréalité, une stratification qui n’est
cependant pas une gradation (et qui invite aussi, comme Husserl le voit bien
dans ses textes tardifs, a ajouter au rapprochement entre mort et sommeil un
autre terme, a savoir 1’inconscient).

Enfin, une derniere difficulté¢ demeure et elle a trait a la question de
I’intersubjectivité. Si le Je du monde du réve est bien un Je qui n’accomplit
ou n’effectue rien, qui ne constitue aucun monde et a fortiori pas de monde
objectif, s’il est donc lui-méme un «pseudo-Je»’', on ne saurait parler d’une
intersubjectivité révée a proprement parler: comme le souligne Husserl, «un
réve en commun est tout aussi absurde qu’un souvenir en commun, qu’un
commun flux de conscience» 2. Mais a cet argument qui revient a affirmer le
caractére foncierement privé du réve on peut aussi adjoindre celui que nous
venons d’évoquer et qui concerne le fait qu’il n’y a pas de monde du réve a
proprement parler, mais seulement un « pseudo-monde» qui ne saurait étre le
corrélat d’une constitution intersubjective commune.

Nous voyons ainsi, au terme de ce parcours, combien loin vont les implications
de I’analyse du réve, et on comprend sans doute un peu mieux pourquoi Hering a
fini par attacher un si grand intérét a cette thématique curieuse : mesurée a ’aune
de ses enjeux, la phénoménologie du réve est la phénoménologie elle-méme, en
tant qu’elle se confronte selon sa propre nature a des problémes limites.

8 E. HusserL, Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie
phénoménologique pures, t. 1 : Introduction générale a la phénoménologie pure, trad.
par P. Ricceur, Paris, Gallimard, 1950, p. 115.

% E. HusserL, Husserliana Materialen, t. VIIL: Spcite Texte iiber Zeitkonstitution
(1929-1934). Die C-Manuskripte, éd. par D. Lohmar, Dordrecht, Springer, 2006. Cf., en
particulier, les textes n° 21, 43, 95, 96, 97.

% B. PascAL, Pensées, in: Ip., (Euvres complétes, édition Lafuma, Paris, Seuil,
1963, fragment 131, cité par PH. Ducar, art. cit., p. 182-183. Cf. aussi E. Fnk, De la
phénoménologie, op. cit., p. 80-81: « Cette sé€rie itérative pourrait, s’il est factuellement
possible de conserver I’emboitement de I’intentionnalité, se poursuivre a I’infini [...].
Aucun des niveaux itératifs n’est “plus proche™ de ’ego réel ».

" E. HusserL, « Lettre a Hering», p. 190.

" Ibid.

2 Ibid.



	De l'eidétique à la phénoménologie du rêve

