Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 1

Artikel: La phénoménologie comme critique et ressourcement de la philosophie
religieuse de l'occident

Autor: Rogove, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685897

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 467-480

LA PHENOMENOLOGIE COMME CRITIQUE
ET RESSOURCEMENT DE LA PHILOSOPHIE
RELIGIEUSE DE L’OCCIDENT

JoHN RoGovE

Résumé

La critique husserlienne d’une certaine bifurcation de la connaissance
humaine en sciences positives de la nature, d’une part, et en un éventail de
traitements relativistes des valeurs et de la culture, de |'autre, a proposé
une « phénoménologie comme science rigoureuse» comme seul remede a
cette crise. Or, le phénoménologue et théologien Jean Hering a appliqué les
méthodes rigoureuses de cette critique a la crise des sciences religieuses de son
époque, qui subissaient de plein fouet les consequences de celte bifurcation.
Cet article se propose de prolonger la critique de Hering et, a [’aide d’Edith
Stein, d’esquisser une généalogie phénomeénologique de la pensée théologique
occidentale qui aurait préparé, des ['époque médiévale, le psychologisme
postkantien responsable de la crise.

Le projet phénoménologique nait d’une conscience de crise, ¢’est-a-dire, de
séparation. Dans presque tous les domaines, la connaissance humaine se trouve
dans une situation inédite : d’une part, elle n’a jamais connu une telle exactitude
au sujet de ce qu’on appelle la « nature» ; d’autre part, cette exactitude n’a jamais
semblé plus étrangere aux soucis les plus intimes et terribles de ’homme, a ses
espoirs métaphysiques légitimes, ou a un quelconque fondement rigoureux de
sa vie éthique, morale, politique ou esthétique dans une objectivité semblable a
celle qui fonde les sciences de la nature. La conscience de séparation a laquelle
il s’agit de faire face est donc celle d’une unité perdue entre la science ou la
connaissance objective et le sentiment subjectif de déchirure né d’une dislo-
cation ressentie par I’homme face a la disharmonie entre cet ordre objectif et
I’ordre que son ressenti semble, de maniére injustifiée, appeler de ses veeux, et
qui saurait le situer par rapport a I’ordre objectif qu’il découvre. Cette déchirure
se manifeste historiquement dans la polarisation des sciences en deux domaines
étanches 1'un par rapport a 1’autre que sont les sciences de la nature (Naturwis-
senschaften) et les sciences humaines (Geisteswissenschaften), division qui se
manifeste par la fausse alternative entre deux doctrines auxquelles la phéno-
ménologie avait a faire face: le naturalisme ou le positivisme, d’une part, et
le relativisme ou la philosophie de la Weltanschauung, de I’autre. Méme si



468 JOHN ROGOVE

Husserl fait remonter la paternité de cette déchirure a la décision galiléenne,
hobbesienne et cartésienne de mathématiser la nature et, simultanément, de
considérer que ne peut étre véritablement connu objectivement que ce qui est
susceptible d’une mathématisation, le reste relevant de 1’intériorité purement
subjective, la crise actuelle de la science remonte plus immédiatement a la
limitation kantienne du domaine de I’objectivité au seul domaine de I’expé-
rience sensible, relative pourtant & I’homme et a ses facultés.

La phénoménologie husserlienne se propose comme un remede a cette
situation, la seule 8 méme de recoller les fragments qui résultent de I’éclatement
que produit cette crise, en refondant la science dans les vécus du sujet. Elle se
veut une science de I’évidence; or elle doit aussi et par la méme étre science de
’apparaitre ; mais pas forcément de celui qui se donne de prime abord. Car si ce
qui se donne en tant qu’apparence est ce qui ne peut pas ne pas étre tel qu’il est
(puisque c’est la nature méme de I’apparence de se donner entierement, sans
reste et sans doublure), nous aurions néanmoins un penchant pour I’oubli et le
recouvrement de I’évidence de cette apparence, ou plutdt de cet apparaitre —si ce
n’est cet apparaitre lui-méme qui «aime a se cacher» ' du regard. De ce regard,
la phénoménologie serait donc 1’entrainement, en quelque sorte: apprendre a
voir ce qui se présente a nos yeux et a le saisir dans son évidence la plus simple.
Tout ce qui est couramment compris sous le concept de «connaissance» ou
de «science» — Wissenschaft — reléve, dans cette démarche, du domaine des
Voraussetzungen, si ce n’est des préjugés (Vorurteile), dans la mesure ou leurs
principes, leurs méthodes ou leurs résultats ne sont pas susceptibles d’étre
«réalisés» phénoménologiquement. Le conditionnement du regard faussement
naif par la sédimentation que représente le développement historique de ces
sciences est précisément ce qui aura abouti a cette conscience de crise que nous
avons commencé par évoquer. Toute science humaine, sociale, mais aussi toute
science de la nature (aussi bien les Geistes- que les Naturwissenschaften), et
toute métaphysique, tant qu’elle n’a pas subi le feu purificateur de cette voie
ascétique, ne saurait €tre qu’une science fondée, et risque de ce fait d’étre mal
fondée.

L’application de la critique phénoménologique du psychologisme
aux sciences religieuses

Peu de domaines de la pensée humaine ont été aussi ravagés par cet exil
de la connaissance €valuative ou «métaphysique» et rejetés vers les affres
d’une subjectivité sans fenétres que celui de la théologie ou de la science

' Cf. M. HEIDEGGER qui s’approprie le fragment DK B123 d’Héraclite a cette fin
phénénologique, in: Einfiihrung in die Metaphysik, éd. par P. Jaeger, Francfort/Main,
Klostermann, 1983 (Gesamtausgabe, t. 40), p. 121-122 (Introduction a la métaphysique,
trad. par G. Kahn, Paris, Gallimard, 1980, p. 122-123).



LA PHILOSOPHIE COMME CRITIQUE ET RESSOURCEMENT 469

religieuse. Depuis I’exclusion kantienne de toute « spéculation métaphysique »
du domaine de la connaissance et sa déportation vers celui du « dogmatisme »
inadmissible, toutes les tentatives pour réintégrer les phénomenes relevant de
I’expérience religieuse dans le giron de la connaissance ont — quitte a reverser
dans cette pure spéculation métaphysique anachronique et infondée — plutdt
accepté, voire fierement assumé leur statut de pure expérience intérieure, voire
méme, tout simplement, psychologique. A partir surtout de Schleiermacher, a
peu pres toute la théologie libérale protestante se voit emportée dans le sillage
de la révolution copernicienne et de la division postkantienne des sciences,
ou la religion se trouve réduite a une place toute relative, amputée de toute
la superbe architectonique et vérifactrice? qui fut autrefois la sienne. De la
reine des sciences, la théologie n’en est devenue méme plus la servante et ne
peut méme plus prétendre, dans le pire des cas, a la dignité que la nouvelle
hiérarchie accorde aux Geisteswissenschaften, qui n’ont pourtant pour tiche
bien modeste que de cartographier les représentations de I’esprit humain. I1 est
donc de ce fait tout naturel de se tourner vers des phénoménologues religieux
de la premiére génération, celle qui était la plus fidele a I’appel husserlien
face a cette conscience de crise et la plus 8 méme d’appliquer ses solutions au
domaine précis de la science religieuse. L'un de ceux qui aura répondu a cet
appel avec le plus de systématicité et de rigueur fut sans doute le trop méconnu
Jean Hering, pasteur protestant et éleve de Husserl. Du fait de cette situation
historique «critique», au sens littéral, la tiche devant laquelle s’est trouvé
Hering dans son travail de theése® soutenu en 1925 a la Faculté de théologie
protestante a Strasbourg risque d’avoir une odeur de combat désespéré et
d’arriere-garde. Plus encore que la crise générale de la science que I’inten-
tionnalisme essentialiste husserlien s’est donné pour tiche de surmonter en
retrouvant le fondement commun aux morceaux dispersés du champ global des
valeurs et de la connaissance, la crise, mieux : la déroute a laquelle Hering avait
a faire face était celle d’une science religieuse qui s’était trouvée éviscérée de
I’intégralité de sa substance méme, dans la mesure ou elle avait été¢ empéchée a
priori, de par la division méme des sciences, d’émettre des énoncés dotés d’une
valeur de vérité. Or, Hering ne fut bien évidemment pas le seul a se confronter
a cette situation, armé des outils de 1’époche phénoménologique. Edith Stein,
elle aussi, contribuera a son tour a remonter la pente de la trajectoire d’une

? Terme que nous empruntons aux traductions frangaises de D. M. Armstrong, pour
qui un «truth-maker» est 1’état de choses qui subsiste objectivement et indépendamment
d’une croyance, et qui est susceptible de rendre cette croyance vraie. Cf. par exemple
D. M. ARMSTRONG, « Vérités et vérifacteurs», in: J.-M. MONNOYER (éd.), La structure du
monde : objets, propriétés, états de choses, N° hors-série de la revue Recherches sur la
philosophie du langage, Paris, Vrin, 2004, p. 101-114; ¢f. surtout D. M. ARMSTRONG, 4
World of States of Affairs, Cambridge, Cambridge University Press, 1997.

3 J. HErRING, Phénoménologie et philosophie religieuse. Etude sur la théorie de la
connaissance religieuse, Strasbourg, Imprimerie alsacienne, 1925; Paris, Alcan, 1926
(dans la suite, abrégé: PPR).



470 JOHN ROGOVE

histoire de la théologie en crise et a recoller les morceaux de la relation inten-
tionnelle entre 1’épistéme religieuse comme vécu subjectif et comme contenu
objectif, notamment & travers sa mise en dialogue des philosophies husser-
lienne et thomiste. Or, si chacun de ces deux penseurs se saisira de la puissante
méthode phénoménologique pour affronter et critiquer les présupposés de la
théologie occidentale postkantienne, et ce selon les mémes grandes lignes
que suivit Husserl dans sa critique du psychologisme et de ses racines, c’est
surtout Hering qui se heurtera a certaines limites que ses propres ressources
théologiques post-luthériennes lui opposeront; Stein, elle, dont les références
théologiques remontent bien plus loin, a Thomas d’Aquin ou a Denys, arrivera
a faire remonter, de fagon bien ambigué, les racines de la crise psychologiste
de la science religieuse a Thomas lui-méme*, ce qui ouvre une bréche qui nous
permettra de critiquer, du point de vue phénoménologique, le rationalisme
théologique occidental méme.

Dans cette bréve esquisse, nous voudrions, dans un premier temps, recons-
tituer I’analyse que propose la phénoménologie heringienne de la crise que
les sciences religieuses ont connue au début du XX¢ siécle. Dans un deuxieme
temps, nous nous tournerons vers la généalogie steinienne de cette crise, en
posant une Riickfrage portant sur [’empire et les limites de la raison naturelle
chez Thomas, afin d’y identifier les racines de la doctrine empiriste et kantienne
des facultés a I’origine du psychologisme contemporain et objet de la critique
phénoménologique des racines de ce dernier a son tour. Nous souhaitons, dans
ce qui suit, suggérer en quoi la démarche de Hering, dans sa rigueur phénomé-
nologique irréprochable, ainsi que celle de Stein, permettent non seulement de
rétablir la légitimité d’une science religieuse face au psychologisme qui I’en
privait, mais rendent également possible, en déracinant une fausse image de
la raison qui était responsable de cette situation, une €bauche d’un véritable
ressourcement de la pensée religieuse auprés d’un contenu doctrinal antérieur
a la source des tendances de la pensée moderne, y compris théologique, que
nous situons chez Thomas, et a I’idée de «raison» qui est sa caractéristique la
plus intime.

La percée de Jean Hering, phénoménologue religieux «réaliste »

La radicalité de I’exclusion de la religion du champ de la connaissance
postkantienne que nous avons commencé par esquisser peut étre apprécice
a l'aune du recouvrement entre 1’idée traditionnelle de «dogme» comme
substance méme de la foi, comme son contenu véritatif dont I’affirmation définit
le fidele, et le «dogmatisme» que la philosophie se doit d’exclure. Ce recou-

* E. STElN, «La phénoménologie de Husserl et la philosophie de saint Thomas

d’Aquin», in: Ip., Phénoménologie et philosophie chrétienne, trad. par Ph. Secretan,
Paris, Cerf, 1987, p. 31-56.



LA PHILOSOPHIE COMME CRITIQUE ET RESSOURCEMENT 471

vrement peut paraitre d’autant plus embarrassant pour un phénoménologue qui
veut rétablir la science religieuse dans ses droits dés lors qu’on considére que
I’exclusion de toute thése métaphysique, qui est cela méme a quoi la réduction
phénoménologique s’emploie, peut étre vue comme une radicalisation ou un
raffinement de cette exigence kantienne antimétaphysique. La tache que se
donne Hering dans son travail de these est effectivement la mise en ceuvre de la
méthode phénoménologique dans le but de reconstituer, a partir des lambeaux
psychologistes et positivistes, une véritable «philosophie religieuse». Or, il
définit celle-ci comme

I’ensemble des propositions ayant comme théme Dieu ou le monde ou ’homme ou
quelque autre entité, vus sous I’angle d’une Religion naturelle ou positive; ¢’est-a-
dire un groupe d’affirmations soutenues ou inspirées par une attitude ou une vérité
exigée ou fournie par une Religion qui, elle-méme, aura été préalablement justifiée
par la philosophie de la religion. Cette derniére ne sera donc que le premier étage de
tout I’édifice de la philosophie religieuse.’

Hering précise aussitdt que la philosophie religieuse qu’il préconise n’est
ni la dogmatique positive, en ce qu’elle doit donner une justification philoso-
phique de son contenu, ni la théologie rationnelle, en ce que cette derniére se
veut totalement indépendante de toute positivité doctrinale. La seule & méme
donc de dégager cette place de la philosophie religieuse est bien entendu une
phénoménologie religieuse : plus qu'une simple affirmation dogmatique en ce
qu’elle est justifiée par la méthode, elle a néanmoins un contenu qui dépasse
largement les limites de la raison dite « naturelle », puisque Hering la distingue
de la «philosophie de la religion», qu’il désigne comme 1’étude de la religion
comme phénomeéne, mais qui ne saurait pourtant s’occuper des phénomenes
mémes dont s’occupe la religion. La philosophie de la religion est un travail
préalable a la philosophie religieuse, qui a pour objet la religion comme
phénomene empirique.

Voila pour Hering I’origine de la crise qui s’ensuit de celle de la raison en
général. Il en retrace les contours dans la premiére partie de sa thése, qui peut
ressembler de ce fait a une reprise de la Phdnomenologie als strenge Wissen-
schaft de Husserl d’un point de vue théologique. Effectivement, on y voit le
méme combat, au nom de 1’eidéticisme phénoménologique, contre la bifur-
cation qu’aurait subie la raison entre positivisme et relativisme, qui ne sont
finalement que les deux faces d’une seule piéce de monnaie psychologiste;
dans le cas présent, c’est de la science théologique qu’il est question, avec ses
prétentions intrinséques a une vérité qui sont d’autant plus déchues qu’elles
furent absolues, et c’est cette science que Hering se propose de reconstituer.

A la suite des autres sciences, le XIX® siécle avait assisté a une psychologi-
sation de la philosophie religieuse : les théologiens ont vu dans 1’idéalisme criti-
ciste une maniere de prémunir la sphere du religieux contre des attaques venant

5 J. HErING, PPR, p. 7.



472 JOHN ROGOVE

de la «raison», désormais cantonnée a I’expérience empirique, en ’arrimant
aux conditions de vérité appartenant a la seule sphere de I’esprit®. L’ancienne
province de la théologie naturelle étant désormais annexée aux Naturwissen-
schaften, qui excluent par principe toute considération de cet ordre, la théologie
se retranche fermement du coté des Geisteswissenschaften. Ce retranchement
était vécu comme la condition de la pure et simple survie de la théologie, au
risque de se voir totalement laminée par les restrictions criticiste et empiriste du
domaine de la connaissance objective du réel aux seules inductions du sensible
exprimable en droit uniquement par les sciences de la nature.

La philosophie religieuse se voit donc réduite a la seule religion, c’est-
a-dire a une foi intérieure, a une expérience subjective, a une affirmation
dogmatique dont la seule justification devient solipsiste et fidéiste, et a une
pratique religieuse qui n’est pas envisagée en tant qu’objet de 1’étude positive,
mais en tant que Lebensform et pratique vécue. La religion dans son objec-
tivité n’est plus que les religions dans leur positivité, une série d’artefacts et
de pratiques culturelles qui sont objets de sociologie ou d’anthropologie, et
qui sont soumis du point de vue scientifique a toutes les lois et les méthodes
d’explication génétiques et causales qui appartiennent a ces sciences et aux
domaines d’objets dont ils traitent. En outre, la religion est par ailleurs réduite
a un domaine du vécu subjectif qui obéit certes a ses propres regles et qui
pourrait faire 1’objet d’une herméneutique tres savante de la foi, mais qui serait
de ce point de vue tantét rendu hermétiquement étanche et incommunicable
par rapport aux domaines de réalité objective désormais cédés entiérement
aux sciences de la nature, tantét congu comme un domaine qui, quitte a avoir
su reprendre ses droits aux Naturwissenschaften, se retrouve inéluctablement
réductible a celles-ci.

La réduction de la philosophie en général aux considérations psycho-
logiques dans la deuxieéme moiti¢ du XIXe® siecle, sur un terrain préparé par
le kantisme, toucha de maniere particulierement complete la philosophie
religieuse. Néanmoins, les prémisses d’une premiére réaction antipsycho-
logiste, occasionnée par une persistance ou une résurgence des questions
concernant la valeur de vérité des propositions religieuses, ne tarderont pas a
surgir:

La psychologie, resserrant les phénomeénes religieux entre les mailles dun déter-
minisme rigoureux qui leur prescrit la maniere de coexister et de se succéder ainsi
que leurs rapports avec la vie psychique ambiante, se révélait totalement inapte a
répondre aux questions d’ordre épistémologique et axiologique: en effet, par quel
miracle la psychologie religieuse pourrait-elle faire le départ entre des croyances
vraies et des croyances fausses ?’7

Autrement dit: la théologie psychologisée a accepté d’emblée et a priori,
c’est-a-dire méthodologiquement, que la validité de ses énoncés se limite a la

§ Ibid., p. 9.
7 Ibid., p. 12.



LA PHILOSOPHIE COMME CRITIQUE ET RESSOURCEMENT 473

sphere des phénomenes purement subjectifs et qui obéissent néanmoins a des
régularités causales empruntées ou attribuées entierement a la sphére physique.
Cette derniere est la sphere de la « véritable objectivité », alors que la théologie
ne peut participer a cette sphére «objective» que par effraction: c’est-a-dire,
en tant qu’elle est porteuse des traces d’une hésitation due a une mauvaise
conscience méthodologique et attribuée a une nostalgie injustifiable de super-
stitions préscientifiques.

A Dautre extrémité et comme par réaction & cette psychologisation, on a
tenté de ré-enraciner la science religieuse du coté de ’objectivité positive par
son historicisation ou par sa sociologisation, en cherchant a placer son contenu
scientifique réel dans I’étude de ses institutions et pratiques, a savoir de tout
ce qui est susceptible d’étre étudi¢ de I’extérieur et a la troisieme personne,
abstraction faite des croyances et vécus subjectifs. Mais a moins de présupposer
implicitement des valeurs axiomatiques, on ne saurait parler d’une religion
comme dotée d’un quelconque contenu vrai, qui serait totalement immanente
a son histoire ou aux formes positives de sa pratique et accessible uniquement
a travers I’étude de celles-ci; et cette étude ne dépasserait jamais le simple
stade du recensement des faits positifs de 1’histoire des religions comme faisant
intégralement partie du développement réel des sociétés humaines. On ferait
I’histoire de la religion comme on ferait celle de la cuisine ou de 1’architecture,
avec la méme valeur objective garantie. Mais c¢’est une tentative pour rendre
objective la science religieuse qui maintient et qui laisse intouchée la structure
de division postkantienne entre Geistes- et Naturwissenschaften.

Voila donc la situation critique dans laquelle se trouve une philosophie de
la religion réduite, comme le reste de la philosophie par ailleurs, a un compar-
timent de la psychologie, et encore a un de ceux qui ont le moins de choses
a dire au sujet du vrai, du faux, et du réel et de la nature — si ce n’est tout
simplement de la «nature», dans sa «vérité» intouchable car irréfutable, de
I’affect religieux interne et privé dans sa simple facticité. Si le simple fait d’un
affect privé est irréfutable, c’est qu’il ne prétend plus a aucune prise objective
ou scientifique sur le réel.

Face a cette situation, I’apport de la phénoménologie a la philosophie
religieuse n’est, selon Hering, ni de I’ordre de la psychologie religieuse ou de
I’herméneutique de la foi comme Erlebnis ou état subjectif, voire affectif, ni
relatif a la construction préalable d’une «espéce de substructure rationnelle de
la religion, mettant la dogmatique a I’abri des objections sceptiques». Cette
derniére, c’est la métaphysique au sens traditionnel qui, selon Max Scheler,
«aspire a une connaissance extra-religieuse de Dieu», et qui se fonde sur la
connaissance scientifique du monde qu’elle compléte et complémente, comme
théologie naturelle®.

Cependant, Hering critique Scheler, dans la mesure ou celui-ci pose, comme
Thomas d’ Aquin par ailleurs, la voie de la raison naturelle (la « métaphysique »

8 Ibid., p. 89.



474 JOHN ROGOVE

commune a la théologie «naturelle» et «rationnelle») comme indépendante
de la voie «religieuse», mais tendant vers la méme fin, sans pourtant que
cette «identité de fins» puisse «se constituer pour la conscience» dans une
intuition adéquate®. Scheler se contenterait plutdt de renvoyer a 1’hypothése
extra-phénoménologique d’une harmonisation préétablie ou supposée entre
ces deux buts, c’est-a-dire a une thése « métaphysique», non donnée et non
expérimentée a propos de la nature Aumaine positive.

Le probleme, du point de vue phénoménologique, est que dans cette vision,
traditionnelle dans la théologie occidentale, qui pose la raison naturelle comme
une voie alternative et parallele a celle de la révélation divine, et donc au
contenu dogmatique de la foi, c’est-a-dire aux «affirmations soutenues |...]
par [...] une vérité exigée ou fournie par une Religion», la voie de la raison
est vue et acceptée a priori comme étant a la fois autonome par rapport a la
révélation et menant au méme but, a la méme vérité une et unique, sans que,
comme le souligne Hering, cette convergence soit phénoménologiquement
donnée. Le véritable ennui, ¢’est que, toujours selon cette tradition, I’exigence
d’intuitivité propre a la phénoménologie est par définition une exigence et une
possibilité de la seule raison naturelle, qui en exclut donc d’office le mode de
«connaissance » propre a la foi, qui en vérité n’en est pas un.

Vers une généalogie phénoménologique des racines de la bifurcation
de la théologie occidentale: Hering avec Stein

Edith Stein a bien saisi I’enjeu et I’origine du probléme dans son travail sur
Husserl et Thomas d’Aquin'®: chez Thomas, I’idée de «nature» est « factice»
et donc la «raison naturelle» se référe aux facultés finies de I’homme créé,
c’est-a-dire empirique, ou, selon Stein, la raison phénoménologique, c’est
la «ratio» en tant que telle, laquelle est commune chez Thomas a la fois a
la raison naturelle ef a la divinité telle que celle-ci se manifeste a travers la
révélation positive. Mais avant de revenir a cette question d’une éventuelle
bifurcation de la ratio chez Thomas qui aurait pu préfigurer ou conditionner
en amont celle, moderne, de la philosophie de la religion et de la philosophie
religieuse, retournons a la réponse phénoménologique donnée par Hering aux
conséquences psychologistes de cette bifurcation en aval.

La phénoménologie religieuse est heureuse d’affirmer, comme toute la
théologie post-schleiermachérienne, 1’autonomie de la religion par rapport a
la pensée scientifique. Mais a la différence de celle-ci, qui croit protéger la
foi contre le scientisme ou le criticisme en en retranchant la vérité du coté
subjectif et affectif, la phénoménologie meéne une critique plus radicale qui est

% Ibid., p.92. Cf. THOMAS D’ AQUIN, Summa Contra Gentiles, 1. 4 ; Summa Theologiae,
L:g: 1;a: 1.
10 E. STEWN, art. cit.(cf. supra, note 4).



LA PHILOSOPHIE COMME CRITIQUE ET RESSOURCEMENT 475

la seule a méme de faire ressortir I’hypothese métaphysique non évidente qui
avait limité pour commencer I’idée de vérité et de raison a I’empirie factuelle,
et qui avait méme congu notre expérience intérieure, dont la psychologie serait
la science, sur le modele empirico-causal. L’autonomie de la phénoménologie
religieuse par rapport aux sciences de la nature est donc bien plus radicale que
celle qu’avait entrevue la théologie romantique: elle en est fondatrice, car elle
se situe a un niveau de plus grande évidence que celle dont jouissent certaines
sciences, dont la psychologie mécaniste.

Prenons I’exemple donné par Hering, celui de I’expérience intentionnelle
du «divin», du sacré, du saint, ou méme du «numineux». Ceux-ci se consti-
tuent en objet pour la conscience qui en fait I’expérience, non pas comme un
affect intérieur, mais exactement de la méme maniere que le beau ou le bien
se constituent en objets eidétiques dans notre expérience spontanée: comme
des qualités objectives inhérentes a une chose, tout comme sa rougeur ou sa
spatialité. Cette constitution objectivante, cette présence intentionnelle est donc
bien plus immédiate et évidente que la division positiviste ou kantienne de
I’expérience en données sensibles et « valeurs» ou axiomes purement formels
de I’action — que ceux-ci soient des conventions linguistiques arbitraires ou
des conditions transcendantales déduites de I’expérience qui nous permettent
d’agir, comme des nobles fictions, mais qui n’y apparaissent point. Autrement
dit, de méme que notre «expérience » du principe de contradiction, du nombre
4, du rouge ou de la temporalité a plus d’évidence que celle d’une quelconque
théorie ou hypothése biologique, anthropologique ou autre qui prétendrait
expliquer la geneése ou la véritable «nature» de ces premieres évidences, mais
qui en méme temps en supposent 1’évidence du point de vue méthodologique et
axiologique elle-méme, de méme en est-il pour I’expérience du sacré, du divin,
etc. La différence d’avec 1’approche anthropologique positiviste de ces mémes
phénomenes — qui les prend pourtant, elle aussi, au sérieux comme étant dotés
d’une réalité objective constituable en science — est la suivante: si les sciences
positives que sont 1’anthropologie ou I’ethnologie du fait religieux (tel qu’ont
pu I’étudier par exemple un Durkheim'' ou un Lévi-Strauss) étudient ces faits
comme ayant une consistance objective, cette derniére ne va pas plus loin
qu’une représentation subjective existant objectivement chez autrui, et n’a
jamais le statut d’un objet constitué intentionnellement en et pour lui-méme
dans le vécu du sujet scientifique. Par conséquent, méthodologiquement (et
métaphysiquement), cette anthropologie du fait religieux vaut strictement la
méme chose qu’une psychologie rigoureusement empirique de 1’apprentissage
des mathématiques ou de I’acte individuel de saisie des objets prétendument
logiques ou mathématiques sans présupposer la validité de ces objets. Cette
psychologie a sa place et sa légitimité propres a coté ou indépendamment de

"' Par exemple, Les formes élémentaires de la vie religieuse (1912) de DURKHEM est
le paradigme méme de 1’approche sociologisante évoquée ci-dessus.



476 JOHN ROGOVE

la science mathématique proprement dite, mais il serait pourtant absurde de la
confondre avec celle-ci.

Et voila donc que, de méme que ’antipsychologisme husserlien des prolé-
gomenes aux Recherches logiques se propose de restituer aux objets inten-
tionnels logico-mathématiques leur plein droit, de méme Hering se propose-t-il
de rétablir les vécus intentionnels religieux dans leur caractére propre, qui est
celui de viser un objet porteur d’une valeur de vérité. Fidéle a la méthode de
la réduction, I’approche phénoménologique, tout en restant en dega de toute
affirmation positive au sujet de cette valeur de vérité, se borne a décrire cette
valeur dont les objets sont porteurs dans la mesure ou celle-ci se présente ou
se manifeste avec ces objets. Sous réduction, ils se présentent non seulement
comme étant dotés des qualités d’étre rouges et ronds, mais aussi de celle d’étre
percus, imaginaires, etc.

On peut dégager de cela ce que Hering, suivant le vocabulaire de 1’école
«réaliste» de Gottingen qui était le sien, désigne comme une «ontologie du
Divin», mais que nous désignerons plus volontiers comme une «eidétique du
Diviny: ce qui, a travers la variété et empirique et possible des expériences du
religieux, se dégage comme leur socle commun invariable. La question de sa
«réalité » et de savoir en quel sens il faut entendre cette réalité est au fond du
méme type que celle qui concerne la «réalité» platonicienne des nombres —
une disputation métaphysique, extra-phénoménologique.

En effet, I’essence du divin n’est ni une abstraction, ni une induction faites a
partir de la psyche anthropologique ou d’une forme de vie religieuse historique
empirique réelle. Or, loin de nier I’importance de ’histoire, des institutions et
de la culture pour la saisie des essences divines, Hering entrevoit'* le role de
I’éducation, de la culture au sens d’une autorité épistémique qui cultive les
ames de sorte a les rendre aptes a se défaire des idoles conceptuelles. En ce
sens, leur procédé n’est pas si éloigné de celui par lequel la méthode phénomé-
nologique réduit les présupposés métaphysiques sur lesquels s’érigent doctrines
et idéologies, qui font écran a la pleine réalisation phénoménologique des
intentions, y compris du divin, comme étant des évidences parmi d’autres de la
vie intentionnelle, en deca de toute métaphysique. Comme un maitre phénomé-
nologue qui exercerait et qui entrainerait les dmes de ses disciples a la vision
des essences a travers I’apprentissage de la rude ascése cognitive et spirituelle
de la réduction — ascése qui exige également I’apprentissage d’un détachement
progressif de ’ame du disciple par rapport & I’emprise qu’exercent sur elle des
théses métaphysiques présupposées, un attachement qui peut et méme doit se
revétir d’une forte affectivité, voire d’une Aybris intellectuelle et morale.

C’est de cette maniere qu’il nous semble que la phénoménologie, et méme
peut-Etre elle seule, est en mesure de rendre possible un ressourcement au sens
strict de 1’idée méme de vérité religieuse, par-dela un certain nombre d’inno-
vations modernes qui, loin de remonter a Kant, ou méme a Galilée, semblent

12 J. HERING, op. cit., p. 102-103.



LA PHILOSOPHIE COMME CRITIQUE ET RESSOURCEMENT 471

plonger leurs racines dans une certaine idée de la ratio (et de la relation entre
raison humaine et vérité divine) qui s’est constituée au travers du Moyen Age
latin et arabe. D’ou I’exigence d’une généalogie de la raison théologique qui
prolongerait la critique heringienne de cette crise des sciences religieuses
au-dela d’une Réforme qui fut, en toute vraisemblance, I’horizon absolu de
I’orthodoxie du pasteur protestant que fut Hering, et qui chercherait les racines
de cette orthodoxie comme celles de cette crise dans la tradition médiévale
occidentale en tant que source des impasses du rationalisme occidental.

Comme on I’a déja vu, E. Stein reléve que la distinction kantienne si
problématique entre deux types hétérogeénes de connaissance disponibles
respectivement a ’intellectus archetypus et Vintellectus ectypus était déja
opératoire en germe chez Thomas d’Aquin, lorsque celui-ci pensa la raison
naturelle comme une voie autonome et étanche par rapport a la foi, voie qui
entretient cependant un rapport ambigu a la ratio, c’est-a-dire a la vérité en
tant que telle, dans son unicité absolue. Cette ambiguité laissait ouverte au
moins la possibilité qu’on assimile au bout du chemin la raison en tant que
telle aux seules facultés humaines, et qu’on finisse, justement, par exclure
la «dogmatique» de celle-ci. Stein souligne a juste titre ici le contraste avec
Husserl: pour ce dernier, des qu’on entre sur le terrain du discours sensé, on a
affaire a la raison méme dans son unicité absolue: elle ne saurait étre de deux
espéces hétérogenes selon le type de sujet, humain ou divin, dont il s’agit et
chez qui ces intuitions s’actualisent; ainsi, la nécessité a priori que les objets
spatio-temporels apparaissent par esquisses n’est pas une nécessité relative a
notre entendement et donc inhérente a ce dernier, mais une nécessité absolue
inhérente aux choses spatio-temporelles mémes et par 1a méme aussi a la raison
en tant que telle, puisque la raison a précisément pour tache de saisir les choses
dans leur essence, y compris dans I’essence de leur apparaitre, 1’essence, par
exemple, d’une chose comme la spatialité .

Ainsi, dans la méthode phénoménologique, la question de 1’absoluité ou de
la relativité du contenu d’une représentation ceéde la place a celle, dépourvue
d’impasse métaphysique spéculative, de la relative p/énitude du simple accés a
un contenu qui, dans la mesure (relative) ou I’on réussit a en avoir I’intuition,

13 Cf. E. HusserL, Gesammelte Werke : Husserliana, t. 111/1: Ideen zu einer reinen
Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie, livre premier: Allgemeine
FEinfiihrung in die Phdnomenologie, éd. par K. Schuhmann, La Haye, Martinus Nijhoff,
1976, § 43, p. 78; Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phéno-
ménologique pures, tome premier: Introduction générale a la phénoménologie pure,
trad. par P. Ricceur, Paris, Gallimard, 1950, p. 139. Cf. aussi Husserliana, t.VII: Erste
Philosophie (1923-1924), premiére partie : Kritische Ideengeschichte, éd. par R. Boehm,
La Haye, Martinus Nijhoff, 1956, p. 208-287. Sur la question de la critique husserlienne
du psychologisme kantien, cf. aussi D. PRADELLE, Par-dela la révolution copernicienne.
Sujet transcendantal et facultés chez Kant et Husserl, Paris, PUF, 2012, p. 29-79 et
passim; cf. également J. RoGovg, « La phénoménologie manquée de Foucault: Husserl
et le contre-modéle de I’anthropologisme kantien», Philosophie 123 (2014), p. 58-67.



478 JOHN ROGOVE

est absolu. La question d’une distinction de principe ou a priori entre
raison «naturelle» et connaissance divine devient par 1a inopérante. «Dieu
lui-méme», pour Husserl ', ne saurait se donner un objet spatial autrement
que par esquisses, car sinon il y aurait effectivement une carence dans 1’enten-
dement divin, puisque celui-ci passerait a coté de I’essence de la spatialité. 11
pourrait en savoir beaucoup et méme infiniment plus que ce que nos limitations
empiriques nous permettent d’en savoir, mais Dieu doit néanmoins passer par
ce moment intuitif. Par rapport a Dieu, ’homme est dans une relation analogue
a celle d’un aveugle ou d’un daltonien avec quelqu’un de voyant, lorsqu’il
s’agit de justifier les lois d’essence exprimant 1’incompatibilité du rouge et
du vert. L’état de nos facultés nous permet d’accéder a une nécessité et a une
universalité qui ne dépendent nullement de ces facultés.

D’un autre point de vue, on pourrait entendre la distinction thomiste ou
encore alfarabiste entre raison naturelle et doctrine sacrée ou connaissance par
révélation divine comme une différence de fait entre la raison en tant que telle
et ce précisément dont la phénoménologie exige la mise entre parenthéses a
titre d’hypotheése métaphysique non donnée dans I’expérience, voire de préjugé
a amputer définitivement. D’apres cette lecture, on pourrait y voir 1’ancétre
des impasses postkantiennes et post-schleiermachériennes qui, en limitant
le domaine de I’humainement connaissable a celui de 1’expérience sensible,
auraient implicitement dépourvu le discours et le phénomene religieux de toute
valeur de vérité, en les cantonnant du coté purement subjectif, psychologique
et affectif.

Or il est évident que, chez Thomas, au contraire, le contenu de la croyance
religieuse a une valeur de vérité objective et que, tout comme chez Husserl,
la tdche infinie de la science pour I’homme, qui ne trouve jamais son repos
dans la raison discursive, tire son caractére inachevable du caractére fini et
imparfait des facultés humaines créées, finitude qui est accidentelle par rapport
a I’essence méme de la raison. Néanmoins, si chez Thomas la foi releve
d’une connaissance «certaine mais non évidente (uneinsichtig)'>» du divin,
la question de I’intuitivité au sens phénoménologique se pose: si I’inacces-
sibilité de certaines lois d’essence, dont celles qui caractérisent le divin, est
déterminée par I’état relatif de nos facultés, il ne s’en suit pas que cette déter-
mination nous échappe dans tous les cas ou qu’elle nous soit imposée par une
facticité empirique insurmontable. Comme nous 1’avons évoqué a la suite de
Hering, 1’apprentissage phénoménologique est avant tout un entrainement a
passer de I’empirique ou du préjugé métaphysique a la vision de 1’essence; or
cette vision, comme le disent implicitement Husserl et Hering, si elle n’¢tait
nullement entravée par nos limitations accidentelles (qui sont matérielles mais
aussi morales et spirituelles), s’apparenterait a une vision divine : nous verrions
alors les choses telles que Dieu les voit.

14 E. Husserwr, Ideen I, ibid., § 43, p. 78 ; trad. fr., p. 139.
15 E. STEIN, art. cit., p. 36.



LA PHILOSOPHIE COMME CRITIQUE ET RESSOURCEMENT 479

Le ressourcement de la théologie, par-dela 1’horizon occidental,
que permet la méthode phénoménologique

Voila donc, il nous semble, I’'une des voies par lesquelles la phénoméno-
logie religieuse permet un ressourcement insigne de la théologie. S’il nous
semble que la démarche de Hering nous fournit les outils conceptuels qui nous
permettent de critiquer a la racine cette bifurcation de la raison occidentale qui
est a la source de la crise des sciences, mais aussi de la théologie moderne,
il nous parait également probable que Hering n’était pas prét a s’affranchir
de son propre horizon théologique. Or, cet horizon était celui de la théologie
occidentale post-thomiste, dans la lignée de laquelle la théologie réformée
s’inscrit pleinement, comme nous venons de le voir. Notre hypothése, que nous
ne pouvons développer ici, est que la critique que la phénoménologie religieuse
fait subir a cet horizon devrait par 1a méme permettre de le dépasser et de se
ressourcer positivement aupres de certaines doctrines orientales et patristiques
dont les théories de la connaissance du divin échappent aux impasses de la
bifurcation occidentale qu’on a pointée. Par exemple, dans la doctrine de la
théose des Péres grecs ou de Grégoire Palamas, la vision divine se conquiert
lentement dans la vie monastique par 1’exercice d’une ascese a la fois morale
et cognitive par laquelle on s’entraine a se défaire progressivement de notre
attachement aux idoles conceptuelles'®. La transformation concomitante de
nos facultés et le développement de celles qui nous permettent d’accéder a
I’intuition du divin se font au fur et 8 mesure d’'une métamorphose ontologique
de notre nature finie, qui est le substrat en premier lieu de nos facultés réelles
d’entendement et de sensibilité. Nous nous divinisons, selon Athanase, et c’est
cette divinisation qui est seule 8 méme de rendre nos facultés aptes a percevoir
une essence divine aux énergies desquelles nous nous assimilons peu a peu
dans le processus du salut. Hering nous explique, quant a lui et a sa fagon, cette
relation dynamique: [a foi précéde la gnose, mais aussi: la foi présuppose la
gnose'’. Cela veut dire que c’est 1’état caractériel du sujet, sa foi, mais aussi
sa vertu ou sa sainteté, qui est la condition pour intuitionner le divin; et par
la méme, I’acte intentionnel, dont la foi est une variante, pose I’objectivité
réelle de son corrélat dans I’évidence. Pour de nombreux Péres de I’Eglise,
la katharsis préalable a la vision de cette essence ne déroge pas a 1’idée selon
laquelle il serait impossible de constituer Dieu comme objet dans son essence,
non seulement par 1’habile distinction faite par ces théologiens entre essence

16 Sur la question du rapprochement a faire entre la pratique de 1’époché phénomé-
nologique et celle de 1’hésychasme orthodoxe, ¢f. par exemple 1’étude de N. DeprAZ,
Le corps glorieux. Phénoménologie pratique de la Philocalie des Péres du désert et des
Peéres de | ’Eglise, Louvain, Peeters, 2008.

17" J. HERING, PPR, p. 118-121.



480 JOHN ROGOVE

et énergies, mais aussi par le fait que cette transformation de nos facultés
cognitives réduit a néant la distance constitutive de la distinction entre sujet et
objet, dans 1’élimination cathartique du péché originel qui nous sépare de Dieu.
Car c’est ce méme état infralapsaire qui nous enfermerait du coté des facultés
naturelles dans I’empiricité.

Voila donc 1’ébauche d’une proposition d’élargir au-dela de la modernité
I’application spéciale a la théologie et a la science religieuse de la critique
husserlienne de la crise des sciences et de I’humanité tout entiere qu’avait
déja effectuée Hering dans son travail important et trop méconnu. Nous
sommes parti de I’hypotheése que 1’orthodoxie méthodologique husserlienne
qu’applique Hering a la crise des sciences religieuses, et plus précisément au
psychologisme qui caractérisait la théologie libérale protestante, était la plus a
méme de mettre a nu les présupposés que celle-ci partage avec la modernité tout
entiére ; or nous avons fait le constat que cette méthode puissante mene au-dela
de I’horizon des engagements doctrinaux de Hering lui-méme, et donc de ses
propres présupposés. Nous avons prété ensuite attention a 1’esquisse d’une
généalogie de la vérité religieuse chez Edith Stein, qui trouve les prémisses de
I’isolement et de I’exclusion postkantiens de cette vérité déja dans la scolas-
tique occidentale. Car cet isolement recouvrait déja une unicité fondamentale
de la notion de vérité opératoire dans I’Eglise des Péres d’Orient.

La science de Dieu et le salut comme science, qui sont I’objet double de
la théologie dans la mesure ou celle-ci se prend au sérieux comme porteuse de
valeur de vérité, pourraient bien, de ce point de vue, dépendre d’un dépassement
phénoménologique de la philosophie moderne qui est aussi un retour a une
intentionnalité plus originaire, purifiée de toute la sédimentation psychologiste,
positiviste et criticiste. La phénoménologie comme philosophie religieuse,
telle qu’on en trouve le projet chez Hering, semble a méme de reprendre la
place que lui avait usurpée une philosophie de la religion conditionnée par des
hypotheses qui avaient rendu impossible tout son contenu.



	La phénoménologie comme critique et ressourcement de la philosophie religieuse de l'occident

