Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 1

Artikel: La théologie et I'exégese bibliques de Jean Hering sont-elles
phénoménologiques?

Autor: Camilleri, Sylvain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 449-465

LA THEOLOGIE ET L’EXEG]:ESE BIBLIQUES DE JEAN
HERING SONT-ELLES PHENOMENOLOGIQUES ?

SYLVAIN CAMILLERI

Résume

Cette étude pose la question de savoir si, et le cas échéant, comment ['ceuvre
phénoménologique de Hering informe son eeuvre théologique et exégétique.
Pour y répondre, nous commengons par examiner le concept de « philosophie
religieuse » dans son lien a la phénoménologie tel qu il se dévoile dans sa these
de licence de 1925, ce qui nous conduit notamment a interroger la place de la
meétaphysique et la portée de la réduction phénoménologique pour et dans une
théorie de la connaissance religieuse. Nous tdchons ensuite de montrer qu il y
a bien une greffe de la phénoménologie, ou plus exactement du réalisme phéno-
meénologique défendu par Hering, sur l'exégése dans certaines de ses inter-
prétations du texte néotestamentaire, mais une greffe limitée, au sens ou, loin
d’empiéter sur les prérogatives de la méthode historico-critique en la matiere,
la phénoménologie la compléte avantageusement, voire nécessairement.

Introduction

Jean Hering a toujours vécu entre deux mondes: celui de la philosophie
et celui de la théologie. Du début jusqu’a la fin. On pourrait certes distinguer
deux périodes dans son «ceuvre» : phénoménologique jusqu’aux années 1930
environ et exégétique par la suite. Cette périodisation ne serait pas totalement
fausse, mais il conviendrait toutefois de la nuancer. S’il est vrai que 1’essai
sur I’essence paru en 1921 dans 1’Annuaire dirigé par Husserl ' est la premiére
publication significative de Hering, nous savons qu’il est suivi de prés par une
these de licence sur Clément d’Alexandrie en 1923. De méme, le «grand»
livre de 1937 sur le Royaume de Dieu et sa venue est précédé de Phénoméno-
logie et philosophie religieuse en 1926 De méme encore, il est remarquable

I'J. HERING, « Bemerkungen iiber das Wesen, die Wesenheit und die Idee», Jahrbuch
fiir Philosophie und phdnomenologische Forschung 4 (1921), p. 495-543.

2 J. HERING, Le Royaume de Dieu et sa venue. Etude sur ['espérance de Jésus et de
l"apétre Paul, Paris/Neuchatel, De]aqhaux & Niestlé, 1959; du méme auteur, Phéno-
meénologie et philosophie religieuse. Etude sur la théorie de la connaissance religieuse,
Paris, Alcan, 1926 (abrégé dans la suite: PPR).



450 SYLVAIN CAMILLERI

que les commentaires de Paul® soient contemporains de certains des récits et
des études sur I’histoire et sur I’actualité du courant phénoménologique*. Ce
rappel trés sommaire de quelques éléments chronologiques et bibliographiques
a pour seul dessein d’indiquer que ce chemin conduisant «de I’eidétique a la
phénoménologie de la vie religieuse»® puis de celle-ci a I’exégese biblique,
Hering n’a cessé de le parcourir dans les deux sens. C’est du moins ce que nous
voudrions tenter de montrer en mettant a 1’épreuve cette espece de «mantra»
qui revient sous la plume de nombreux protestants qui ont rendu hommage a
Hering ; mantra d’apres lequel ses travaux exégétiques seraient tout imprégnes
de pensée phénoménologique. Pour ce faire, nous partirons de la trés courte
notice que le professeur strasbourgeois Roger Mehl consacre a Hering dans
I’ Encyclopédie du protestantisme. 11 y écrit notamment que ’exégese biblique
de notre penseur combine les apports de I’école historico-critique et ceux de
I’école phénoménologique, « en ce sens, lit-on, qu’a propos de chaque péricope,
il cherche a saisir I’objet de sa visée intentionnelle» ¢

En écrivant cela, il nous semble que Mehl ne savait peut-étre pas a quel
point il cernait précisément le type de lecture phénoménologique de la Bible
proposé implicitement par Hering. Expliquons-nous. Ce qui intéresse avant
tout notre penseur dans ses travaux exégétiques, c’est bien ’objet de la visée
intentionnelle de la péricope, et non la visée intentionnelle de la péricope
elle-méme ou en elle-méme. Il serait possible de reformuler en disant que,
dans le champ de la donnée phénoménologique qu’est le Nouveau Testament,
Hering privilégie [’aspect noématique sur l’aspect noétique. En réalité,
cela n’est guére surprenant. Cela est méme extrémement cohérent avec la
conception «réaliste» de la phénoménologie qui a toujours été la sienne. Son
intérét va a 1’essence et aux lois d’essence, y compris, donc, dans ses interpré-
tations bibliques. Pourquoi donc ? Tout d’abord parce que c’est le moyen le
plus sir de sauver ’exégese du péril psychologiste. En la matiere, ’exégese
n’est pas moins menacée que ne 1’était et I’est encore la philosophie. Hering
est assez clair sur ce point dés le troisiéme paragraphe de Phénoménologie
et philosophie religieuse. 11 y décrit de maniére tout a fait précise une triple

* Nous faisons en particulier référence a J. HErRING, La premiere épifre de saint
Paul aux Corinthiens, Neuchitel, Delachaux & Niestlé, 1949 ; L épitre aux Hébreux,
Neuchétel, Delachaux & Niestlé, 1954 ; La seconde épitre de saint Paul aux Corin-
thiens, Neuchatel, Delachaux & Niestlé, 1958, trois ouvrages parus dans la collection
«Commentaire du Nouveau Testament».

* Cf notamment J. HERING, « La phénoménologie d’Edmund Husserl il y a trente
ans. Souvenirs et réflexions d’un étudiant de 1909 », Revue internationale de philosophie
2 (1939), p. 366-373; «Littérature phénoménologique récente», Revue d histoire et de
philosophie religieuses 23 (1943), p. 237-244 ; «Bulletin de philosophie phénoménolo-
gique», Revue d’histoire et de philosophie religieuses 30 (1950), p. 51-55.

5 (C’était le titre des journées d’étude organisées par Dominique Pradelle et Claudia
Serban & I’Ecole normale supérieure de Paris en avril 2015.

® R. MEHL, art. « Hering, Jean», in: P. GiseL, L. KAENNEL (€ds), Encyclopédie du
protestantisme, Paris, PUF, 2006, p. 581.



LA THEOLOGIE ET L’EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 451

réduction subie: de la philosophie religieuse a la philosophie de la religion, de
la philosophie de la religion a la psychologie de la religion, et de la psychologie
de la religion au psychologisme.

La premiére réduction ressortit a une interprétation particulierement
étriquée de Kant et de Schleiermacher: la profusion des idées métaphysiques,
devenues incontrolables, conduisit la théologie philosophique a «renvoyer
la religion dans les limites de ’expérience»” et «a abdiquer en faveur d’une
philosophie de la religion étudiée comme manifestation de la conscience
humaine » .

La seconde réduction s’éclaire a la lumiére d’un choix malheureux : voulant
se préserver des dangers du naturalisme progressant de maniére fulgurante au
XIXe siecle, la philosophie de la religion a cru voir dans la psychologie son
meilleur allié’. C’était sans compter avec le tournant expérimental qu’allait
prendre cette dernic¢re et qui devait la conduire a cesser de comprendre la
religion pour se contenter de I’expliquer par des lois psychiques, voire des
processus physiologiques.

La troisieme et derniére réduction est la conséquence extréme de la précé-
dente: en «resserrant les phénomeénes religieux entre les mailles d’un détermi-
nisme rigoureux qui leur prescrit la maniére de coexister et de se succéder»'?,
la psychologie de la religion, dans sa version expérimentale comme dans sa
version descriptive, devait finir par faire une croix sur les «objets transcen-
dants» que visent les phénomenes de la vie religieuse pour ne plus considérer
que leurs « caractéres immanents» ',

Et Hering de soutenir qu’a ce stade, échappe «a 1’analyse tout ce qui fait
le caractere propre de la religion» '?, autrement dit son essence. Nous allons
bientdt nous attarder sur ce point, mais qu’il nous soit permis de dire des ici
que le terme «essence» utilisé pour gloser I’expression «caractere propre de
la religion» n’est plus I’essence de la religion ou du christianisme dont parle la
dogmatique évangélique traditionnelle, mais bien I’essence en son sens phéno-
ménologique. Non pas, donc, ce «concept idéal» ou ce grand Principe tout a
la fois causal et téléologique, mais cette structure formelle ou matérielle de la
chose méme, son a priori concret qui va également par le nom d’eidos.

Métaphysique et phénoménologie

En montrant que la théologie exégétique n’était pas moins vulnérable au
danger du psychologisme que la philosophie phénoménologique, nous avons

7 J. HERING, PPR, p. 9.
8 Jbid., p. 11.

° Ibid.

10 Ibid., p. 12-13.

U Jbid. p. 14.

12 Jbid.



452 SYLVAIN CAMILLERI

de fait établi un lien entre ces deux matieres. Ce lien se résume-t-il a cette
vulnérabilité ? Nous ne le pensons pas. Il nous semble en effet que si théologie
exégétique et philosophie phénoménologique devaient affronter un méme
destin, c’est parce que moyennant certains accords quant a leurs désaccords,
toutes deux relévent en droit de cette «super-catégorie» que Hering nomme
la « philosophie religieuse ». Naturellement, cela parait beaucoup plus évident
pour la théologie exégétique que pour la philosophie phénoménologique. A ce
sujet nous ferons deux remarques.

Premiere remarque: il n’est certainement pas question d’affirmer péremp-
toirement que la phénoménologie est consubstantielle a la philosophie
religieuse. Si Hering a intitulé son ouvrage de 1926 Phénoménologie ET
philosophie religieuse, c’est précisément parce qu’il s’agissait pour lui, non de
présupposer I’inclusivité de ce «et», mais d’en mesurer la portée.

Deuxieme remarque: si, ainsi que Hering 1’écrit, 1a philosophie religieuse
n’est pas seulement un «groupe de recherches ayant pour objet la Religion
elle-méme», mais «1’ensemble des propositions ayant comme théme Dieu ou
le monde ou I’homme ou quelque autre entité vus sous 1’angle d’une Religion
naturelle ou positive» ', alors il n’y a guére de raison de contester que la
phénoménologie puisse avoir partie liée avec cette philosophie religieuse.

De raison, il pourrait néanmoins s’en trouver une, et non des moindres si
I’on part d’une conception « minimaliste» de la phénoménologie, pour parler
avec Dominique Janicaud '*. Nous n’avons nullement I’intention de situer ici
Hering dans le développement qui a conduit au «tournant théologique de la
phénoménologie frangaise», sinon pour rappeler d’'un mot que Hering est
loin d’étre naif quant aux risques qu’encourt la phénoménologie a s’enfoncer
dans la théologie sans poser ses conditions '°; et ce méme s’il est vrai qu’il
s’inquiéte davantage des détournements de la phénoménologie a des fins
théologico-politiques que de la difficile question de la ductilité de ses principes
méthodiques.

Au lieu de tout cela, nous voudrions faire remarquer que la principale
raison qui ferait obstacle au rapprochement de la phénoménologie et de la
philosophie religieuse serait le caractére ouvertement métaphysique de cette
derniere. Or, inutile de rappeler qu’a ce sujet, le cceur de la phénoménologie
n’a cess¢ de balancer et balance encore. Mais force est de constater que pour
Hering le probléme ne se pose méme pas — y compris si I’on s’oriente d’apres
une conception strictement husserlienne de la phénoménologie. Cela est bien
stir discutable mais non directement condamnable.

Premierement car la phénoménologie n’est certainement pas incompatible
avec la métaphysique telle que I’entend Hering, a savoir cette «branche» a

B Ibid., p. 7.

“ Cf. D. Janicaup, Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise,
Combas, L’Eclat, 1991,

15 Cf.J. HEriNG, PPR, p. 73-78.



LA THEOLOGIE ET L’EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 453

laquelle doit étre rattachée «toute affirmation concernant une entité repré-
sentée comme inaccessible a I’étude empirique, mais comme existant “actuel-
lement”» 6.

Deuxiemement car Husserl lui-méme, a travers I’intérét qu’il porte a la
question-limite du sens et de la finalité de I’Univers dans ses écrits tardifs,
envisage la possibilité de développer une science «indépendante» mais
«complémentaire» de la phénoménologie, a savoir une « métaphysique téléo-
logique» . _

Il est vrai cependant que les rapports exacts de cette métaphysique téléo-
logique avec la philosophie religieuse resteraient a préciser; tout comme il
conviendrait de déterminer comment toutes deux peuvent prolonger le travail
de la phénoménologie sans 1’hypothéquer, puisque leur tiche serait de prendre
en charge, chacune a leur maniére, cette «quaestio dei»'® que la phénoméno-
logie exclut de se poser directement étant donné qu’elle est supposée ne jamais
pouvoir s’annoncer a la conscience que «médiatement». Toujours est-il que
pour Hering, la phénoménologie ne peut décemment pas refuser d’accueillir
tout questionnement métaphysique reposant sur ce qu’il nomme «des bases
épistémologiques suffisantes» '°. On peut toutefois s’étonner qu’il exclue de
cette catégorie « deux affirmations d’ordre métaphysique », comme il les décrit,
qui fondent I’idéalisme transcendantal. Nous le citons reprenant et traduisant
le § 49 des Idées I:

L’Etre immanent [c’est-a-dire I’Ego cogitans, précise Hering] est sans aucun doute
I’Etre absolu en ce sens qu’en principe : nulla « re » indiget ad existendum. D’autre
part, le monde des «res» transcendantes dépend absolument de la Conscience, et
non pas d’une conscience logiquement supposée, mais d’une conscience actuelle.?

Ces deux affirmations relévent pour Hering de ce qu’il nomme plus loin
une «métaphysique déclassée par la phénoménologie»?!. Nous I’observons
ici en train de jouer le premier Husserl et tous ceux qui lui sont restés fideles
contre le second Husserl. Nous lisons en effet, non seulement que les deux
affirmations précitées ont « surgi incidemment» et qu’elles ont été « repoussées
par la presque unanimité de ses collaborateurs» 2, mais encore une mise au
point importante.

16 [bid., p. 8. Et notons bien que faire de la place pour I’«actualité» ne revient pas
a mettre au ban la «possibilité» et donc non plus a nier formellement que la seconde ait
priorité sur la premiére.

7 Ibid., p. 100.

18 Ibid., p. 101.

9 Ibid., p. 30.

? Ibid., p. 83. Pour la traduction que donne Paul Ricceur du méme passage,
¢f E.HusserL, Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phéno-
ménologiques pures, t. 1: Introduction générale a la phénoménologie pure, Paris,
Gallimard, (1950) 1985, p. 162.

2 J. HeriNG, PPR, p. 92.

2 Jbid., p. 83.



454 SYLVAIN CAMILLERI

Premierement, Hering soutient que si I’on met de coté ces deux affirmations,
les Idées I ne contredisent en rien les Recherches logiques mais prolongent
utilement leurs «analyses descriptives » et leurs « découvertes eidétiques » .

Deuxiemement, Hering appelle a se garder de relire le second texte
a la lumiére du premier, conscient que la prise au sérieux de «ces €noncés
métaphysiques sur le primat onfologique de la conscience» menace de saper
les fondements du réalisme phénoménologique acquis a ce stade .

Troisiemement, Hering explique a raison que les nouvelles theses défendues
par Husserl n’ont de toute fagon rien a voir «avec quelque doctrine idéaliste qui
ne connait que des données immanentes a la conscience » ** — cela montre qu’il
n’a pas mal compris les /dées I, mais cela ne prouve pas qu’il n’ait pas cherché
a atténuer la portée des théses en question. La preuve en est qu’il demande: de
quel droit ne pourrait-on pas renverser [’affirmation de Husserl suivant laquelle
«le “cogito” peut exister sans entrainer par-1a I’existence du cosmos»? ? En
d’autres termes: qu’est-ce qui nous empéche de dire que, pour €tre pensée
comme pour exister, la conscience a autant besoin des choses que les choses
ont besoin de la conscience ??’ Le positionnement de Hering est résumé dans
ces quelques lignes non dénuées de pathos qui concluent le douzieme et dernier
paragraphe de la seconde partie de Phénomeénologie et philosophie religieuse

Telle est la situation de tout £go que, pour obtenir dans ses recherches philosophiques
des vérités indubitables, il lui faut opérer la deuxiéme réduction husserlienne, qui
’oblige a voir le monde «sub specie cogitationis ». Ce mal inévitable doit étre subi.
Mais pourquoi devrait-il préjuger quoi que ce soit sur la nature métaphysique des
«entia» qui se présentent au «cogito» ? Quel est le mode d’existence que le sens
intrinséque de ces données permet de leur attribuer en principe ? Nous croyons
étre d’accord avec Husserl en formulant le probleme de cette maniere, mais nous
ajoutons qu’aucune des analyses qui précedent le paragraphe 49 de ses «/dées»
ne nous oblige a donner a cette question la méme réponse que le vénéré maitre
phénoménologue. *

Remarquons que Hering prend acte de la nécessité de la réduction transcen-
dantale ou égologique, c’est-a-dire par voie cartésienne, puisque c’est d’elle
que dépend ultimement le succes de toute entreprise philosophico-phénoméno-
logique. Il est ainsi conduit a reconnaitre que les Recherches logiques n’avaient
pas encore complétement instauré les conditions d’un tel succés, que seules
permettent les /dées I. Mais il ne faut pas non plus lui faire dire ce qu’il n’a
pas dit. Car ici la réduction transcendantale ou égologique n’est plus dotée
d’aucune nécessité. A notre sens, ¢’est dans cette optique qu’il faut entendre
le titre qu’il lui donne: la «deuxiéme réduction». Parce que la réduction

3 Ibid., p. 84.
2 Jbid,
> Ihid.
% Jbid., p. 85.
2 Ibid,
% Ibid., p. 86.



LA THEOLOGIE ET L'EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 455

transcendantale ou égologique reste pour lui tout a la fois seconde — il n’est
jamais question de I’accomplir avant la réduction eidétique chronologiquement
et méthodologiquement parlant — et secondaire, c’est-a-dire accessoire: non
seulement le monde tel qu’il existe idéalement, ou les structures eidétiques
du monde, n’en ont nullement besoin pour étre et pour avoir un sens®, mais
le philosophe lui-méme pourrait a I’extréme rigueur s’en passer, bien qu’il se
condamnerait ainsi a ne jamais pouvoir ¢liminer toutes les traces du doute qui
a commencé par nourrir ses investigations.

Le cas de figure que nous venons de décrire n’est assurément pas celui dans
lequel Hering se serait laissé entrainer. [l n’en reste pas moins qu’a ’instar de ce
qu’on observe chez Scheler et bien d’autres disciples de la premiere génération,
la réduction phénoménologique congue comme «séparation de [’essence
d’avec son existence» prime sur la réduction phénoménologique congue
comme «opposition entre la cogitatio et le monde en tant qu’exposé au doute
cartésien» *°. Méme lorsqu’il s’emploie a détailler les traits de la « deuxiéme »
réduction, Hering ne perd pas cette préférence de vue. Citons-le a nouveau:
«Cette époche que s’impose la phénoménologie de la conscience par rapport
aux jugements existentiels sur le monde des objets et méme des sujets (en tant
que parties du monde), est ce que Husserl appelle la “réduction phénoménolo-
gique” par excellence». Et Hering de préciser: « Ce qu’elle n’atteint pas, c’est
évidemment toute 1’étendue du cogito cartésien, y compris le cogitatum en
tant que “noéme”, ¢ est-a-dire en tant que visé par la conscience»>'. Nest-ce
pas la encore la marque du privilege dont jouit la phénoménologie de 1’objet
par rapport a la phénoménologie de I’acte ? En attendant que Husserl expose
publiquement les intuitions qui I’ont conduit a accorder les pleins pouvoirs de
constitution a 1I’Ego, Hering oppose une affirmation métaphysique a une autre
en faisant valoir les droits de «I’existence absolue du monde des essences » *?
sur le soi-disant primat ontologique de la conscience.

Phénoménologie et herméneutique

Avant d’aborder la question de l’essence, faisons un bref détour afin
d’évoquer le sort du noétique dans la phénoménologie du Nouveau Testament
et de la vie religieuse qui s’esquisse chez Hering. Que ce dernier privilégie le
noématique sur le noétique est ce que nous avons déja commencé de montrer
et que nous continuerons de montrer plus loin. Mais cela ne veut pas dire pour
autant qu’il laisse le noétique apatride. Bien au contraire, il lui assigne un lieu

? 1l en irait sans doute autrement si 1’on parlait non plus d’«avoir un sens» mais de
« faire sens», car rien ne peut faire sens si ce n’est pour une conscience.

30 J. HERING, PPR, p. 38.

U Ibid., p. 63.

32 Ibid., p. 84.



456 SYLVAIN CAMILLERI

bien précis. Ce dernier n’est cependant pas parfaitement identique a celui que
lui choisit par exemple Reinach. Comme on le sait, Reinach n’analyse pas tant
la conscience elle-méme que la visée (Meinung), qui est I’acte de conscience
par lequel un état de choses nous est donné. Il s’efforce d’en mettre au jour la
dimension foncierement linguistique, mais il s’emploie surtout a démontrer qu’il
s’agit d’un acte « ponctuel et spontané», qui pour cette raison «est dépourvu
de geneése et de devenir dans le temps» *. Hering n’est pas aussi catégorique.
Non qu’il se rapprocherait a cet endroit de la notion husserlienne de conscience
intime du temps au fondement de toutes les modalités de I’intentionnalité. La
théorie qui est la sienne en la matiere, mais qu’il ne formule pas explicitement,
est en un sens plus radicale et méme infra- ou méta-phénoménologique.

Chez Hering, 1’aspect noétique est laissé a 1’appréciation de la méthode
historico-critique au cceur de ’exégese biblique moderne et contemporaine.
Cela n’implique pas qu’on ait quitté la problématique phénomeénologique, mais
plutot que I’on se place désormais dans les marges herméneutiques de celle-ci.
Dés lors I’affaire se complique passablement. Nous disions donc que ’aspect
noétique est laissé a I’appréciation de la méthode historico-critique. Mais pas
n’importe laquelle. Non pas 1’ancienne, celle du XIX®siecle, qui soutenait
mordicus qu’«une ceuvre €tait le produit d’un auteur, dont la connaissance
devait I’éclairer d’une maniére ou d’une autre» ; mais la nouvelle, celle du XX¢
siecle, qui ne s’évertue plus a rechercher les intentions que 1’auteur aurait dissi-
mulées derriere le texte, mais a expliciter la Sache ou le «monde» du texte. Il
se trouve donc chez Hering une interprétation au sein de laquelle le passage
de Dintentio auctoris a ['intentio operis a déja eu lieu. Mais pas n’importe
comment. Car ici la distanciation vis-a-vis de I’intention de 1’auteur n’a pas
tant vocation a offrir le texte a la fusion des horizons ou a le rendre au conflit
des interprétations qu’a révéler que la visée de sens dépend largement du sens
visé. Et non [’'inverse — comme on pourrait s’y attendre dans une herméneu-
tique phénoménologique qui se fonderait sur le Husserl des /dées.

A cet endroit, il convient de compléter notre propos en faisant I’hypothese
que la fonction qui est celle de la Sache ou du monde du texte dans les hermé-
neutiques de Gadamer et de Ricceur est occupée dans celle de Hering par la
notion d’état de choses (Sachverhalt).

Nous parlons ici des états de choses qui habitent le texte biblique, qui
I’informent et qui le configurent; ce qui lui confére 1’organisation qui est
la sienne en dega de sa surface et qui est ce a quoi s’attache la visée dont
il fait I’objet. Comment Hering définit-il cette notion de Sachverhalt ? Notre
philosophe thématise la notion d’état de choses a partir de la méthode de la
Wesensschau (vision, intuition des essences) et de 1’évidence a laquelle elle
permet d’accéder. Cette derniére, dit-il, «n’est rien qui soit intérieur au sujet»,
mais bien plutét un « caracteére inhérent a I’objet» 3. Elle est plus exactement le

3 A. REWNACH, Phénoménologie réaliste, trad. francaise D. Pradelle et alii, Paris,
Vrin, 2012, p. 23.
3 J. HErING, PPR, p. 68.



LA THEOLOGIE ET L’EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 457

fait de I’aprioricité du complexe dans lequel I’objet se présente ou se donne a la
conscience. Aussi cette évidence est-elle, en droit, antérieure a tout jugement.
Pour le montrer, Hering emprunte un exemple a Reinach : « Pour juger que A est
B, il faut avoir auparavant reconnu que A est véritablement B» ¥, Cette recon-
naissance, qui n’est bien str pas sans rappeler ’anamnese platonicienne, est
rendue possible par et dans une intuition ou une vision permettant I’acces a un
champ de «données élémentaires » ; et c’est au sein de ce champ que se trouve
le «“corrélat” exact de I’acte cognitif» qui est précisément 1’état de choses *.
Ce dernier n’est donc pas un rapport entre deux représentations créé de toutes
pieces par I’esprit, mais le factum au sens large que révele I’aperception et qui
ne peut étre affirmé ou nié dans un jugement que dans un second temps.

Il semble a premiere vue difficile de transposer sur le terrain exégétique
une réflexion originellement forgée pour justifier I’ensemble des principes de
la «logique formelle»*”. Mais I’on pourrait dire qu’il est toujours une situation
ou je puis avoir I’intuition du fait indubitable qu'une révélation traverse le texte
biblique. Ce qui ne m’empéchera pas, cela va sans dire, d’adopter par rapport
a cette révélation telle ou telle attitude d’ordre théorique, pratique ou encore
émotif: je pourrai I’affirmer ou la nier, en faire une source d’inspiration dans
mon rapport a autrui, la désirer ou la redouter, etc. Avant d’en dire plus sur ce
sujet, un mot de la notion d’essence que nous avons évitée jusque-la.

Comme tout phénoménologue de la premiére génération, Hering attache une
importance capitale a la notion d’«intuition» ou de «vision». Il prend d’ailleurs
bien soin d’exclure toutes les acceptions erronées de ce concept, qui trés souvent
se révelent trop sommaires, trop larges ou tout simplement impropres.

Impropres a quoi ? Impropres a dire comment la phénoménologie se fixe
ultimement pour tiche de montrer comment une pensée qui vise se transforme
en une pensée qui voit*®. Avant d’expliquer comment cette transformation
advient, il convient d’expliquer ce qui la retient d’advenir. « L’acte intuitif
saisit certes un objet ou un phénomeéne dans tout ce qu’il a de particulier» *.
Mais cette assertion est équivoque.

L’historien, et c’est d’apreés Hering son droit le plus strict, étudiera une
«donnée comme existant effectivement a une certaine époque et entretenant des
rapports effectifs avec d’autres données envisagées de la méme maniere» *’. Le
phénoménologue fera en quelque sorte un pas de plus en portant « son attention
plus spécialement sur I’ensemble des caractéres constitutifs et intrinséques
d’une donnée, en laissant de c6té la question de son existence réalisée ou non
a tel ou tel moment»*'. Ce faisant, il réalisera la « premiére réduction phéno-

55 Ibid., p. 69.
3 Ibid.

7 Ibid., p. 70.
3 Ibid., p. 47.
 Ibid, p. 52.
40 Ibid.

4 Ipid,, p. 53.



458 SYLVAIN CAMILLERI

meénologique», la réduction eidétique rappelant I’«abstraction précisive» des
scolastiques, qui dépouillaient 1’objet de ses conditions individuelles pour
I’élever au rang de I'universel*. Entendons bien qu’il ne s’agit pas de nier
ni d’exclure I’existence actuelle de I’objet mais d’en faire abstraction pour
préciser son essence réelle. Cette essence réelle, Hering la nomme «essence
constitutive» et I’assimile, non a quelque «mystérieuse copie astrale d’un
objet matériel», mais a une «entit¢ idéale dépourvue de toute contingence
empirique » **. Ce qui intéresse Hering dans I’intuition ou la vision de I’essence
est ce qui intéressait déja Reinach, a savoir la possibilité d’en déduire des lois
d’essence relevant d’une nécessité rigoureuse et réglant les relations entre les
phénomenes et les idées. Des lois qui peuvent trés bien étre constituées a priori
par le sujet sans pour autant avoir été instaurées par lui. Ces lois, le sujet les
reconnait et s’y soumet, et ¢’est précisément dans le fait de s’y soumettre qu’il
les constitue. Des lois de ’essence, donc, et non des lois de I’esprit*.

Il n’est pas si compliqué de comprendre ce qu’il faut entendre plus concre-
tement par «loi d’essence» dans la mesure ou I’on s’en réfere aux exemples
classiques. Par exemple dans le § 11 de la troisieme des Recherches logiques :
«Il n’y a pas de couleur sans une surface étendue». Toujours dans le registre
de la couleur, Hering écrit: « Si j’ai eu la vision claire — comprenez |’ intuition
eidétique — de ce que c’est que le rouge, le bleu et le violet, je comprendrai que
le violet est essentiellement situé entre le bleu et le rouge, et non pas le bleu
entre le rouge et le violet» %,

Trés bien, pourrait-on dire. Mais qu’est-ce que cela donne des lors qu’on
se transporte dans la sphere religieuse ? Pour répondre, il faut commencer par
dire qu’en dépit des «aspirations cartésiennes» et du rationalisme mesuré qui
est le sien, la phénoménologie ne prétend pas statuer sur I’«authenticité » d’une
perception ou de sa réalité en tant que «fait psycho-physique » “. Hering écrit
ainsi:

S’il est vrai que la prise de contact avec une valeur morale ou autre — sans méme

parler des états de conscience par lesquels le mystique saisit Dieu — est de nature

partiellement ou complétement irrationnelle, la phénoménologie ne fera pas la
moindre difficulté pour le reconnaitre. */

Certes, Hering parle ici de valeur et non d’essence ; mais [’argument n’est
pas moins valable si I’on remplace la notion de Wert par celle de Wesen. En
témoigne le § 4 de la troisiéme partie de Phénoménologie et philosophie
religieuse ou, sans les identifier, Hering parle de «valeurs-essences». Le

2 Ibid.

4 Ibid,

“ Ibid., p. 57.

S Ihid., p. 54.

“ Ipid., p. 55-56.
7 Ihid., p. 48.



LA THEOLOGIE ET L'EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 459

dessein d’une telle expression est trés certainement d’indiquer que la phéno-
meénologie susceptible de nourrir la théologie est aussi bien celle qui s’en tient
au premier Husserl ou a Reinach que celle qui bifurque avec Scheler sur des
sentiers moins épistémologiques et plus axiologiques.

Toujours est-il que Hering veut croire que la théologie a tout intérét
a distinguer dans ou derriere les «formes supérieures» de la vie religieuse,
non des «mesures inventées de toute piece par ’esprit ou méme le “génie”
religieux », mais de véritables essences*®. Reste que pour se lancer dans cette
entreprise de discrimination entre le fait empirique et I’essence, Hering énonce
une prémisse que d’aucuns pourraient juger contre-intuitive. Dieu est-il une
essence 7, demande-t-il comme si de rien n’était. La réponse est non. Pourquoi ?
La principale raison invoquée est que Dieu est «efficace» tandis qu’une essence
ne I’est point. Mais Dieu n’est pas efficace comme nous le sommes, cela va sans
dire. Il est aussi différent de nous que d’une essence, parce qu’il est « transcendant
au monde des essences comme & 1’Univers empirique» *. Cette transcendance
est donc radicale. Si elle ne 1’était point, qu’est-ce qui pourrait bien garantir, pour
reprendre la formule d’Exode 3, 14, que Dieu «est» bien «celui qu’ll est» ?

Si Dieu n’est pas une essence, doit-on alors dire qu’il n’est pas un objet ?
Et s’il n’est pas un objet, est-ce a dire qu’il est un sujet ? Devra-t-on dire
alors qu’il est un sujet plus haut que toute subjectivité¢ ? Nous ne voyons pas
comment le dire autrement. D’autant plus que cette formulation donne un sens
a cette idée que Hering n’avance que furtivement, a savoir que si Dieu n’est
pas une essence, «il a une essence» . C’est en tant que sujet que Dieu «a»
une essence. Dieu n’est donc pas lui-méme cette essence, mais celle-ci est
comme /'ombre de sa transcendance. Or, c’est bien cette ombre qui s’offre a
la conscience. Pour le tourner différemment: c’est bien elle qui peut devenir
I’objet d’une visée intentionnelle. Et c’est dans la nuit que cette ombre répand
dans nos consciences que nous pourrons éventuellement voir scintiller ce que
Hering appelle des «“lois religieuses” non empiriques »®'. Maintenant, nous
voudrions avancer que cette ombre est aussi celle qui couvre ou qui coiffe la
donnée phénoménologique qu’est le Nouveau Testament. Pour en convaincre
le lecteur, nous nous appuierons d’abord sur un exemple donné par Hering
lui-méme dans Phénoménologie et philosophie religieuse.

Deux exemples exégétiques

Ce premier exemple n’est qu’indirectement exégétique, puisqu’il s’agit du
théologoumene par lequel «le croyant affirme que la renaissance spirituelle

“ Ibid., p. 102.
“ Ibid., p. 103.
0 Ibid., p. 104.
S\ Thid,



460 SYLVAIN CAMILLERI

du pécheur est impossible sans repentir préalable»*. Il y a plusieurs fagons
d’aborder un tel énoncé du point de vue scientifique.

La psychologie empirique interrogera un maximum d’individus quant a
leurs expériences religieuses en la matiere et en tirera quelques statistiques qui
formeront la base de son explication. L’ethnographie demandera ce qu’il en est
chez les primitifs pour tenter de repérer quelque chose comme un «schémay»,
un pattern, pourrait-on dire, et conclura qu’il n’y en a pas vraiment puisque
certains peuples n’ont jamais vécu avec une telle idée. Enfin la sociologie
procedera a une exploration du milieu social pour retrouver ce qui a «pu
déterminer chez certains individus une sensibilité religieuse génératrice d’une
conviction aussi curieuse » >*.

Qu’est-ce que fera la phénoménologie ? Sans dénier a I’une ou I’autre disci-
pline le droit de procéder comme elle ’entend, elle affirmera qu’il lui revient
de distinguer la loi qui sous-tend cet énoncé sur le peche et d’en comprendre
le sens intrinséque. D’aprés Hering, ce discernement et cette compréhension
conditionnent tout autre type d’explication. Mais en quoi consiste cette tiche
au juste ? Elle consiste d’abord a mettre en évidence ce que cette loi n’est
pas. Elle n’est ni le produit d’une induction, ni le produit d’une déduction,
ni méme un «commandement statué arbitrairement par Dieu»**. Ce qu’elle
est, ce n’est rien moins qu’une «loi synthétique a priori» *. Hering précise
entendre cette derniére expression au sens kantien, mais il nous semble aussi
proche du sens husserlien. Dans les Recherches logiques (111, § 12), les lois
synthétiques a priori sont celles des ontologies matérielles, les ontologies
formelles étant régies de leur coté par des lois analytiques a priori. Cette
distinction est importante, car elle suggere que la proposition selon laquelle
«la renaissance spirituelle du pécheur est impossible sans repentir préalable »
s’ancre dans des catégories matérielles, ¢’est-a-dire des concepts qui expriment
quelque chose de concret. Cela implique encore que cette proposition n’est
pas «formalisable» : il est impossible d’en évacuer la matiére sans perdre la
loi méme qui se dessine derriére elle. Seule une «étude intuitive des essences
des phénomeénes visés par les termes “renaissance”, “péché” et “repentir”»
permettra d’en démontrer la vérité ou la fausseté»>¢. En disant cela, Hering
insiste sur le fait que la « source» des vérités qui se tiennent derriere ces termes
n’est pas la «qualité psychique de I'individu ou de la société» qui les réalise
ou en qui elles se réalisent, mais le « contenu idéal ou la “matiére” de certains
événements religieux »*’. Or, cette matiére est justement comme safurée dans
le Nouveau Testament.

2 Ibid., p. 105.
S Ibid.
s Ibid., p. 106.
5 Ibid
% Ihid.
ST Ibid



LA THEOLOGIE ET L’EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 461

L’idée peut sembler difficile a admettre. On peut en effet se demander en
quoi les mentions des termes de renaissance, de péché et de repentir dans le
Nouveau Testament ne sont pas de simples «incarnations accidentelles» de
leurs « essences-valeurs » situées pour leur part trés au-dela du texte. Hering ne
concede-t-il pas lui-méme que «1’expérience ne joue ici que le role de tremplin
pour le saut dans ’a priori» > ? Certes, mais il nous faut toutefois étre attentifs
a deux points étroitement liés.

Premier point: il convient de reconnaitre que «l’une des voies les plus
pratiques pour nous acheminer vers ces intuitions des choses est celle qui
prend comme points de départ des concepts cristallisés dans le langage»*’.
Et précisons qu’en face de tels concepts, si la tiche du philologue est de
«cataloguer les différents logoi d’un mot que I’étymologie ou I'usage lui
semble justifier», celle du phénoménologue est « tout autre » dans la mesure ot
«1l désire entrer en contact non pas seulement avec les concepts mais avec les
réalités originelles et ultimes qu’ils visent» . Il reste toutefois vrai qu’alors
une « grande difficulté surgit, car les termes censés guider le lecteur vers I’objet
visé exigent eux-mémes, pour étre compris, une vision intuitive préalable » .
Comment surmonter cette difficulté ? Hering répond que «c’est ici que le
langage imagé peut rendre des services », a condition bien siir de ne pas prendre
pour des «définitions» des «métaphores» qui ne servent qu’a «évoquer une
vision» %, Il nous semble ainsi que le Nouveau Testament peut étre considéré
comme un creuset de «fils conducteurs», de Leitfaden permettant de remonter
aux objets visés jusqu’a pouvoir les re-frouver dans une intuition eidétique.
Et nous rattacherions cette idée a cette autre selon laquelle le sens d’un mot
implique toujours «I’indication extrémement précieuse d’une direction qu’il
s’agit de suivre pour heurter le réel» %,

Deuxieme point: avec ce que nous avons dit, il apparait que, loin de se
réduire a I’effort d’interprétation certes indispensable qu’exige 1’approche
historico-critique, une lecture du Nouveau Testament bien conduite présente
¢galement un moment absolument déterminant que Hering qualifie d’ « épreuve
intuitive » ®*. Nous nous en référons a cette phase critique du face-a-face entre
le lecteur et le texte biblique ou le premier se voit révéler le partage entre le
«bon-sens » et le « contre-sens » %, Dans un bref article du Vocabulaire biblique,
ouvrage paru en 1954, Hering illustre ce qu’il faut entendre par la en expliquant
que si le Nouveau Testament identifie couramment 1’absence de péché avec
I’accomplissement des commandements de la Torah, 1’épreuve intuitive révele

* Ibid., p. 107.
9 Ibid., p. 48.

© Ibid,, p. 49.

5! Ibid,

% Jbid,

 Jbid., p. 48-49.
“ Ibid., p. 49.

5 Ibid,



462 SYLVAIN CAMILLERI

que ces commandements relévent a leur tour du commandement supréme de
’amour®, qui est ici la « valeur-essence » par excellence.

Le contre-sens serait donc ici I’«obéissance aveugle aux commandements
divins», tandis que le bon-sens serait la pratique du bien « par amour pour Dieu
et le prochain»®’. Cet exemple illustre le caractére déterminant du Nouveau
Testament dans [’accés aux essences et aux lois d’essence religieuses. S’il est
vrai que le texte doit toujours étre transcendé en direction de ’essence et des
lois d’essence qu’il recele ou qu’il recouvre, il n’est cependant jamais superflu ;
car c’est paradoxalement en cet amalgame de contingences que la Parole
éternelle de Dieu a choisi de s’abriter.

Pour préciser cette description du Nouveau Testament, il est aussi possible
de s’en référer a une description assez parlante de Hering dans un passage de
Phénomeénologie et philosophie religieuse ou il s’efforce de distinguer entre
deux grandes significations du terme essence. Il parle d’abord d’une «table,
qui est devant moi et [qui] réalise une foule d’essences premieres telles que
la dureté, la matérialité, la forme carrée, la coloration brune, etc.», mais que
«rien ne m’empéche de me figurer rouge ou ronde ou faite d’un autre bois.
Ces différentes essences, jusqu’a un certain point naturellement, se sont toutes
donné rendez-vous en ce lieu, aucun lien intime ne les unissant» °®. Hering
parle ensuite, non plus d’une table quelconque, mais d’un « meuble de style»
en lequel «une qualité en entraine une autre, de fagon a former un ensemble
vraiment original, c’est-a-dire réalisant une essence éternelle, peut-étre indéfi-
nissable rationnellement mais saisissable intuitivement a quiconque a des
organes pour ces choses» %,

Dans cette comparaison, le Nouveau Testament serait bien siir le meuble de
style et non pas une table quelconque. Cette méme comparaison pose toutefois
de redoutables problémes. Nous nous contenterons d’en citer trois. Premie-
rement: le Nouveau Testament est un objet linguistique, ce que le meuble de
style n’est pas. Deuxiémement: se référant a I’essai de 1921 dans I’4nnuaire,
Hering définit expressément 1’essence éternelle du meuble de style comme
«philosophique» "; or, I’application de ce qualificatif au Nouveau Testament
ne va pas de soi, méme si c’est précisément de son essence qu’il s’agit.
Troisiémement: il faudrait peut-étre dire une fois pour toutes si les organes
mentionnés sont plutdt intellectuels ou spirituels — on bute ici sur I’origine et la
portée de la méthode intuitive, entre religion et philosophie, qui concentre toute
I’ambiguité du terme gnosis.

% J. HErING, art. «Péchéw, in: J.-J. ALLMEN (éd.), Vocabulaire biblique, Paris/
Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1954, p. 224.

7 JIbid.

% J. HERING, PPR, p. 112.

 Jbid.

" Ibid., p. 112 n.



LA THEOLOGIE ET L’EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 463

Au lieu d’affronter ces trois problémes, nous prendrons un dernier exemple,
directement exégétique cette fois, puisé dans la theése sur Le Royaume de Dieu
et sa venue. Cet exemple concerne la thématique de la résurrection telle qu’elle
se déploie dans le corpus paulinum. Hering soutient que cette thématique ne
recoit tout sens qu’a la lumiére de ce qu’il appelle une «philosophie adamolo-
gique» . Cette proposition s’éclaire par une analogie entre Adam le premier-
né au sens habituel et le Christ premier-né d’entre les morts (Col 1,18).

Dans la doctrine paulinienne de I’anastasis, «c’est en se rendant conforme
a la mort et a la résurrection de Jésus qu’on revét le nouvel Adam et qu’on
s’imprégne de I’image de cet homme céleste» > dont parlent les épitres a de
multiples reprises (Rm 6,1-15; 8,29; 1 Co 15,49). La problématique est donc
plus largement celle d’une humanité nouvelle dont le croyant peut espérer
bénéficier. Mais dans quelles conditions exactement ? Réponse de Hering:
«nous ne pensons pas que Paul ait envisagé pour I’humanité un autre avenir
que D’existence dans 1’état incorruptible, mais humain, c’est-a-dire corporel,
état qui fait d’elle le couronnement de la création visible» . Cette réponse
a de quoi surprendre puisque la raison religieuse chrétienne s’accommode
assez mal de I’idée selon laquelle on pourrait demeurer dans la chair tout en
échappant a la moindre corruption.

Hering n’en tente pas moins de circonscrire ce paradoxe théo-logique en
réinterprétant I’idée traditionnelle de 'infégrité du corps d’Adam. L’«idée
d’une corporéité non soumise a la phtora» est «ontologiquement possible»
a condition de «ne pas se la représenter comme formée de la méme espéce de
matiére lourde et opaque que nous connaissons dans notre éon» ™. La solution
n’est donc pas de «supprimer les lois d’essence qui assignent a un corps charnel
issu d’une naissance charnelle, par une téléologie inhérente a tout son étre, une
mortalité charnelle» ™. La solution est de concevoir une intuition par laquelle
une existence accéderait a un «monde integre » débarrassé de toute corruption
et constitué d’une espece de matérialité dont il est évidemment impossible de
trouver un spécimen dans le monde actuel . Concédons que les contours du
monde intégre en question sont encore assez flous. Mais la fonction de cette
réflexion dans I’économie de la pensée de Hering est assez brillante et, nous
semble-t-il, authentiquement phénoménologique. Penser ce monde integre est
chose possible a celui qui emprunte d’abord la via negationis: «Pour faire
avorter radicalement toute confusion du phénomene visé avec d’autres qui lui
sont semblables», explique Hering, «on commencera par énumérer ce qu’il
n’est pas. Le dernier phénomeéne qui se présentera (ou non) au regard scrutateur
[...] serale bon» 7.

"t J. HERING, Le Royaume de Dieu et sa venue, op. cit., p. 185.
72 Ibid.

* Ibid.,p. 210,

™ Ibid., p. 211.

5 Ibid.

6 Ibid., p. 212.

7 J. HERING, PPR, p. 50.



464 SYLVAIN CAMILLERI

C’est exactement dans cet esprit que Hering interpréete le chapitre 15 de la
premiére épitre aux Corinthiens concernant «la possibilité d’un corps spirituel
par la diversité de la matiére» 8. L’ap6tre y présente d’abord la diversité des
chairs des étres vivants, puis la distinction entre les corps terrestres et les corps
célestes, avant de comparer la résurrection des morts, seulement pour dire
que la constitution matérielle de la kaine ktisis, la nouvelle créature habitant
le monde intégre, se caractérisera par une différence d’«éclat» (doxa) plus
radicale encore que toutes ces distinctions.

On peut certes rester perplexe quant au gain réel que représentent ces
étranges analogies, mais on peut sans doute se féliciter avec Hering qu’elles
nous préservent d’une «erreur» fondamentale: celle consistant a «juger des
possibilités essentielles d’apres un simple inventaire empirique» .

Nous terminerons le passage en revue de cet exemple en notant que Hering
ne peut traiter de maniere satisfaisante de la problématique du monde intégre
qu’en imprimant & son approche phénoménologique des Ecritures un tournant
qui pourrait étre qualifié d’existentiel. Car ce qui empéche le croyant de se
«projeter» dans ce monde integre, c’est-a-dire de rétablir des rapports de
filialité avec son Créateur et Pere qui est dans les cieux, ce n’est pas le fait
d’étre «sur terre», «dans le temps» et «dans le corps», mais «le péché et ses
conséquences » ¥, 1l en résulte premiérement, et ¢’est un point capital pour une
phénoménologie de la vie religieuse, qu’il n’y a plus de «différence essen-
tielle entre le Ciel et la Terre» : en effet, le Ciel «au sens religieux » n’est « pas
opposé a la “créature” ou a la “terre”, mais a la sphere du péché et du désespoir
que celui-ci engendre, autrement dit a enfer»®!. Il en résulte deuxiémement,
et c’est un point non moins capital pour une lecture phénoménologique de la
liturgie chrétienne, que la maniere la plus efficace d’«anticiper» le monde
integre est par le culte : Hering soutient en effet que les sacrements « constituent
une sorte d’irruption brusque, momentanée (et fragmentaire naturellement)
du monde intégre dans le monde empirique» *2. Il en résulte troisiétmement et
derniérement, et c’est un point qui fait écho aux recherches de Husserl et plus
encore de Heidegger en ce domaine tout en innovant, que le monde integre
ne peut étre pleinement vécu qu’a la faveur d’une sorte d’involution de la
temporalité qui suggere que 1’étre est fondamentalement, c’est-a-dire eschato-
logiquement, un étre-pour-au-dela-de-la-mort.

Conclusion

Notre conclusion sera bréve et peut-étre un peu décevante, puisque
nous nous contenterons de souligner que I’examen de la question de savoir

™ J. HERING, Le Royaume de Dieu et sa venue, op. cit., p. 212.
7 Ibid.

8 Jbid., p. 212-213.

S Jbid., p. 214,

2 Jbid, p. 248.



LA THEOLOGIE ET L’EXEGESE BIBLIQUES DE JEAN HERING 465

si I’exégese biblique de Hering est phénoménologique aura surtout montré
qu’une phénoménologie de la vie religieuse digne de ce nom ne saurait s’en
tenir aux seuls états ou actes subjectifs; elle se doit au contraire de préter la
plus haute attention aux objets intentionnels qui leur correspondent.

Mais ce méme examen aura également montré que phénoménologie et
exégese sont dans le domaine de la philosophie religieuse indissolublement
liées. D’un coté, on peut dire que I’approche historico-critique prépare le
terrain pour 1’approche phénoménologique :

[Car] en établissant des relations internes entre les différentes données du Nouveau
Testament et en analysant et expliquant les textes, I’historien rend un service incon-
testable a tous ceux qui ne veulent pas faire de ces textes un instrument de leurs
fantaisies individuelles, mais qui cherchent a y trouver des vérités indépendantes
d’eux-mémes. ®

Mais d’un autre c6té, on peut dire que I"approche phénoménologique a
toujours déja préparé le terrain pour ’approche historico-critique dans la
mesure ou ne peut en apprécier toute la portée que celui qui a préalablement
accompli un geste fonciérement phénoménologique; nous voulons parler de
I’époche comprise en un sens générique comme cette « précaution de nature
épistémologique qui nous interdit d’admettre des affirmations “thétiques” non
justifiées par le témoignage des phénomeénes » *.

8 J. HERING, Le Royaume de Dieu et sa venue, op. cit., p. 2 n. Citation d’A. BiLL,
«L’étude historique du Nouveau Testament», Revue d’histoire et de philosophie
religieuses 13 (1933), p. 324-369.

8 J. HERING, Ibid., p. 130.






	La théologie et l'exégèse bibliques de Jean Hering sont-elles phénoménologiques?

