Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 1

Artikel: De Reinach a Levinas : Hering et le réalisme phénoménologique
Autor: Boccaccini, Federico

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 433-448

DE REINACH A LEVINAS:
HERING ET LE REALISME PHENOMENOLOGIQUE

FEDERICO BOCCACCINI

Résumé

L objectif du présent travail est d'intégrer la figure de Jean Hering (1890-
1966) au sein de la tradition phénoménologique naissante. On montrera que le
phénoménologue Adolf Reinach (1883-1917) joue le réle d’intermédiaire entre
Husserl et Hering — alors que l’interprétation tend le plus souvent a tracer
une ligne directe entre ces deux derniers. Mon but sera d’établir dans quelle
mesure Hering a retenu l'interprétation réaliste de la phénoménologie propre
aux cercles phénoménologiques de Munich et de Gottingen. Un certain nombre
de concepts sera ainsi mobilisé afin de mener une comparaison critique qui
mettra en lumiére les points de contact et de continuité entre Reinach et
Hering. En soulignant la maniere dont Hering applique le concept de prise
de position (Stellungnahme) au phénomene religieux en tant que réponse a
un appel, je suggérerai, dans mes remarques conclusives, qu 'une telle réaction
a un appel sera incarnée par la conception levinassienne du visage d’autrui.

Introduction

L’objectif du présent travail est d’intégrer la figure de Jean Hering (1890-
1966) au sein de la tradition phénoménologique naissante. Il s’agira de voir
ce qu’il a apporté d’original a ce courant de la philosophie au début du XX*
siécle et, indirectement, a ce que Ricceur, dans son autobiographie, a appelé «la
nébuleuse » du monde philosophique en France des années d’avant-guerre '.

Mon interrogation au sujet de la phénoménologie de Hering a été suscitée
par la difficulté que I’on rencontre lorsqu’il s’agit de définir son approche

' Cf. P. Riceur, Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995,
p.18. C’est grace a I’excellent ouvrage de N. MoNsku, Les usages de 'intentionnalité.
Recherches sur la premiére réception de Husserl en France, Louvain, Peeters, 2005, que
nous disposons aujourd’hui d’une vision plus claire du contexte historico-conceptuel
de la premiere phénoménologie de langue frangaise. C’est a cet ouvrage que je
renvoie d’ailleurs pour une présentation générale de Hering, notamment au chapitre 2 :
«Hering et ’intuition des essences. Une fidélité contestée par Husserl», p. 16-78.
Cf. aussi C. DuronT, Phenomenology in French Philosophy. Early Encounters, Dordrecht,
Springer, 2014, surtout p. 112-118; 218-230.



434 FEDERICO BOCCACCINI

comme étant exclusivement «husserlienne»?. Hering a été — on le sait — le
premier a introduire la phénoménologie en France dans son ouvrage Phénomé-
nologie et philosophie religieuse, publié¢ en 19263,

On montrera que le phénoménologue Adolf Reinach* joue le rdle d’inter-
médiaire entre Husserl et Hering — alors que D'interprétation tend le plus
souvent a tracer une ligne directe entre ces deux derniers.

Mon but sera d’établir d’abord dans quelle mesure Hering a retenu — ou
simplement partagé — |’interprétation réaliste de la phénoménologie du cercle
phénoménologique de Munich et de Géttingen. Ensuite, et par conséquent, il
s’agira de montrer que le nom de Hering devrait étre placé aux cotés de ceux
de Johannes Daubert (1877-1947), Alexander Pfinder (1870-1941), Moritz
Geiger (1880-1937) et Dietrich von Hildebrand (1889-1977)°. On connait les
détails biographiques ainsi qu’historiques, notamment la présence de Hering

2 Cf.N. MonsEu, op. cit.

* J. HerING, Phénoménologie et philosophie religieuse. Etudes sur la théorie de
la connaissance religieuse (Etudes d’histoire de philosophie religieuses publiées par
la Faculté de théologie protestante de I’Université de Strasbourg), Paris, Alcan, 1926
(abrégé dans la suite : PPR).

* A. REWNACH, Sdmtliche Werke. Textkritische Ausgabe, éd. par K. Schuhmann et
B. Smith, 2 vol., Munich, Philosophia Verlag, 1989 (abrégé dans la suite : SW). On peut
trouver en frangais: A. REINACH, Les fondements a priori du droit civil, trad., introd.
et notes par R. de Calan, Paris, Vrin, 2004 ; Ip., La phénoménologie réaliste. Recueil
de textes publiés et posthumes, trad. de ’allemand sous la dir. de D. Pradelle, Paris,
Vrin, 2012. Pour une introduction a la philosophie de Reinach, ¢/ K. MuLLIGAN (éd.),
Speech Act and Sachverhalt. Reinach and the Foundations of Realist Phenomenology,
Dordrecht, Martinus Nijhoff, 1987; J. M. Du Bois, Judgement and Sachverhalt: An
Introduction to Adolf Reinach’s Phenomenological Realism, Dordrecht, Kluwer, 1995;
J.Benoist (€d.), Reinach: philosophie du langage, droit, ontologie, N° thématique
Etudes Philosophiques 72/1 (2005); J. BeNoisT, J.-F. KERVEGAN (€ds), Adolf Reinach.
Entre droit et phénoménologie, Paris, CNRS, 2008 ; A. SaLicg, Urteile und Sachverhalte.
Ein Vergleich zwischen Alexius Meinong und Adolf Reinach, Munich, Philosophia
Verlag, 2009 ; K. BaLtzer Jaray, Doorway to the World of Essence. Adolf Reinach
and the Early Phenomenological Movement, Diisseldorf, VDM Publishing, 2011;
S.CamiLLerl, «The German Fathers of the Theological Turn in Phenomenology:
Scheler, Reinach, Heidegger», The Heythrop Journal 55/4 (2014), p. 545-552; J. M.
Du Bois, B. SmitH, «Adolf Reinach», in: E. N. Zarta (éd.), The Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy (Summer 2014 Edition), URL = http://plato.stanford.edu/archives/
sum2014/entries/phenomenology-mg/ (26 mai 2016) ; M. TEDESCHINI, Adolf Reinach. La
fenomenologia, il realismo, Macerata, Quodlibet, 2015; D. Seron, «Adolf Reinach’s
Philosophy of Logic», in: B. LECLERCQ, S. RICHARD, D. SERON (€ds), Object and Pseudo-
Objects. Ontological Deserts and Jungles from Brentano to Carnap, Berlin/New York,
De Gruyter, 2015, p. 167-182.

5 Sur le cercle phénoménologique de Géttingen, ¢f S. BesoLi, L. GuiperTi (éds), 1/
realismo fenomenologico. Sulla filosofia dei circoli di Monaco e Gottinga, Macerata,
Quodlibet, 2000; A. SaLicE, «The Phenomenology of the Munich and Géttingen
Circles», E. N. Zavrta (éd.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2015
Edition), URL = http://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/phenomenology-
mg/ (26 mai 2016).



DE REINACH A LEVINAS 435

a Gottingen entre 1909 et 1912 en tant qu’éleve a la fois de Husserl et de
Reinach. Toutefois, au-dela des arguments factuels relatifs a sa présence a
Gottingen, je voudrais mobiliser un certain nombre de concepts afin de mener
une comparaison critique qui mettra en lumiere les points de contact et de
continuité entre Reinach et Hering.

Si je suis tout a fait persuadé du réle déterminant joué par Hering dans
la réception de la pensée de Husserl en France, je voudrais en méme temps
suggérer que la conception de la phénoménologie chez Hering — et particulie-
rement sa conception de la phénoménologie religieuse — découle directement
de la conception générale du rapport entre conscience et réalit¢ chez Reinach.
Dans la discussion qui suit, il s’agira d’abord de montrer que le désaccord
de Husserl a I’égard de I’interprétation de Hering (concernant sa théorie des
essences) peut étre compris a la lumicre du propos anti-idéaliste de Reinach.
C’est pourquoi il est Iégitime, comme on le verra, de classer la figure de Hering
au sein du cercle phénoménologique réaliste de Gottingen. S’il est vrai qu’en
tant que disciple critique, Hering «s’inscrit dans le sillage des legons d’ Adolf
Reinach» ¢, il s’agit dans le présent travail de préciser dans quelle mesure Hering
est essentiellement un disciple de Reinach plutét que de Husserl. Dans les
limites qu’impose cette étude, j’analyserai donc les questions suivantes : quelle
conception de la phénoménologie trouve-t-on dans I’analyse du phénomeéne
religieux de Hering ? Dans quelle mesure Hering est-il un disciple de Reinach ?

En ce qui concerne la premiére question, I’enjeu est double. Il s’agira
de montrer, d’'une part, que la méthodologie philosophique traversant tout
le travail de Hering et qu’il nomme «réalisme descriptif»’ est un premier
développement — et probablement aussi le seul en France — du réalisme phéno-
ménologique proposé par Reinach; et d’autre part, que I’idée d’expérience
religieuse n’est pas de 1’ordre du théorique — et c’est la une maniere de se
démarquer de I’intellectualisme husserlien: I’expérience religieuse peut étre
sensée sans pour autant étre rationnelle®.

En ce qui concerne la deuxieme question, Hering a retenu et développé
deux concepts du réalisme de Reinach : d’un point de vue cognitif et concernant
le rapport entre la conscience et la connaissance du monde, Hering reconnait
la notion d’état de choses (Sachverhalt) en tant que corrélat du jugement. Il
placera d’ailleurs cette notion au cceur de sa phénoménologie. En revanche,
du point de vue du rapport entre I’objet et la vie émotionnelle, le philosophe
de Strasbourg met en valeur le concept de prise de position (Stellungnahme)
en tant qu’acte révélant une valeur reconnue comme objective. Ce concept,

¢ N. Monstu, op. cit., p. 41.

" PPR, p. 63.

8 Cf. A. REINACH, SW, p. 593. Du méme avis au sujet de la filiation entre Reinach
et Hering, Antony J. STEWBOCK, Phenomenology and Mysticism. The Verticality of
Religious Experience, Bloomington, Indiana University Press, 2007, p. 11.



436 FEDERICO BOCCACCINI

présent dans les écrits posthumes de Reinach?, a été développé ensuite par un
autre de ses éléves, Kurt Stavenhagen (1885-1951) ', En outre, il faut ajouter
que le deuxieme €élément qui caractérise la proximité de Hering avec la phéno-
ménologie réaliste est la possibilité d’une véritable psychologie descriptive au
sein de la phénoménologie — une psychologie descriptive corrigée et refor-
mulée par Reinach lui-méme''. Cette question est un autre pan de 1I’opposition
entre la position du réalisme cognitif de Géttingen et Munich, et la phénoméno-
logie de la conscience pure de Husserl qui, aprés son tournant transcendantal,
dénie toute possibilité de relier le projet phénoménologique et la psychologie
descriptive de tradition brentanienne.

Tout cela implique donc de penser et d’étudier les analyses phénoméno-
logiques proposées par Hering a la lumiere de la phénoménologie de Reinach
plutot que de celle de Husserl. Nous pourrons ainsi reconstituer le lien entre
ces deux figures de la phénoménologie en fonction de Hering. Pour cela, nous
mettrons la phénoménologie de Reinach en avant-plan, tout en conservant
I’influence de Husserl en arriere-plan.

Dans la suite de cet article, je commencerai par montrer 1’influence de
I’enseignement de Reinach dans la formation de Hering pendant ses années a
Gottingen. Ensuite, je me concentrerai sur le réalisme descriptif qui s’appuie
sur la notion de Sachverhalt — état de choses — proposée par Hering . Enfin,
je développerai le concept de Stellungnahme — prise de position — de Reinach
en soulignant la maniere dont Hering 1’applique au phénomeéne religieux, en
tant que réponse a un appel. Dans mes remarques conclusives, je suggérerai

* Cf. A. REINACH, Zur Theorie des negativen Urteils (1911), in: SW, p. 95-142;
trad. francaise par M. B. de Launay, Revue de métaphysique et de morale 101 (1996),
p. 383-436; sur le concept de Stellungnahme dans la philosophie de la religion, Ip.,
Das Absolute (1916-17), in: SW, p. 605-610. Hering cite dans 1’appendice bibliogra-
phique de son ouvrage (PPR, p. 148) ce fragment posthume de Reinach — particulie-
rement important pour la mise en valeur du concept de «prise de position» au sein du
phénomene religieux — qui avait été publié¢ avec des extraits de son journal (dans les
Gesammelte Schriften, Halle, Niemeyer, 1921, p. XXVIII-XXXVII).

10 K. STAVENHAGEN, Absolute Stellungnahmen. Eine ontologische Untersuchung
ither das Wesen der Religion, Erlangen, Verlag der Philosophischen Akademie, 1925;
cité par Hering dans I’appendice bibliographique, PPR, p. 148. Sur la philosophie de la
religion de Stavenhagen, c¢f. S. BANCALARI, «Passion de I’Absolu. La notion de “prise
de position™ entre Reinach et Stavenhagen», in: F. Boccaccmt (€d.), Voluntates sive
affectus. Les passions de |'ame entre histoire de la philosophie et phénoménologie (en
préparation). Si I’influence de Max Scheler, concernant le rapport entre des objets tels
que les valeurs et la vie émotionnelle, est trés claire, on ne peut pas ne pas rappeler aussi
Dietrich von Hildebrand, pour son influence sur le réalisme de Hering. Sur la philosophie
de D. von Hildebrand, c¢f. A. VENDEMIATI, Fenomenologia e realismo. Introduzione al
pensiero di Dietrich von Hildebrand, Naples, Edizioni Scientifiche [taliane, 1992.

' Cf. A. DEWALQUE, « L’intentionnalité cognitive et ses modes : Reinach critique de
Brentano», Philosophie 128/1 (2016), p. 20-33.

12 Sur I’histoire du concept de Sachverhalt au sein de la tradition brentanienne, cf.
B. SmitH, « Logic and the Sachverhalt», The Monist 72/1 (1989), p. 52-69.



DE REINACH A LEVINAS 437

qu’une telle réponse a un appel sera incarnée par la conception levinassienne
du visage d’autrui.

Reinach et Hering

Lorsque Hering donne, au paragraphe 2 de son ouvrage Phénoménologie et
philosophie religieuse, consacré aux précisions terminologiques, une définition
de la «philosophie religieuse», curieusement, il n’utilise pas la notion de
«vécuy» pour parler du phénomeéne religieux. Il utilise plutot la notion de
« proposition », afin de distinguer cette dernicre de la philosophie de la religion,
laquelle, pour sa part, en tant que connaissance empirique, ne fournira que le
contenu aux concepts de ces propositions. Le passage n’est pas si clair et il
convient de I’analyser:

Tandis que nous réserverons le titre de « Philosophie de la religion» a un groupe
de recherches ayant pour objet la religion elle-méme, nous étendrons I’emploi de
la désignation «Philosophie religieuse» de maniere a ce qu’elle comprenne — en
plus de la philosophie de la religion — I’ensemble des propositions ayant comme
théme Dieu ou le monde ou ’homme ou quelque autre entité, vus sous I’angle d’une
Religion naturelle ou positive, c’est-a-dire un groupe d’affirmations soutenues ou
inspirées par une attitude ou une vérité exigée ou fournie par une Religion qui,
elle-méme, aura été préalablement justifiée par la Philosophie de la Religion.
Cette derniére ne sera donc que le premier étage de tout I’édifice de la philosophie
religieuse. 13

Il faut d’abord remarquer que Hering présente cette distinction concep-
tuelle entre la philosophie de la religion et la philosophie religieuse de maniere
légérement confuse: pourquoi opposer au terme, trés général, de «groupe de
recherches», une définition trés précise, «1’ensemble des propositions» ? Et
si ces propositions sont inspirées, pour ainsi dire, par une religion positive, en
quoi la philosophie religieuse se distingue-t-elle de la dogmatique, coincidence
que Hering exclut explicitement ?

En introduisant son propos, Hering entend dire que la philosophie de la
religion, en tant qu’étude empirique du sacré, préceéde la philosophie religieuse
tout en lui fournissant des données provenant de recherches historiques et
anthropologiques ayant pour objet la religion. En revanche, la philosophie
religieuse sera une science théorique, au sens husserlien du mot, évoquée par
Hering dans ses remarques préliminaires a la deuxiéme partie, qu’il désigne
aussi par ’adjectif « hiérologique », désignant ce qui appartient a la théorie du
sacré'?. Cela explique pourquoi il choisit la notion technique de « proposition »
(Satz) dans sa définition de la philosophie religieuse.

3 PPR, p.7.
4 PPR,p.7,n.5.



438 FEDERICO BOCCACCINI

Or, la notion de Satz, sur laquelle Husserl lui-méme a longuement travaillé
en vue d’¢laborer sa théorie du jugement, renvoie notamment, chez celui-ci,
au paragraphe 36 de la cinquieme Recherche logique, ou le jugement est défini
comme « la signification d’un énoncé indépendant complet». Pour désigner la
signification de 1’énoncé, Husserl emploie le concept de « proposition», hérité
de ce qu’on appelle le propositionalisme bolzanien '°. Hering cite & ce propos le
«principe des principes» de Husserl :

Les prémisses vraies des résultats prétendus valables doivent se trouver formulées
en des propositions qui satisfassent a cette expérience : que tout ce qu’elles énoncent
soit susceptible d’une justification phénoménologique si possible adéquate, c’est-a-
dire d’une réalisation intuitive par I’évidence ; qu’en outre ces propositions ne soient
jamais employées que dans le sens qui a été établi intuitivement. '¢

La théorie de la proposition (considérée comme élément fondateur d’une
science théorique) a de fait été reprise par Reinach: on peut la retrouver dans
sa Théorie du jugement négatif (1911) ou dans Les fondements a priori du droit
civil (1913). Mais ce qu’il faut davantage retenir ici, c’est le corrélat des actes
propositionnels : 1’état de choses.

La philosophie de la religion précéde donc la philosophie religieuse : parce
qu’elle lui fournit des données de nature empirique, elle est donc justifiée par
I’expérience. En revanche, les lois d’essence, indépendantes de ces données,
résident parmi les corrélats de ces propositions. Elles doivent ainsi étre justi-
fiées par une intuition, de type non sensible, selon le principe intuitionniste de
la phénoménologie. C’est la raison pour laquelle, a la fin de cette partie termi-
nologique, Hering affirme que beaucoup de théses en philosophie religieuse
«seront d’ordre métaphysique» '’. Et par «métaphysique », il entend désigner
un groupe de propositions affirmatives «concernant une entité représentée
comme inaccessible a I’étude empirique, mais comme existant ‘“‘actuel-
lement”» '8,

C’est également la raison pour laquelle la philosophie religieuse se diffé-
rencie de la dogmatique, car le contenu des propositions de cette derniere ne
peut étre justifié que par la foi, alors que la philosophie religieuse, telle qu’elle
est envisagée par Hering en tant que science du sacré, ne s’appuie pas sur un
sentiment subjectif, mais plutot sur I’intuition de la structure d’états des choses.
Hering peut donc écrire :

13 Cf. C. BEYER, Von Bolzano zu Husserl. Eine Untersuchung iiber den Ursprung der
phdnomenologischen Bedeutungslehre, Dordrecht, Kluwer, 1996 ; M. TExTOR, Bolzanos
Propositionalismus, Berlin/New York, De Gruyter, 1996.

16 PPR, p. 41 (c’est Hering qui traduit). La référence renvoie a E. HUsserL, Logische
Untersuchungen, Halle a. S., Niemeyer, II, § 1, 1901, p. 22. Hering renvoie aussi a
Ideen 1, § 26 pour I’anti-dogmatisme de ce principe, et § 24 pour «le principe de tous
les principes».

' PPR, p. 8.

18 Ihid.



DE REINACH A LEVINAS 439

Si nous rappelons, en effet, que d’aprés la phénoménologie, ¢’est toujours un
Sachverhalt qui, a proprement parler, fait I’objet de la connaissance, on remarquera
qu’un Sachverhalt purement empirique, méme si on réussit a le constater avec
évidence, c’est-a-dire indubitablement (par exemple la couleur rouge de mon buvard
en tant que phénomeéne) ne nous dit absolument rien sur sa «raison d’étre». Nous
constatons, sans méme essayer de comprendre. '’

Or, cette relation chez Hering entre la cognition du Sachverhalt et 1’acte
de constater un état de choses sans besoin d’impliquer des concepts trouve sa
source directe dans la premiére édition des Recherches logiques de Husserl ainsi
que chez Reinach, dans sa réforme de la psychologie descriptive®: «La tache
de la phénoménologie, comme 1’a formulée Reinach, n’est pas de “réduire” et
d’ “expliquer”, mais de “conduire” et d’ ““explorer’’».?' Mais il faut rappeler
que, pour saisir cet emploi du concept d’état de choses dans toute sa portée,
on doit remarquer d’abord que I’acte de constater ou de reconnaitre avait été
thématisé par Brentano avec la notion d’Anerkennung. Brentano avait souligné
I’approbation, ou I’assentiment, comme étant la propriété du jugement affir-
matif qui se dirige vers quelque chose de représenté dont on reconnait la vérité
intrinséque *. Une telle capacité implique une conception réceptive de 1’esprit.
En effet, il y a une action passive a la base de la psychologie descriptive du
jugement et de la perception. Pourquoi est-il si important de définir le jugement
en termes d’acte d’assentiment (ou de refus, pour la négation) d une repre-
sentation 7 Parce que nous pouvons ainsi neutraliser I’idée kantienne selon
laquelle «connaitre, c’est juger». Par ce geste, on peut des lors éviter de
concevoir la connaissance comme une opération de synthése entre concepts
qui se déploie dans la conscience du sujet. L'épistémologie phénoménologique
a, au contraire, une conception thétique du jugement, tributaire de la Psycho-
logie du point de vue empirique (1874) de Brentano, et que Hering reprend ici
par le biais de Reinach: «La phénoménologie rejette comme inexacte toute
épistémologie qui veut identifier la connaissance avec un jugement. Pour juger
que A est B, nous explique A. Reinach, il faut auparavant avoir reconnu que A
est véritablement B » >,

1 PPR, p. 110. Sur le concept de Sachverhalt, c¢f. PPR, 1I¢ partie, ch. III, § 8,
«L’acte de la connaissance; “Sachverhalt” et “Evidence”» (c’est nous qui soulignons).

2 PPR, p. 37: «De fait, Husserl n’a-t-il pas, dans la premiére édition des Etudes
Logiques [Recherches logiques], déterminé la phénoménologie comme une espéce de
psychologie descriptive 7 ».

2 PPR., p. 43. Cf. A. RENacH, Uber Phinomenologie (1914), SW 1, p. 542:
«Deskriptive Psychologie soll nicht erkldren und zuriickfiihven, sondern sie will
aufkldren und hinfithren».

22 Cf. F. BReNTANO, Wahrheit und Evidenz, Leipzig, Meiner, 1930, p. 125. Cf. aussi
1., Die Lehre vom richtigen Urteil, Bern, Francke, 1956, p. 34 sq.

# PPR, p. 78. Cf. A. REINACH, «Zur Theorie des negativen Urteils» (1911), SW'1,
p. 95-140; « Paul Natorps “Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode”» (1914),
SW 1, p.313-331. Cf. aussi A. PFANDER, Logik (1921), Tiibingen, Niemeyer, 1963°.



440 FEDERICO BOCCACCINI

La notion d’état de choses est introduite précisément aprés un exemple de
psychologie descriptive sur la différence entre une couleur et un son. Cette
couleur, qui ne peut étre ni vue ni entendue, est cependant reconnue par I’esprit
comme une donnée. D’apres Hering, les états de choses sont donc des données
de deuxieme degré, c’est-a-dire quelque chose de trés similaire aux objets
d’ordre supérieur chez Meinong.

Certes, Hering se réfere ici explicitement a la notion de «psychologie
descriptive» de Reinach (en traduisant néanmoins Deskriptive Psychologie
par «phénoménologie»). Cependant, il est important d’insister encore sur
ce point. En effet, contrairement a Husserl, Reinach était convaincu qu’il y
avait encore une possibilité de parler de psychologie descriptive en phénomé-
nologie. C’est d’ailleurs pour cette raison qu’il avait organisé un séminaire
intitulé Zur Psychologie der Gesinnungen (a propos de la psychologie des
sentiments), consacré a la contribution de Pfinder?*. Ce n’est probablement
pas cette méme préoccupation que 1’on retrouve chez Hering quand il remarque
que les perceptions de réalités psychiques (les cogifata) sont «le theme d’une
ontologie psychique apriorique, qui coincidera en définitive avec la psycho-
logie “eidétique” diiment séparée de toute phénoménologie»®. Et pourtant,
Hering conserve 1’adjectif « descriptif» pour définir son réalisme: « Si on veut
faire rentrer ces recherches dans la psychologie descriptive, comme Husserl,
lui-méme a encore cru devoir le faire dans la 1°¢ édition [des Recherches
logiques], il faut bien se rendre compte qu’il s’agit d’une psychologie d’un
genre trés particulier» .

La «description» chez Reinach et Hering ne vise pas des objets d’ordre
naturel ou historique, mais, dans sa structure intentionnelle, elle vise
uniquement « ce qui caracteérise la conscience en général ou les actes cognitifs
en particulier [...] tout acte de conscience se révele, de par son essence méme,
comme tendu vers un “objet” qui lui est transcendant» ?’. En reconnaissant que
le double rapport entre intentionnalité et intuition avait déja ¢été esquissé par
Brentano, Hering affirme: «Apres tout ce qui précede, nos lecteurs compren-
dront sans peine comment ce programme a engendré la “méthode” d’intuition
essentielle (Wesensschau) » 8.

24 A. PrANDER, «Zur Psychologie der Gesinnungeny, Jahrbuch fiir Philosophie
und phdnomenologische Forschung 1 (1913), p. 324-404; 3 (1916), p. 1-125; rééd.
Halle, Niemeyer, 1941. Cf. K. ScHunmann, B. SmiTH, «Adolf Reinach: An Intellectual
Biography », in: K. MULLIGAN, op. cit., p. 22.

= PPR, p.67.

% Ibid., p. 60.

2 Ibid., p. 60-61 (c’est nous qui soulignons).

28 Ibid., p. 60. Sur le rapport entre intentio et intuitio, cf. J.-F. COURTINE, Suarez et le
systeme de la métaphysique, Paris, PUF), 1990, p. 157 sq.



DE REINACH A LEVINAS 441

Le réalisme descriptif: la genése intentionnelle des concepts religieux

En quoi consiste au juste le réalisme descriptif de Hering ? Pour fonder
une philosophie religieuse, il faut d’abord justifier ses concepts. Si nous évitons
la tradition kantienne selon laquelle I’origine des concepts est logique — au
sens ou les concepts doivent étre justifiés a partir de la structure interne du
jugement —, alors il nous faut trouver une autre source, mais qui ne se situera
pas non plus dans la sensibilité¢ de 1’expérience externe. Ainsi, la découverte
de I’intentionnalité devient la nouvelle source de justification des concepts qui
n’ont ni une geneése empirique, ni une genese transcendantale — tels que les
concepts de matiere, force, identité, espace, relation, ou les concepts religieux
de péché, résurrection ou priere. Si I’on veut justifier de tels concepts et leur
usage, une fondation phénoménologique relevant de la perception interne est
nécessaire. Leur fondement se situe dans la conscience religieuse, dans la
méme mesure ou, par exemple, les concepts de «bien» et de «valeur» trouvent
leur fondation dans la conscience morale. Par «fondation», j’entends ici la
maniére dont un certain concept est justifié dans son usage et par rapport a
la relation avec I’objet qu’il représente. Il ne s’agit pas d’une fondation stric-
tement psychologique de la religion, de la morale, de la logique ou, en général,
de la connaissance humaine, mais bien plutoét d’une fondation phénoménolo-
gique ou intentionnelle. C’est par I’analyse de ces états de conscience, appelés
«vécus» par Husserl, que les « objectités » se révelent a I’esprit. C’est la raison
pour laquelle Hering peut affirmer ceci:

Une étude impartiale de la conscience religieuse révélera sans aucun doute un trait,
auquel seule la conception «intentionaliste» de la conscience peut rendre justice:
a savoir qu’elle est toujours et essentiellement non pas un état d’ame pur et simple,
ni la conscience de celui-ci, mais la conscience d’une entité transsubjective sui
generis, avec laquelle elle entre en rapport. *

Certes, on peut affirmer qu’une telle entité, c’est-a-dire une essence, n’existe
pas au sens strict du mot — et dans ce cas nous devons renoncer a justifier
les concepts des religions naturelles ou positives. Mais que cette entité — écrit
Hering — «ne soit pas donnée, ou qu’elle soit “en réalité” (“eigentlich” !)
quelque chose d’immanent, voila ce qu’on ne saurait affirmer sans fausser
radicalement toute philosophie religieuse. [...] Ce ne sont donc pas les états
ou actes subjectifs seuls, dont I’analyse peut fournir une théorie de 1’expé-
rience religieuse. C’est 1’objet intentionnel également que doivent décrire ces
recherches. »*°

» Jbid., p. 128-129.
30 Ibid., p. 129 et 130 (c’est Hering qui souligne).



442 FEDERICO BOCCACCINI

L’enjeu consiste a démontrer que, pour la conscience religieuse, la sphere
transcendante des actes, a savoir I’objet de la foi, peut étre fausse, mais elle
ne peut pas étre insensée. Le phénomene religieux ne se fonde donc pas sur
I’expérience sensible du monde mais s appuie plutot sur «la donnée de quelque
entité “‘en dehors™ de nous, que les sensations subjectives ont précisément la
mission de “faire apparaitre’’» 3. La méthode est celle de I’induction, de I’effet
(la donnée purement subjective) a sa cause transcendante: la croyance dans
I’existence de Dieu est une simple induction a partir de I’acte de foi du fidele.
Ainsi, si Hering fait référence a I’énoncé de Luther: «je crois que Dieu m’a
crééx» 32, c’est en vue de montrer que cet énoncé est pourvu de sens — non pas
qu’il est vrai — et qu’il peut justifier, par exemple, 1’action du sacrifice .

Mais si I’enjeu consiste a reconnaitre et a fonder le sens de ’a priori
religieux par les lois d’essence, il me semble que Hering s’exprime de manicre
malheureuse quand il utilise la notion de «synthése a priori». En effet, d’apres
lui, la justification de I’expérience religieuse — et donc des concepts qui y sont
impliqués — ne se fait pas au moyen d’une proposition analytique trouvée par
déduction, «mais d’une loi synthétique a priori dont la vérité ou la fausseté ne
peut étre démontrée que par une étude intuitive des essences des phénomenes
visées par les termes “‘renaissance”, “péché”, “repentir”»3*. Or I’enjeu de la
méthodologie des intuitions d’essence, telle que Brentano 1’avait déja congue
de maniére confuse dans ses cours de psychologie descriptive (d’ailleurs on
peut interpréter la classification et la subdivision entre représentation, jugement
et mouvements affectifs comme une division en trois especes de la pensée
ayant chacune une essence différente par rapport aux autres et a 1’égard de
I’objet visé), consiste précisément a neutraliser 1’introduction, en philosophie,
de jugements synthétiques a priori. Le § 5 du deuxiéme chapitre du premier
livre, consacré précisément aux essences*’, témoigne du fait que pour Hering
la question reléve d’un probléeme de psychologie descriptive — cette derniére
ayant ét¢ appliquée aux phénomenes religieux en vue d’y déduire les concepts.
Selon Hering, les essences sont a la fois la source et la justification «de ce que
Kant appelait les jugements synthétiques a priori». Bien que Hering cite la
dissertation de Reinach au sujet des relations d’idées de Hume*, I’exemple du
lien entre le rouge, le bleu et le violet est typiquement d’école brentanienne.

3 Ibid., p. 129.

32 Dans le Petit Catéchisme, ¢f. M. LutHERr, (Euvres, Genéve, Labor et Fides, t. 7,
1962, p. 173.

33 J. HERING, ibid., p. 130: «Quand I’amour pour Dieu décide un fidele a faire un
sacrifice, ce processus serait insensé si Dieu n’était pas, comme dirait Husserl, *“corrélat
intentionnel” de cet acte d’affection, ¢’est-a-dire représenté de quelque maniere » (c’est
Hering qui souligne).

3 Ibid., p. 107.

3% Ibid., p. 51-56.

% Ibid., p. 56, n. 36. Cf. A. RENACH, « Kants Auffassung des Humeschen Problems
(1911)», SW 1, p. 95-140. Cf. aussi Alexius MENONG, « Hume Studien II. Zur Relations-



DE REINACH A LEVINAS 443

L’argument est le suivant: si je vois du rouge, du bleu et du violet, je
reconnaitrai tout de suite que le violet se situe dans un point intermédiaire
entre le rouge et le bleu. Le probléme de Hume a été de justifier la source de
cette connaissance qui n’est pas de I’ordre de ’expérience sensible. En effet,
je dois avoir déja le concept de «série bien ordonnée» pour voir que la place
du violet est nécessairement entre le rouge et le bleu. C’est une question qui
embarrasse en effet Hume, car elle compromet le rapport de fondation entre
les impressions et les idées. En revanche, Kant permet de répondre a ce méme
probléme grice a sa théorie des jugements synthétiques a priori*’.

Or la formulation de Hering est 1égérement différente, car il utilise la notion
de «vision claire de ce que c’est le rouge, le violet et le bleu...», a savoir: «si
j’ai ’intuition de I’essence du rouge, du violet, du bleu». Quoi qu’il en soit,
méme si le probleme est le méme, il serait davantage opportun d’utiliser ici le
concept d’«a priori matériel » chez Stumpf, puisque Hering est bien en train de
parler de ce type d’expérience *. La structure de I’a priori matériel est différente
de celle du jugement synthétique kantien. Effectivement, dans le premier cas, il
s’agit d’une connaissance a priori fondée sur les contenus — ou matiére — d’une
expérience individuelle donnée. En revanche, dans le second cas, ¢’est-a-dire
dans le cas d’un jugement synthétique, on parle plutot de types de relation entre
concepts. Il va de soi que les concepts «a priori» et « formel» ne coincident
pas entre eux (cette question est d’ailleurs au centre de 1’éthique de Scheler).
Par conséquent, je reconnais (ou plutdt constate, selon les mots de Hering)
dans I’a priori matériel une structure qui est déja a I’ceuvre dans I’expérience
sensible et au niveau de ses propriétés, méme si je ne peux les saisir que par
la visée intentionnelle. Je n’ai pas besoin de concept ici pour « voir» cet ordre
dans les nuances et attribuer & une couleur sa place de maniére correcte. Le
phénomeéne que je vois, qui n’est pas de I’ordre du sensible, n’est pas non plus
dans ma conscience en tant qu’état psychologique. C’est la structure méme des

theorie», in: Sitzungsherichte der philosophisch-historischen Klasse der Kaiserlichen
Akademie der Wissenschaften in Wien, Vienne, 101, p. 573-752; puis republié¢ dans:
A.MENONG, Gesamtausgabe, éd. par R. HALLER et R. KINDINGER. avec la collaboration
de R. M. CHisHoLM, 7 tomes, Graz, Akademische Druck-u. Verlagsanstalt, 196878, t.11,
p. 1-183. Cf aussi R. DE CaLAN, « Causalité et nécessité matérielle : Reinach lecteur de
Humey, Etudes philosophiques 72/1 (2005), p. 39-54. Sur Stumpf, ¢f. D. PRADELLE,
«The Autonomy of the Sensible and the Desubjectification of the a priori by Stumpf»,
in: D. FISETTE, R. MARTINELLI (€ds), Philosophy from an Empirical Standpoint. Essays on
Carl Stumpf, Leiden/Boston, Brill/Rodopi, 2015, p. 229-262,

7 Cf. D. Hume, A Treatise of Human Nature (1739-40), éd. par P. H. Nidditch,
Oxford, Oxford University Press, 1978, p. 6.

% Sur I’a priori matériel, ¢f. J. Benoist, L’a priori conceptuel : Bolzano, Husserl,
Schlick, Paris, Vrin, 1999, notamment le chapitre premier: «Y a-t-il un a priori
matériel 7» ; et aussi R. LANFREDINI (€d.), A priori materiale. Uno studio fenomenologico,
Milano, Guerini e Associati, 2006. Cf. aussi D. PrRADELLE, L archéologie du monde,
Constitution de l'espace, intuitionnisme et idéalisme chez Husserl, Dordrecht, Kluwer,
2000, notamment le chapitre I1: « La critique husserlienne de Kant».



444 FEDERICO BOCCACCINI

lois du sensible qui fait apparaitre le phénoméne face a notre conscience en tant
qu’objet direct de la perception interne.

Ce type de perception, qui n’est rien d’autre qu’une intuition catégoriale*
et s’oppose a la perception externe, peut saisir aussi un autre type d’essence:
les valeurs.

La perception des valeurs — la notion de Stellungnahme
et la «réponse a un appel»

Le criticisme a introduit la possibilit¢ de connaitre des éléments supra-
sensibles, ce que la phénoménologie qualifie d’objets qu’on ne saurait classer
— observe Hering — «ni parmi les données sensibles ni parmi les données
immanentes»*, Les états de choses, les essences, nous I’avons vu, sont
des objets de ce genre, ainsi que les valeurs. Une valeur n’a ni une nature
empirique, ni une réalit¢ purement formelle. Cette opposition entre la nature
et la norme est expressément repoussée dans la phénoménologie de Hering,
lecteur de Scheler.

Or, la question sur laquelle je voudrais attirer 1’attention, en rapport
avec ma thése concernant la présence directrice de Reinach dans la pensée
de Hering, c’est I’introduction et ’'usage de la notion de «prise de position»
(Stellungnahme) par rapport a quelque chose d’autre, caractérisée comme «une
réponse de I’ame a un appel qui se dégage de la valeur». Les concepts clés sont
ici ceux de «réponse» et d’«appel ».

Selon Hering, Scheler et von Hildebrand ont démontré que les actes par
lesquels nous percevons une valeur sont caractérisés par une certaine « chaleur
émotive» qui — souligne Hering — a permis d’affirmer que «les valeurs sont
ressenties par le coeur»*'. A ce propos Hering cite Scheler, lecteur de Pascal 2,
mais I’on pourrait également rappeler a cet égard la fonction que Hume donne
au «sens moral» (en tant que sens spécial capable de révéler les valeurs qui
affectent notre vie émotionnelle). Toutefois, dans le sillage de Hamann, de
Jacobi et de Novalis, le sentimentalisme est précisément ce que Hering veut
¢viter: fonder 1’expérience religieuse sur le sentiment de la foi reviendrait
a la fonder sur un élément psychologique, anthropologique et subjectif. La
premiére partie de I’ouvrage de Hering est consacrée précisément a la neutra-
lisation de cette possible fondation de la sphére de conscience du religieux.
Mais le fait que I’éthique matériale de Scheler (qui inspire ces pages de Hering)
soit une éthique anti-kantienne — et donc anti-formaliste — ne doit pas nous
inciter a penser que cette méme éthique soit proche du courant sentimentaliste

3 PPR, p. 45.

0 Jbid., p. 93.

4 Ibid., p. 94 (c’est Hering qui souligne).
2 Ibid., p. 94, n. 14.



DE REINACH A LEVINAS 445

de tradition empiriste ou romantique. Hering et Scheler s’opposent précisément
a la mise en avant, dans cette tradition, de I’élément subjectif et psychologique
de I’expérience humaine liée a la perception des valeurs. L’enjeu d’une phéno-
meénologie réaliste consiste, tout au contraire, a éclairer 1’objet de ’acte. Cet
aspect est tres explicite chez Hering :

Cependant ne les confondons pas [les valeurs] avec ce qu’on appelle communément
un sentiment. Celui-ci, en tant qu’il n’est pas complétement étranger a ce domaine,
constitue une réaction du sujet par rapport a une valeur pergue. C’est ainsi que la joie
que m’inspire un beau tableau présuppose une perception émotive de sa beauté. **

Cette perception émotive dont parle Hering, en traduisant le concept
schelerien de Fiihlen, se situe au niveau cognitif de I’esprit — et donc au niveau
de la connaissance, dans la mesure ou je dois reconnaitre que quelque chose est
beau. Ma réponse a cette valeur (par exemple la beauté de 1’objet) est, quant
a elle, un acte conatif et émotionnel. C’est précisément dans ce passage que
Hering introduit le concept de Stellungnahme en vue d’expliquer la nature de
ce moment structuré de 1’esprit:

Cette derniere [la perception émotive] se range parmi les actes qui prennent connais-
sance d’une donnée, c’est-a-dire parmi les actes intentionnels cognitifs (Kenntnis-
nahmen), tandis que la joie elle-méme implique une réponse de I’ame a un appel qui
se dégage de la valeur (Stellungnahme respectivement Antwortreaktion).*

Le fait que Hering retienne I’idée de Scheler selon laquelle la valeur
occupant le sommet de I’édifice cognitif soit la sainteté (das Heilige) n’est
pas important dans le cadre de cette analyse. Ce qu’il faut retenir ici, d’un
point de vue historique et conceptuel, c’est davantage sa conception des
valeurs-essences, conception qui découle directement de la phénoménologie
de Reinach. Certes, Hering ne cite pas ici le fragment de Reinach sur I’Absolu;
cependant, il le mentionne dans la référence bibliographique de son ouvrage,
et il cite également le livre de Stavenhagen qui en représente le développement
philosophique le plus direct en matiére de phénoménologie de la religion®. Ce
qu’il faut retenir peut donc étre résumé en trois éléments : I’existence d’actes
qui ont pour objet un étre actuel incarnant une essence divine; le fait que
cette classe d’actes ne soit pas de type scientifique mais religieux ; et la tiche
simplement descriptive de la phénoménologie religieuse au sujet de ces actes.

«Une réponse de ’Ame a un appel»: de Hering a4 Levinas

L’image de la voix morale dans I’impératif catégorique — appelant la
conscience a I’action et a 1’aboutissement de son devoir — est une représen-

 Ibid., p. 95.
“ Ibid.
* Cf supra,n. 9 etn. 10.



446 FEDERICO BOCCACCINI

tation kantienne, et il est probable que cette image ait joué un réle dans la
notion d’appel chez Levinas“. 1l serait difficile de reconstruire ici de maniere
compléte la question de I’influence indirecte de Reinach sur I’ceuvre de Levinas
(en passant par Hering). Je me bornerai donc a n’offrir que des points de repére
pour I’ouverture d’une piste de recherche historico-conceptuelle entre la phéno-
ménologie réaliste de Munich et Géttingen et la phénoménologie francaise
par le biais de la réflexion de Levinas. La premiére question me semble se
manifester dans 1’héritage du réalisme, alors que Levinas affirme partager le
méme avis que Hering au sujet de 1’idéalisme husserlien: une conscience sans
monde, une conscience réduite a la pure immanence, n’est pas concevable.
«[La these husserlienne] se trouve dans [I]e célebre § 49 des Ideen, qui donna
lieu a tant de réserves et a tant d’accusations d’idéalisme. Avec M. Hering,
nous croyons aussi ne pas devoir suivre Husserl dans cette thése. » 4

Mais a la différence de Hering, qui croit que les choses sont nécessaires
pour ’existence de la conscience®, Levinas ne croit pas que la conscience
ait besoin des choses pour exister. « Nous sommes en cela d’accord avec
Husserl.»* C’est précisément !’intentionnalité qui déploie I’indépendance
de la conscience par rapport a la structure sujet-objet; par conséquent, elle la
rend aussi indépendante de 1’opposition réalisme-idéalisme*’. Selon Levinas,
c’est précisément en cela que consiste la différence entre Brentano et Husserl :
alors que le premier reste sur «un terrain empiriste et naturaliste» ol nous
ne pouvons qu’étudier «la sphére immanente de la conscience» par I’objet
mental, « numériquement distinct de 1’objet réel» dont il n’est que I’image*',
le deuxiéme — Husserl —, en revanche, a mis en contact la conscience avec le
monde ¥. Selon Levinas, s’il faut s’écarter, avec Hering, de la thése de 1’idéa-
lisme, il faut aussi reconnaitre a Husserl le mérite d’avoir concilié le caractére
personnel de la conscience avec 1’intentionnalité — et ainsi d’avoir abandonné
le descriptivisme pur sans subjectivation de la psychologie brentanienne*.

¥ Cf. J. pE GRAMONT, L appel de la loi, Louvain, Peeters, 2014.

7 E. LeviNas, La théorie de ['intuition dans la phénoménologie de Husserl,
Paris, Alcan, 1930, p. 80 (abrégé dans la suite: 77P). Cf. aussi J. HERING, « Recension
d’E. Levinas, La théorie de ['intuition dans la phénoménologie de Husserl», Revue
philosophique de la France et de I'étranger, 113 (1932), p. 474-481.

8 J. HERING, ibid. Cf. PPR, p. 85-86.

¥ E. LEVINAS, ibid., p. 80.

30 Ibid. . «1’intentionnalité a pour fonction de caractériser la conscience en tant que
ce phénomeéne premier et original, dont I’objet et le sujet de la philosophie traditionnelle
ne sont que des abstractions. Autrement dit, il nous semble que s’il ne faut pas suivre
I’idéalisme husserlien, ce n’est pas parce qu’il est idéalisme, mais dans la mesure ou
il préjuge contre le mode d’exister de la conscience comme intentionnalité.» (C’est
Levinas qui souligne).

S Ibid., p. 72.

52 Ibid., p. 73.

53 Jbid., p. 82 : «La description de la structure de la conscience et de I’ intentionnalité
ne peut passer sous silence le caractére personnel de la conscience». [C’est Levinas qui
souligne.] Mais ensuite il reconnaitra que «la logique que le mathématicien-logicien



DE REINACH A LEVINAS 447

Il va de soi que cette représentation de la théorie de I’objet immanent chez
Brentano est fausse et caricaturale, mais ce n’est pas le sujet de cet article.
L’important est de remarquer que, pour Levinas et grice a cette opposition,
’intentionnalité est la source de la transcendance de la conscience: elle est
principe d’extériorité. Quand Levinas explique la notion d’«acte objectivant»,
il passe par I’idée de primauté du théorique chez Husserl — qui passe encore,
comme chez Hering, par la notion de Sachverhalt et par la question de sa
donation dans l’intuition catégoriale®. Cela pose probléme: les actes non
théoriques (actes de volonté, désirs, affections) ne sont pas pris en compte dans
les Recherches logiques: «les actes objectivants atteignent I’étre, qui existe
indépendamment de la conscience, et laissent aux actes non-objectivants la
fonction de se rapporter a ces objets, sans contribuer, en quoi que ce soit, a leur
constitution réelle. [...] Le monde existant, qui nous est révélé, a le mode de
I’existence de 1’objet qui se donne au regard théorique. Le monde réel, c’est le
monde de la connaissance. » >

Cette accusation d’intellectualisme, trés explicite d’ailleurs, selon laquelle
«I’acte de I’intuition, celui qui nous met en contact avec 1’étre, sera avant tout un
acte théorique », concerne la deuxiéme loi descriptive de la psychologie brenta-
nienne. Cette deuxiéme loi dit que, dans la conscience, chaque acte est soit une
représentation (Vorstellung), soit fondé sur une représentation. Selon la lecture
que fait Levinas de Brentano et de Husserl, rien ne peut étre aimé de maniere
correcte sans une représentation adéquate. On comprend alors le probleme de la
justification de la religion par rapport a I’idée de Dieu en tant qu’objet d’amour.

D’une certaine maniére, le premier ouvrage de Levinas montre une tension
que I’on retrouvait déja chez Reinach et Hering. Cette tension s’exerce entre les
limites de la rationalité husserlienne et la description du phénomeéne religieux.
C’est la question de la représentation de 1’Infini. Cette question et sa difficulté
amenent aussi bien Hering que Levinas a se tourner vers Bergson *. Quoi qu’il
en soit, I’appel a I’ame dont parle Hering ainsi que la joie répondant a cet

peut mener a bien sans s’occuper d’actes psychiques dans lesquels sa théorie est vécue,
exige donc “‘une psychologie descriptive” réfléchissant sur ce vécu» (E. LEvinas, De
Dieu qui vient a l'idée, Paris, Vrin, 19867, p. 41).

5 Ibid., p. 95-97, 114-116.

55 Ibid., p. 98.

6 PPR, p. 131 : «Il conviendrait également de mettre en lumiére un autre probléme
effleuré par Troeltsch et abordé depuis lors par la phénoménologie: celui de I’essence
du réel en tant que réel. Dans ce cas, il s’agirait de saisir le moment “irrationnel”, qui
distingue une religion ou un événement religieux en tant que réels, de leur préfiguration
idéale. [...] Mais nous n’avons pas I’intention d’aborder ici la discussion de ce probléme
qui, on le sait, a profondément empreint de ses exigences la philosophie de M. Bergson,
complémentaire peut-étre, sur ce point, de la phénoménologie» ; TIP, p. 219: « Mais le
point qui révele combien I’intuitivisme de Husserl est profondément intellectualiste, est
ailleurs. L’intuition philosophique de Bergson se trouve étroitement liée a la vie concrete
de I’homme et a sa destinée. Ce fondement métaphysique de 1’intuition, manque dans
la phénoménologie de Husserl, et le lien de I’intuition avec toutes les forces vitales,
définissant I’existence concrete, est étranger a sa pensée ».



448 FEDERICO BOCCACCINI

appel ne semblent pas trouver de place dans la phénoménologie de Husserl.
Les limites de la rationalité — que Levinas désigne par «vigilance» — et la
conception de I’étre comme présence trouvent leur premiére racine dans la
phénoménologie naissante elle-méme. Plus précisément, elles trouvent leur
premiére racine dans cette tradition réaliste >’ ou Hering s’inscrit. Ensuite, dans
I’immanence absolue du sujet comme héritage cartésien, le génie de Levinas
découvre 1’appel de 1’Autre et transforme ainsi le concept abstrait reinachien
de Stellungnahme en quelque chose de concret: la présence du visage — 1’Infini
de I’ Autre *®.

57 Sur le rapport entre conscience théorique et éthique chez Reinach, ¢f. Jean-Louis
GARDIES, « De quelques voies de communication entre I’étre et le “devoir-&tre”», Revue
philosophique de la France et de I'étranger 157 (1976), p. 273-292.

8 E. LEviNAs, De Dieu qui vient a l'idée, op. cit., p. 48: «Ici I’Autre, au lieu
d’aliéner I'unicité du Méme qu’il inquiéte et tient, I’appelle seulement du plus profond
de lui-méme, la ou rien ni personne ne peut le remplacer. Serait-ce déja & la responsa-
bilité pour autrui ? L’ Autre appelant le Méme au plus profond de lui-méme ! »; ¢f. aussi
Ip., Totalité et Infini. Essai sur I extériorité, La Haye, Nijhoff, 1961, p. 125 : ««L’idée de
I’Infini — se révélant dans le visage — n exige pas seulement un étre séparé. La lumiere du
visage est nécessaire a la séparation. Mais en fondant I’intimité de la maison, I’idée de
I’Infini ne provoque pas la séparation par une force quelconque d’opposition et d’appel
dialectique, par la grace féminine de son rayonnement.



	De Reinach à Levinas : Hering et le réalisme phénoménologique

