Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 1

Artikel: Hering, Levinas et le sens de l'idéalisme Husserlien
Autor: Monseu, Nicolas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 419-432

HERING, LEVINAS ET LE SENS
DE I’IDEALISME HUSSERLIEN

NicoLas MONSEU

Résume

La mise en perspective de ['ouvrage Phénoménologie et philosophie
religieuse dans le contexte spécifique de la premiere réception de Husserl en
France permet d’envisager le travail de Hering comme un jalon important de
Uintroduction de la phénoménologie : d’un cété, Hering noue un débat avec
['ceuvre de ['un des premiers interprétes de Husserl, a savoir Léon Chestov;
d’un autre coté, le travail de Hering retient ['attention du jeune Levinas qui
nuance la maniéere dont il envisage la nouvelle attitude méthodique de la phéno-
meénologie. L’enjeu de ces débats porte sur le sens de ['idéalisme husserlien tel
qu’il s’exprime dans le traité fondamental de la phénoménologie : les 1dées
directrices de 1913.

Dans une lettre écrite a Landgrebe en aotit 1937, Husserl considérait la ville
de Strasbourg comme la « banlieue » ' (Fororf) de la phénoménologie, et Malvine
Husserl se souvenait avec émotion de 1’accueil qu’elle et son mari regurent a
Strasbourg?, en mars 1929, peu apres les conférences de Paris prononcées par

' «Husserl an Landgrebe 31.111.1937», in: E. HUsSErRL, Briefwechsel, t. IV : Die
Freiburger Schiiler, éd. par K. Scnunmann, Dordrecht/Boston (Mass.)/Londres, Kluwer
Academic Publishers, 1994, p. 368. Cf I’article de R. ScumiTz-PERRIN, «Strasbourg
“banlieue de la phénoménologie”. Edmond Husserl et I’enjeu de la philosophie
religieuse », Revue des sciences religieuses 69 (1995), p. 481-496.

2 Malvine Husserl écrit le 24 mars 1929 a Roman Ingarden: «Les quatre jours
passés a Strasbourg se sont déroulés tout autrement, mais dans une atmosphére tout
aussi cordiale et avec un méme retentissement. Il ne s’agissait pas d’une invitation
officielle (mon mari ’avait refusée), et il fit une conférence sur son évolution, depuis
les Recherches logiques et les Idées..., devant 50 a 60 personnes manifestant un intérét
particulier pour son ceuvre, et qui avaient été invitées par Jean Hering; parmi I’auditoire,
les deux facultés de théologie étaient fortement représentées. A la suite des conférences,
avaient lieu chaque jour les plus sérieuses discussions qui se prolongeaient souvent
jusqu’a minuit, et I’on sentait de nouveau une participation extraordinairement intense. »
In: E. HUssERrL, Briefwechsel, op. cit., t. 111: Die Gottinger Schule, éd. par K. SCHUHMANN,
Dordrecht/Boston (Mass.)/Londres, Kluwer Academic Publishers, 1994, p. 246-247. La
traduction francgaise est tirée de I’ouvrage: Méditations cartésiennes et les Conférences
de Paris, présentation et traduction de M. b LauNAy, Paris, PUF, 1994, p. VII. Dans la
présentation de cette traduction frangaise des Méditations cartésiennes, Marc de Launay



420 NICOLAS MONSEU

Husserl sous le titre Méditations cartésiennes. Si cet accueil strasbourgeois a
été en grande partie celui d’un disciple de Husserl a I’époque de Géttingen, a
savoir Jean Hering, volontiers comparé par Edith Stein au «courageux petit
tailleur»* du conte de Grimm, ces données historiques ne doivent pas occulter
le fait que les travaux philosophiques de Hering occupent une place impor-
tante au sein du développement de la phénoménologie en France, et singu-
licrement a Strasbourg, dans la perspective d’une philosophie de la religion
inspirée de la phénoménologie allemande. A cet égard, Phénoménologie et
philosophie religieuse* est le premier ouvrage en langue francaise consacré
a une présentation synthétique de la phénoménologie husserlienne, avec une
application de la méthodologie a la philosophie de la religion. Philippe Ducat
a donc raison de voir dans ce livre «un des premiers exposés ““pédagogiques’
francais des caractéristiques générales de 1’““épistémologie phénoménolo-
gique”»°. En outre, de 1926 a 1945, Hering n’a pas cessé d’apporter une réelle
contribution dans la diffusion, en France, du mouvement phénoménologique
en général, et des positions de Husserl en particulier, que ce soit par le biais de
ses propres publications originales ou de nombreuses recensions d’articles et
d’ouvrages des membres du mouvement, comme par exemple le «Bulletin de
philosophie phénoménologique » ¢ publié dans la Revue d histoire et de philo-
sophie religieuses, dans lequel il attire explicitement I’attention des lecteurs
frangais sur des phénoménologues moins connus tels que Alexander Pfinder,
Max Scheler ou encore Hedwig Conrad-Martius.

fait remarquer que c’est surtout a Strasbourg que Husserl développe le probléme de
I’intersubjectivité.

3 Dans son autobiographie, E. STEIN décrit en ces termes sa rencontre avec Hering a
I’occasion de la féte organisée chez Husserl le soir de la défense de son examen d’Etat:
«On n’avait pas besoin d’étre longtemps avec Hering pour établir un bon contact avec
lui. Tl allait au-devant de chacun avec une candeur enfantine qui cachait une bonté
délicate et profonde. En méme temps il était trés espiégle et produisait constamment
les idées les plus farfelues de sorte que sa seule présence faisait fuir les démons de la
mélancolie, de la mauvaise humeur, de la dureté de cceur. Son mince visage, sa barbe
blonde en pointe, sa voie ténue faisaient penser au courageux petit tailleur. Husserl
I’aimait beaucoup et appréciait en méme temps ses talents de philosophe. Il avait eu,
comme sujet a I’'examen d’Etat, un ouvrage sur Lotze. C’est 1a 1’origine de son traité sur
I’étre, I’essence et I’idée, qui fut publié plus tard dans les Annales.» In: E. STEN, Vie
d’une famille juive (1891-1942), trad. par C. et J. Rastoin, introductions et annotations
par D.-M. Gotay, Paris/Geneve, Cerf/Ad Solem, 2001, p. 344.

4 J. HERING, Phénoménologie et philosophie religieuse. Etude sur la théorie de la
connaissance religieuse, Paris, Alcan, 1926. Ce livre a paru dans la série des Etudes
d’histoire et de philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie protestante
de I’Université de Strasbourg (abrégé dans la suite: PPR).

5 PH. Ducar, «Le sujet du réve. Présentation de la correspondance Husserl/Hering »,
Alter. Revue de phénoménologie 5 (2000) (numéro spécial « Veille, sommeil, réve»),
p. 175-190.

6 J. HERING, «Bulletin de philosophie phénoménologique », Revue d’histoire et de
philosophie religieuses 30 (1950), p. 51-55.



HERING, LEVINAS ET LE SENS DE L'IDEALISME HUSSERLIEN 421

Levinas reconnait également, de manicre explicite, le réle joué par Hering
dans sa «préparation» a la phénoménologie. Il écrit dans ses souvenirs de
jeunesse: «J’ai été enfin préparé a la phénoménologie par I’amicale fréquen-
tation a Strasbourg de Jean Hering, professeur a la faculté¢ de théologie
protestante, auteur d’une these, alors récente, sur la Phénoménologie et la
philosophie religieuse et qui, avant la guerre de 1914, a I’époque des premiers
enthousiasmes pour la Wesensschau, était éléve de Husserl a Goéttingen,
condisciple de Roman Ingarden, d’Alexandre Pfander et de tout un groupe de
jeunes penseurs que la publication des Ideen I aurait étonnés par son retour a
I’idéalisme transcendantal. »’

Cette remarque de Levinas indique a bon escient que la pensée de Hering
est aussi préoccupée par la question du sens de 1’idéalisme husserlien tel qu’il
s’exprime dans les Idées directrices de 1913. Husserl y propose en effet une
«nouvelle science » et une nouvelle attitude méthodique qui procede a I’analyse
descriptive et eidétique de la subjectivité transcendantale et qui assigne a
’analyse de la structure de I’acte réflexif une fonction méthodologique centrale.
Cette réflexion prend le sens d’une «perception immanente» qui présuppose
que le regard se détourne d’un objet de conscience quelconque et se porte sur la
conscience de cet objet®: il est de I’essence du vécu de comporter, en lui-méme,
la possibilité de principe que le regard se tourne réflexivement sur lui et prenne
encore la forme d’un vécu qui se dirige sur lui, de fagon a le saisir.

Or il est trés frappant de constater que cette question du sens de 1’idéa-
lisme et de la nature de la perception immanente est au cceur de la premicre
réception de la phénoménologie de Husserl en France, dés les années 20. De
ce point de vue, le travail de Hering en est un pivot central. D’un c6té, |’inter-
prétation que propose Hering de Husserl, dans son ouvrage Phénoménologie
et philosophie religieuse, entretient implicitement un débat avec 1’ceuvre
d’un penseur russe qui est, lui aussi, un des premiers interpretes de Husserl
en France et un féroce adversaire de la «réflexivité»: Léon Chestov. D’un
autre coté, I’interprétation de Hering a elle-méme été I’objet d’une réception
spécifique en France, a commencer par Levinas qui a cherché a nuancer la
maniére dont Hering envisage la perception immanente. C’est en ce sens que
nous chercherons a mettre en perspective le travail de Hering, résolument
situé entre les lectures chestovienne et levinasienne de la pensée de Husserl.
Cette étude est donc articulée en trois temps: 1) examen de la spécificité de

7 E. LEviNAS, « Séjour de jeunesse aupres de Husserl, 1928-1929», in: J.-L. MARION
(éd.), Emmanuel Levinas. Positivité et transcendance. Suivi de Levinas et la phénomé-
nologie, Paris, PUF, 2000, p. 3-4.

8 Cf E. HusserL, Gesammelte Werke : Husserliana, Ideen zu einer reinen Phinome-
nologie und phinomenologischen Philosophie, livre premier : Allgemeine Einfiihrung in
die Phidnomenologie, éd. par K. ScHuHMANN, La Haye, Martinus Nijhoff, 1976, p. 166;
Ip., Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique
pures, tome premier: Infroduction générale a la phénoménologie pure, trad. par Paul
Ricceur, Paris, Gallimard, 1950, p. 253.



422 NICOLAS MONSEU

’interprétation que donne Chestov de la pensée de Husserl, qui en fait une
«philosophie spéculative» et met en cause la possibilité méme de la réflexion
et I’idée d’une saisie réflexive; le sujet est ici un sujet existant, un «existant
vivant» singulier capable de saisir sa singularité dans le ressentir de sa propre
existence; 2) analyse de I’intention philosophique de Hering qui cherche a
clarifier la phénoménologie comme retour réflexif aux vécus et interroge le
sens de la perception immanente et du passage d’une recherche des essences
a une apprehension de la conscience comme existence nécessaire; 3) mise en
lumiere de la nature de la réaction de Levinas a I’endroit de I’interprétation de
Hering en resituant le projet husserlien a la faveur d’une distinction posée par
Husserl dans /deen I entre perception immanente et perception transcendante.

La phénoménologie comme « philosophie spéculative» selon Chestov

L’ceuvre philosophique de Léon Chestov n’est pas le résultat d’une
activité intellectuelle, mais elle est, d’abord et avant tout, 1’acte d’un « combat
intérieur». Elle est le fruit de 1’exigence d’un «défi» lancé a la philosophie,
aux ambitions épistémologiques et métaphysiques de la totalité, un défi ou une
lutte qui sont par eux-mémes une méthode de recherche de la vérité. Le défi
que Chestov nous lance est a la fois simple et pourtant terriblement audacieux :
il écrit une philosophie dont I’audace consiste a «nous apprendre a vivre dans
I’inconnu», a nous apprendre a étre sur le chemin d’une aventure qui consiste,
encore et toujours, a aller de I’avant vers ce qui vient, ne sachant pas au juste ou
nous en sommes et vers ou nous serons conduits. L’étre humain est donc consti-
tutivement ouvert a I’inconnu, a un «peut-€tre» auquel nous ne pouvons pas
échapper définitivement et qui conserve toujours son caractére énigmatique :
«Ce qui fut, nous est caché a jamais ; nous sommes incapables de prévoir ce qui
sera et nous savons slirement que nous n’aurons jamais d’ailes.»’

Cette lutte s’effectue contre la réflexion — plus exactement contre une
réflexion qui a sa fin en elle-méme — dont I’erreur et le « malheur» consistent
a vouloir, encore et toujours (et sans fin), comprendre a la lumiere de la raison.
Et c’est pourquoi cette lutte introduit un temps de discontinuité, puisqu’elle est
aussi une lutte pour «arréter» la réflexion, épuisée de se prendre elle-méme
pour objet, une lutte qui consiste a «achever I’ceuvre de la réflexion». On
retrouve la trace de ce défi lancé a la raison et au savoir a chaque moment
de l’interprétation que Chestov propose de Kierkegaard, particulierement dans
cet ouvrage étonnant de 1936: Kierkegaard et la philosophie existentielle’.
Chestov y développe le projet d’une philosophie existentielle qu’il décele a

® Cf H. Raicuman, «L’esprit du paradoxe», Europe. Revue littéraire mensuelle,
n® 960, avril 2009, p. 42-50.

10 L. Cuestov, Kierkegaard et la philosophie existentielle (Vox clamantis in deserto),
trad. du russe par T. Rageot et B. de Schloezer, Paris, Vrin, 1936.



HERING, LEVINAS ET LE SENS DE L’'IDEALISME HUSSERLIEN 423

méme |’ceuvre de Kierkegaard. Dans une recension de cet ouvrage, le jeune
Emmanuel Levinas a exprimé avec une force particuli¢re le sens du défi
chestovien, qui donne a sa pensée ce «ton» si spécifique :

Dans un monde éclairé et expliqué par la raison, seul le général compte: ma
destinée n’a rien d’important, ma douleur rien d’exceptionnel, mon désespoir rien
d’unique; si je porte une tristesse ou une honte au fond de mon dme, cela ne trouble
pas ’ordre universel. Ma spéculation assigne a ces phénomeénes une place dans le
Tout, et ma seule sagesse ne peut consister qu’a me soumettre a ces lois. Mais avant
de spéculer j’existe. Mon existence s’accomplit précisément dans cette douleur,
dans ce désespoir. Loin de se ranger dans un Zouf qui les embrasserait, ils sont
tout pour moi. lls ont leur histoire, leur vérité, leur poids, leurs exigences propres.
Je peux les refouler, je ne les supprime jamais. Leur voix déchire mon étre malgré
ma soumission a la nécessité universelle. Ma spéculation, elle-méme, en est-elle
d’ailleurs absolument indépendante ? Peut-elle étre légitimement abstraite de la
condition humaine, de sa destinée, de sa mort ?

Et Levinas précise davantage son angle d’approche en disant que, quelle
que soit la réponse que I’on donne a toutes ces questions, il s’agit de les poser,
il s’agit de respecter «la signification interne des événements qui constituent
notre existence, avant de les interpréter en fonction de 1’ordre universel
construit par la raison» ',

Levinas indique ici tout le projet de Chestov: étre fidele a ce qu’il y a
de foncierement original dans I’existence, a ce qui la rend irréductiblement
singuliére et « opaque a toute réflexivité possible». Il n’est donc pas question
de définir I’essence de I’étre humain ou d’en dégager la substance, mais de
’affirmer dans sa singularité et de le reconnaitre comme le sujet singulier de
cette existence. C’est en ce sens qu’il s’agit toujours de faire droit a un sujet
qui fait ’expérience d’une lutte, et finalement d une révolte, contre ce qui le nie
dans sa vie et dans sa chair. L’enjeu est ici de faire droit a un mode d’existence
du sujet plus originaire que le sujet rationnel. Chestov aborde cette question du
sujet & partir d’une distinction entre vérité logique (qui reléve de la philosophie
spéculative) et vérité subjective (qui releve de la philosophie existentielle).
L’acte philosophique consiste, pour I’existant toujours affecté par lui-méme et
les événements de sa vie singuli¢re, a s’affirmer comme — I’expression vient
de Pascal — celui qui «cherche en gémissant», ce qui trouve une expression
singuliére dans le «cri» dont est porteur chaque existant. Le cri n’est pas une
fin en elle-méme, mais il est porteur d’un autre rapport a la vérité qui n’est pas
réductible a la cohérence logique d’un systéme de propositions, et exprime
’affectivité dont I’existence est chargée.

Le point culminant de cette « philosophie spéculative » n’est autre que celle
de Husserl. Pourquoi ? Parce que Husserl consacre, aux yeux de Chestov, la
qualité strictement logique de la notion méme de vérité. La position de Chestov

"' E. Levinas, «Recension de L. Chestov, Kierkegaard et la philosophie existen-
tielle (Vox clamantis in deserto) », Revue des études juives 101 (1937), p. 139.



424 NICOLAS MONSEU

est la suivante : « De nos jours, Husserl, qui procéde de Descartes, affirme que
ce qui est vrai est vrai non seulement pour nous, mais pour tout étre pensant:
pour le diable, pour les anges, pour Dieu; et par la il jette pour ainsi dire un
pont entre la pensée hellénique et la notre.» 12

Cette remarque donne le «ton» de l’interprétation de Chestov du
«logicisme» husserlien. C’est que Chestov interpréte toujours le projet
husserlien a partir de sa lecture des Prolégoménes a la logique pure de 1900
et d’une radicalisation de la distinction entre les actes subjectifs et 1’unité
objective de la signification. La signification n’est donc pas comprise comme
contenu d’un acte psychique réel, mais comme un objet idéal qui peut étre
identifié, par des individus différents et a des époques différentes, comme étant
le méme. Les nombres, les vérités constituent, dans leur objectivité idéale,
un domaine d’objets — non pas de choses ou de réalités empiriques —, mais
néanmoins d’objets. Toutefois, cette objectivité idéale vaut en elle-méme,
indépendamment du sujet qui la pense et des opinions particulieres que I’on
peut avoir sur elle. C’est donc le caractere «en soi» de la vérité qui retient ici
Chestov: ce qui signifie qu’elle est ce qu’elle est, et cela indépendamment du
fait qu’elle soit pensée ou jugée. Si le monde existe ou non, s’il demeure ou
non, la fameuse vérité «2+2=4» vaut en elle-méme comme une vérité idéale.
Chestov entend montrer que Husserl considere ces vérités comme a priori, dans
la mesure ou elles sont indépendantes des données de I’expérience empirique et
applicables a chaque chose rencontrée comme réalité factuelle.

Il s’agit en fait d’opposer Husserl (et on sait que Husserl s’est senti lui-méme
pétrifié par Chestov) a Dostoievski et de montrer que la vérité est avant tout
une notion profondément existentielle. L’«existence» caractérise la donnée
premiere et irréductible pour ’homme, et elle est envisagée comme ce qui résiste
et échappe par nature a une explicitation par la raison. A ce titre, I’existence,
en elle-méme inobjectivable, est comme la négation de toute explication par la
raison, qui demeure toujours inadéquate et ne peut se suffire a elle-méme.

L’existence se révele dans un «sentiment obscur», qui n’est pas une
faculté ou un mouvement affectif suscité par ce qui affecte — un objet parti-
culier —, mais est situé en deca de toute détermination objective. C’est bien
sir le theme de la primauté de ’existence et d’un individu qui s’éprouve
comme existant, au sens expérimental du terme, dans une vie «souterraine» et
«clandestine», qui est ici convoqué et qui exprime le lieu du renversement de
la raison elle-méme. C’est précisément cette vie souterraine — laquelle se sent
et provient du «sous-sol» — qui «ronge » les certitudes de la raison. A tel point
que, pour Chestov, I’auteur de la seule et unique véritable Critique de la raison
pure n’est pas Kant, mais Dostoievski, particulierement dans ses Carnets du
sous-sol. Pour Chestov, les romans russes décrivent une conscience confrontée
a I’expérience de I’arbitraire et face a une liberté terrible — par exemple celle de
tuer—, face a une «force» plus puissante que le sujet rationnel lui-méme, qui

2 Ibid., p. 82.



HERING, LEVINAS ET LE SENS DE L’'IDEALISME HUSSERLIEN 425

le conduit a s’agiter, a frapper de tous cotés et, selon une expression récurrente
de ces philosophes, a «se frapper la téte contre le mur». Le mur représente
ici les idées abstraites et les principes éternels contre lesquels se révoltent les
personnages des romans russes. Le sujet se débat avec la vie qu’il a en lui,
dans toute sa dimension redoutable, et c’est justement dans cette perspective
que la notion méme de vérité (et le rapport que nous avons avec elle) prend
une nouvelle signification, profondément possessive et personnelle. Il importe
de le rappeler: il s’agit, pour Chestov, de déterminer «I’instant» ou il faut
priver la raison de son role dirigeant ou bien «limiter ses droits». C’est a ces
«instants» que Chestov donne le nom de «zones polaires et équatoriales de
I’existence » ou celui de «confins de la vie». Ces instants fondamentaux de la
vie ne sont pas seulement ceux de la naissance et de la mort, mais aussi ceux
«des commencements et des fins», ceux ou quelque chose commence et/ou
quelque chose s’arréte.

La phénoménologie selon Hering

Une des intentions du travail de Hering consiste alors a sortir la pensée de
Husserl de cette interprétation logiciste de la vérité qui la consacre en tant que
vérité logique, ainsi que de cette critique existentielle de la théorie de 1’évi-
dence. Il cherche ainsi a dégager la phénoménologie de I’alternative a laquelle
Chestov la soumet: ou bien il convient de fonder I’investigation rationnelle
sur des bases nouvelles et inébranlables, en faisant de 1’évidence I’instance
supréme et nécessaire — c’est-a-dire la forme fondamentale de la connaissance
qui seule peut livrer la vérité —; ou bien il importe d’accepter le caractére relatif
de la connaissance, cette impossibilité d’atteindre une vérité absolue, dans le
but de renoncer a toute prétention a I’objectivité et a I’universalité.

L’enjeu devient alors pour Hering de montrer que la philosophie de Husserl
réside dans la recherche d’une discipline qui permette & la fois de rendre
compte des exigences de la raison propres a toute connaissance possible et de
s’appuyer sur le sol de I’expérience effective vécue par la conscience concrete.
Ce que Hering appelle déja ce «sens intrinseque» de la vie de la conscience
n’est autre que 1’intentionnalité qui, a ses yeux, est la découverte fondamentale
de la phénoménologie *. C’est en ce sens que la vie de la conscience est, de part

3 Cf cette remarque instructive de Ricceur qui écrit au sujet de la premiere
réception frangaise de Husserl: « C’est par le theme de I’intentionnalité que la phénomé-
nologie husserlienne s’est fait reconnaitre en France. Ce n’est ni I’exigence de fondation
derniére, ni la revendication d’évidence apodictique de la conscience de soi qui furent
d’abord remarquées, mais au contraire ce qui, dans le theme de I’intentionnalité, rompait
avec I’identification cartésienne entre conscience et conscience de soi. Définie par
I’intentionnalité, la conscience se révélait d’abord comme tournée vers le dehors, donc
jetée hors de soi, mieux définie par les objets qu’elle vise que par la conscience de les
viser. En outre, le théme de I’intentionnalité faisait droit a la multiplicité des orientations



426 NICOLAS MONSEU

en part, relationnelle, en se dirigeant vers ce qui n’est pas elle. L’expérience
phénoménologique de la conscience n’est donc pas celle d’un domaine d’inté-
riorité séparé des choses, et elle ne se réduit pas a un ensemble d’opérations
mentales associatives, mais elle se définit comme 1’ouverture a 1’extériorité
objective vers laquelle ses actes la portent.

Dans cette perspective, la question de la réflexion occupe une place
importante. Comme 1’a bien remarqué Aron Gurwitsch !4, Hering adresse une
objection a Husserl qui exprime sa résistance a I’«idéalisme» de 1913. Lisant
le § 46 des Ideen I consacré a I’indubitabilité de la perception immanente,
Hering rejette la these husserlienne qui attache a 1’existence des actes vécus un
caractére de nécessité. Il estime, en effet, qu’on ne peut admettre la 1égitimité du
passage de la certitude de 1’existence du cogito a I’affirmation de son caractere
nécessaire (Seinsnotwendigkeit): autrement dit, on ne peut tirer du caractere
indubitable du cogifo la nécessité de son existence. Ce n’est donc pas parce
qu’il est certain que Pierre existe qu’il doit exister nécessairement ; la nécessité
de I’existence de Pierre ne peut découler de la certitude de son existence. C’est
en ce sens que Hering écrit:

Car dans ces cas, le fait avéré puise son indubitabilité non pas dans ['idée du
“cogito” (comme dans le cas de I’existence idéale d’une essence, ou dans le cas de
I’existence actuelle de Dieu chez les ontologistes), mais dans la situation, particu-
lierement favorable, dans laquelle est placé I’observateur. Aussi Paul peut-il parfai-
tement imaginer un monde dans lequel la conscience de Pierre n’existerait pas. °

L’argument est le suivant: la nécessité de I’existence de la conscience ne
releve pas d’une loi apriorique d’essence. Le passage le plus significatif de
cette prise de position se trouve dans la recension que Hering rédigea, en 1932,
sur la theése de Levinas La théorie de l'intuition dans la phénoménologie de
Husserl. Au terme de cette recension, Hering revient sur ce probléme précis, et
sa remarque montre bien que 1’objet du questionnement réside dans le passage

objectives: intentionnelles étaient la perception, I’imagination, la volonté, I’affectivité,
I’appréhension des valeurs (on commengait & connaitre Max Scheler dont I’ Ethique non
formelle des valeurs avait é€té publiée chez Niemeyer a Halle en 1927), sans oublier
la conscience religieuse, a qui Jean Hering, de la Faculté protestante de 1’Université
de Strasbourg, avait consacré un ouvrage important.» /n: P. Ric®Ur, « Autobiographie
intellectuelle », in: Ip., Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995,
p. 17-18.

4 A. GurwitscH, « Quelques principes fondamentaux de la phénoménologie consti-
tutive», in: Ip., Esquisse de la phénoménologie constitutive, Paris, Vrin, 2002, p. 346.
Gurwitsch a également recensé un travail de Hering («Review of Jean Hering’s “La
phénoménologie d’Edmund Husserl il y a trente ans’’», Philosophy and Phenomenolo-
gical Research, 1940).

15 J. HERING, PPR, p. 85. La derniére phrase peut susciter 1’étonnement mais elle
reprend une suggestion de Husserl lui-méme: «Il n’y a pas d’absurdité a ce que toutes
les consciences étrangeres que je pose dans 1’expérience par intropathie puissent ne pas
étre» (E. HussErL, Idées directrices, op. cit., p. 149).



HERING, LEVINAS ET LE SENS DE L' IDEALISME HUSSERLIEN 427

d’une recherche des essences a une appréhension de la conscience comme
existence nécessaire. Il écrit:

11 s’agit non pas, comme M. Levinas le croit parfois, de la thése sur la priorité de
I’idéalisme transcendantal en lui-mé&me, mais du passage brusque de I’interprétation
épistémologique de cette theése a son interprétation métaphysique. Comment passer
de I’indubitabilité de I’existence et du caractere de la conscience a la nécessité de
son existence (et a son indépendance a celle du monde — ce qui est encore autre
chose) ? Et corrélativement: comment franchir sans faire un saut mortel I’abime
qui sépare ces deux theéses: la dubitabilit¢ du monde dans son existence et dans
ses qualités et la relativité de son existence par rapport a celle de la conscience ?
Il est certain que si, conformément a I’explication de M. Levinas, I’indubitabilité
de la conscience est elle-méme enracinée dans la structure intime de son étre, la
pierre d’achoppement perdrait quelque chose de son caractere redoutable. Il est vrai
qu’il elt fallu nous dire pourquoi Husserl s’obstine a renverser [’ordre des choses.
Accordons cependant que la méthode de M. Levinas pourrait marquer ici un point.
Mais est-il bien sir que ce mode d’étre est exprimé d’une maniére adéquate par les
termes que nous venons de rappeler ? Est-il méme slir que ces idées: «existence
nécessaire», «existence indépendante du monde » visent le méme phénomeéne ou —
soyons modeste — puissent étre considérées comme équivalentes ? '¢

Cette remarque indique également la résistance de Hering au célebre § 49
d’Ideen I, intitulé «La conscience absolue comme résidu de 1’anéantissement du
monde», qui a en effet suscité bon nombre de réactions — dont celle de Levinas.
Pour le dire en un mot, Hering refuse la propriété ontologique que Husserl attribue,
dans ce paragraphe, a la conscience transcendantale. Pour le comprendre, il faut
en revenir a ce que Hering nomme une «erreur tenace» dans I’interprétation de
la distance prise par certains phénoménologues de Géttingen a 1’égard du maitre
allemand. Citons in extenso sa remarque, pour en mesurer la portée:

On insinue toujours a nouveau que les disciples de Husserl de la premiére heure, et
peut-étre aussi de la deuxieme, auraient accepté uniquement la réduction eidétique
et non pas la réduction transcendantale. Nous pouvons affirmer qu’il n’en est
rien. Ni les Schapp, ni les Reinach, ni les Hildebrand, ni les Conrad-Martius, ni
les Koyré, ni plus tard les Marvin Farber ou les Fink n’ont entendu nier la valeur
épistémologique de la deuxiéme réduction phénoménologique ni I’importance des
analyses de la conscience (y compris les problémes de constitution) comme prima
philosophia. Ce qu’ils ont repoussé, c’était uniquement la thése métaphysique
du primat de la conscience, exprimée d’une fagon lapidaire dans ses Ideen (page
92) en ces mots: « Das immanente Sein ist also zweifellos in dem Sinne absolutes
Sein, dass es prinzipiell nulla “re” indiget ad existendum. Andererseits ist die Welt
der transzendenten “ves’ durchaus auf Bewusstsein, und zwar nicht auf logisch
erdachtes, sondern aktuelles angewiesen». Il nous semblait que la phénoménologie
était tout aussi compatible — et méme mieux — avec la thése de I’indépendance du
monde ou avec celle de I’interdépendance de la conscience et du monde. Pas de
monde sans conscience ? Oui, peut-étre. Mais alors pas non plus de conscience
sans le monde qui se présente a elle. Nous comprenions bien, évidemment, que

16 J. HErING, « Recension d’E. Levinas, La théorie de I'intuition dans la phénomé-
nologie de Husserl», Revue philosophique de la France et de ['étranger 113 (1932),
p. 480.



428 NICOLAS MONSEU

Husserl ne voulait pas, par sa thése, priver le monde de la consistance qu’il prenait
aux yeux de la phénoménologie transcendantale. « Comment un monde pourrait-il
se manifester mieux et d’une fagon plus cohérente que le nétre ?», dirait-il. C’est
justement, pensions-nous, une raison pour nier la thése métaphysique du Maitre que
nous venons de signaler. '’

Hering estime donc que ce § 49 traduit le «primat ontologique» que
Husserl attribue a la conscience, sans pourtant que celui-ci occupe une place
centrale dans 1’élaboration de la phénoménologie. C’est dire que les theses
des Recherches logiques ne peuvent étre interprétées a partir de ce primat
— que Hering appelle aussi parfois un primat de la «métaphysique conscien-
cialiste » '*—, mais aussi que les études descriptives et eidétiques, celles de
I’ouvrage de 1901 comme celles de 1913, sont a considérer comme indépen-
dantes de cette affirmation métaphysique. Hering refuse ainsi la conséquence
que Husserl tire dans ce paragraphe, selon laquelle I’existence méme de la
conscience n’entraine pas 1’existence du monde: la conscience n’a donc pas
besoin des choses pour exister. Et, en affirmant la dépendance ou la relativité
fondamentale du monde envers la conscience, Husserl ne fait pas de sa position
une position réversible. Hering peut donc s’interroger sur le statut ontologique
des objets : « Pourquoi les “choses” auraient-elles besoin de la conscience, non
seulement pour étre pensées, mais pour exister ?» '? Si la réduction transcen-
dantale apparait a Hering comme un « mal inévitable » qui doit étre «subi»,
dans cette mesure ou il convient de rechercher et d’atteindre une sphére de
vérité indubitable, il met en garde contre le fait que la réduction du monde a
une donnée purement immanente de la conscience peut conduire a une forme
de renoncement a 1’existence du monde et au caractére transcendant des objets.

Refusant cette «propriété ontologique» attribuée par Husserl a la
conscience par le biais de I’hypothése d’une conscience sans monde, Hering
privilégie la pratique de 1’analyse d’essence qui recoupe, a ses yeux, I’élément
principal du projet phénoménologique, et applique I’intuition eidétique au
domaine de la religion, en envisageant 1’apport de la méthode phénoméno-
logique a la compréhension du sens intrinséque au phénomeéne religieux,

17°]J. HErNG, « Edmund Husserl. Souvenirs et réflexions», in: Edmund Husserl
1859-1959, in: Phaenomenologica 4 (1959), p. 27-28. Voici la traduction proposée
par Hering lui-méme: « L’Etre immanent (c’est-a-dire I’Ego cogitans), est sans aucun
doute I’Etre absolu en ce sens, qu’en principe, nulla “re” indiget ad existendum.» Et:
«D’autre part, le monde des “‘res” transcendantes dépend absolument de la conscience,
et non pas d’une conscience logiquement supposée, mais d’une conscience actuelle.»
(p. 83) Voici la traduction de Ricceur: « L’étre immanent est donc indubitablement un
étre absolu, en ce sens que par principe nulla “re” indiget ad existendum. » Et: « D’autre
part le monde des “‘res” transcendantes se référe entiérement a une conscience, non
point a une conscience congue logiquement mais a une conscience actuelle. »

'8 J. HERING, « Recension d’Otto Griindler, Elemente zu einer Religionsphilosophie
auf phdanomenologischer Grundlage, Munich, 1922 », Revue d’histoire et de philosophie
religieuses 6 (1926), p. 190.

1 PPR, p. 85-86.



HERING, LEVINAS ET LE SENS DE L'IDEALISME HUSSERLIEN 429

précisément en tant qu’il ne releve pas uniquement des cadres du psycholo-
gisme, de I’historicisme ou d’une approche sociologique. C’est parce qu’elle
est capable d’envisager le phénomeéne religieux dans ce qu’il a de spécifique
et d’irréductible a un fait naturel que la phénoménologie est a la source d’une
nouvelle maniére de concevoir la philosophie de la religion. Loin de conduire
a un subjectivisme réduisant la religion a un état d’ame, la phénoménologie
fournit a Hering les outils conceptuels grace auxquels une étude de la structure
intentionnelle des actes et des objets spécifiquement visés par la conscience
religieuse est possible. Voila pourquoi Hering met en relief 1’autonomie du
geste phénoménologique, interprété comme une précaution d’ordre épistémo-
logique consistant a refuser les affirmations thétiques «non justifiées par le
témoignage des phénomenes ». Ainsi, Hering ne part jamais de 1’affirmation en
soi d’un monde transcendant devant lequel il y aurait a s’ incliner, mais son point
de départ est toujours celui de 1’expérience de la finitude en ce sens ot, d’une
part, 1’attitude religieuse est le lieu de I’apparaitre et ou, d’autre part, il s’agit
de décrire les types d’expérience dans lesquels la question de Dieu apparait.
Comme I’a montré Scheler, c’est le désir de «renaissance spirituelle» qui est
accessible a la phénoménologie et non 1’affirmation absolue de 1’existence de
Dieu. On ne peut se prononcer sur I’existence de Dieu sans avoir au préalable
effectué la réduction phénoménologique, dans le but de décrire les éléments
constitutifs des actes religieux. C’est dans cette perspective que, par exemple,
Emile Baudin refuse de réduire la philosophie de la religion & un subjectivisme,
faisant de la religion un état d’ame, et insiste sur le caractere d’«objectivisme »
de I’école de Strasbourg?, en examinant la structure intentionnelle des actes et
des objets que vise, singuliérement, la conscience religieuse?'.

2 Dans cette perspective, il faudrait aussi examiner la figure d’Emile Baudin avec
lequel Husserl entretint une correspondance (1934) qui permet de clarifier certaines de
ses positions, en particulier en ce qui concerne le sens transcendantal de « 1’ innovation»
méthodologique de la phénoménologie. Cf. E. HusserL, Briefwechsel, t. VII: Wissen-
schaftlerkorrespondenz, éd. par K. ScHunmann, Dordrecht/Boston (Mass.)/Londres,
Kluwer Academic Publishers, 1994, p. 11-22. En outre, Hering se souvient avoir vu,
aux Conférences de Strasbourg, outre le «vénérable Emile Goblot», le «professeur
Baudiny, de la Faculté de théologie catholique, en qui il vit un «savant compréhensif
et sagace qui se lia d’amitié au philosophe de Fribourg» (dans J. HErRING, « Edmund
Husserl. Souvenirs et réflexions », art. cit., p. 28). A la suite de ces conférences, Husserl
attribue a Baudin la qualité de « phénoménologue » puisque, lorsqu’il a demandé a Alfred
Schiitz un exemplaire des Méditations cartésiennes, il a pris soin de préciser que c’est
«pour Strasbourg, particulierement pour 1’abbé Baudin qui est un phénoménologue qui
surprend par sa compréhension profonde.» Cf. «Husserl an A. Schiitz, 24.VII1.1932»,
in: E. HUSSERL, Briefwechsel, t. IV, p. 485. Disons, enfin, qu’une délégation de Stras-
bourgeois — a savoir G. Peiffer, E. Baudin, J. Hering et méme C. Devivaise qui, lui, était
de Besangon — a rendu visite a Husserl autour du 20 juillet 1932. Cf. K. SCHUHMANN,
Husserl-Chronik. Denk-und Lebensweg Edmund Husserls, Nijhoff, La Haye, 1977,
p. 414.

I Pour une reprise des theses les plus essentielles du travail de Hering, on lira le
livre de H. DumEry, Critique et religion. Problémes de méthode en philosophie de la



430 NICOLAS MONSEU

La réaction de Levinas

Il est particulierement frappant que la thése de Levinas La théorie de
Uintuition dans la phénoménologie de Husserl puisse étre lue du point de vue
d’une réception de ’ouvrage de Hering, et méme d’une réponse de Levinas a
Hering sur la question de la dimension indubitable de la perception immanente.
De la méme facon que Hering sur ce point, ce premier ouvrage de Levinas
cherche a présenter la philosophie de Husserl comme «une philosophie
vivante » pour en saisir 1’« inspiration premiere et simple». C’est que Levinas
place au cceur de son interprétation I’expérience de la rencontre comme
expérience fondamentale selon laquelle, en un certain sens, il n’y a vraiment
de sujet que dans la visée des choses et qu’il n’y a vraiment de choses que dans
I’acte qui le porte vers elles. Le monde n’est plus alors envisagé sur le mode
de I’objet de la physique, mais la phénoménologie découvre au contraire la
genese de I’objet dans le rapport de la conscience a un monde porteur d’un
sens infiniment plus large. Or cette thése de base de la phénoménologie — selon
laquelle le fondement radical de la philosophie est a rechercher dans le vécu
— est, pour Levinas, a I’origine d’une nouvelle conception de I’existence qui
— Levinas demeure sur ce point largement tributaire de Heidegger — repose
sur une nouvelle conception de 1’étre, comme en témoigne ce propos dénué
de toute ambiguité: « Etre, c’est étre vécu». Levinas écrit: « Cette thése de la
valeur ontologique inhérente a la subjectivité et a son sens intrinséque, constitue
la véritable base de toute la pensée de Husserl : étre, c’est étre vécu, c’est avoir
un sens dans la vie» #. Cette theése qui lie intimement étre et vécu correspond
finalement a la these ontologique que Levinas voit dans /deen [ et ne signifie
pas autre chose que poser I’identité entre le sens de 1’étre et les modes d’étre
donnés a la conscience, c¢’est-a-dire ’identité entre «1’existence de 1’étre»
et «son mode de “‘rencontrer la vie”’»*. C’est a ce titre que «1’inspiration
premiere et simple» de la phénoménologie n’est pas d’ordre épistémologique,
mais qu’elle engage une nouvelle conception de 1’étre qui tient son principe
herméneutique dans I’ontologie fondamentale de Sein und Zeit.

Sans entrer dans le détail de I’interprétation levinasienne de la phénomé-
nologie — qui place a la base de la pensée de Husserl une recherche sur la
signification de I’existence méme de 1’étre —, il faut dire que, pour Levinas,

religion, Paris, SEDES, 1957. Pour un usage plus contemporain de la thése de Hering,
cf. J. GREISCH, Le buisson ardent et les lumiéres de la raison. L’invention de la philo-
sophie de la religion, t. 1. Heritages et héritiers du XIX® siecle; t. 11: Les approches
phénomeéno-logiques et analytiques, Paris, Cerf, 2002.

2 E. LEVINAS, La théorie de l'intuition dans la phénoménologie de Husserl, Paris,
Vrin, 1930, p. 213.

3 Ibid., p. 218.



HERING, LEVINAS ET LE SENS DE L'IDEALISME HUSSERLIEN 431

la phénoménologie permet d’élargir le concept d’existence a autre chose qu’a
une interprétation exclusivement naturaliste. Cet élargissement du concept
d’existence passe par une analyse de la conscience elle-méme et par la recon-
naissance de son mode spécifique d’exister. C’est |’existence méme de la
conscience qui doit étre considérée dans son originalité, c’est-a-dire dans ce qui
rend son existence différente d’un fait de nature. Husserl met ainsi en évidence
la vie méme de la conscience que cache, mais présuppose comme sa source, le
naturalisme. Or ’expérience phénoménologique de la conscience ne peut &tre
interprétée dans les termes d’un domaine d’intériorité radicalement opposé au
monde des objets.

Hering est au fait de cette inclination que donne Levinas a sa lecture de
Husserl, notamment dans la recension qu’il rédigea lui-méme sur la these de
Levinas, dans laquelle il percoit la critique levinassienne de 1’intellectualisme
husserlien et du « primat de la conscience théorique » dans sa phénoménologie.
Pour I’essentiel, le travail de Levinas cherche a dégager les implications
d’une distinction husserlienne capitale entre la perception transcendante et la
perception immanente : I’analyse de la perception transcendante d’une chose
dégage des caracteres bien différents de I’analyse de la perception immanente
de la conscience. Husserl introduit donc ici une distinction décisive entre
immanence et transcendance, fondée sur «une distinction de principe dans la
fagon dont I’une et I’autre se donnent» .

Or cette vie de la conscience est dite «absolue» en ce sens que, premic-
rement, tout objet s’y rapporte nécessairement et, deuxiemement, qu’elle porte
en elle la garantie de sa propre existence. En premier lieu, il s’agit d’établir
la relativité de I’objet a la conscience et de montrer que 1’objet renvoie a la
conscience. Face au naturalisme, la phénoménologie montre que le monde dans
lequel nous vivons et avec lequel nous sommes originairement en relation est la
ressource initiale et permanente de la démarche scientifique et qu’il comporte
essentiellement des perspectives subjectives sur les choses. Ainsi, il appartient
a ’essence de la chose de se profiler dans des esquisses, ce qui n’est pas le
résultat des limites de I’entendement humain: c’est un trait essentiel de la
chose. En ce sens, la chose pergue ne peut étre considérée indépendamment
des actes subjectifs de perception qui la visent. C’est donc sur la dimension
subjective de I’apparaitre qu’il convient d’insister dans la mesure ou une
chose se donne toujours selon un aspect ou une perspective qui renvoie a une
subjectivité. En outre, les aspects sous lesquels une chose apparait — la série des
phénomenes subjectifs — n’épuisent jamais la chose : leur nombre est « infini».
I1 s’agit ici du caractere inadéquat de la perception de la chose, jamais pergue
d’un coup selon toutes ses faces. L’esquisse est donc la chose méme, selon une
certaine perspective. Cette inadéquation de la perception de la chose implique

2 E. HusserL, Husserliana, op. cit., t. lll/1, p. 77; Idées directrices, op. cit., t. |,
trad. francaise, p. 136.



432 NICOLAS MONSEU

le caractere contingent de son existence: la chose peut ne pas exister, ¢’est-a-
dire qu’elle recele en elle «un néant, une possibilité de ne pas étre».

En second lieu, il importe de montrer que la vie de la conscience porte en
elle-méme la garantie de sa propre existence. Une dimension de la conscience
est ainsi la perception qui peut en étre faite: la conscience n’est pas percue de
la méme fagon qu’une chose. Dans la perception immanente, la conscience se
prend elle-méme pour objet et se donne comme ce qu’elle est, ¢’est-a-dire un
absolu. La perception immanente est ainsi dite «adéquate», en ce sens qu’elle
reléve d’une évidence absolue a laquelle rien n’échappe, ce qui implique qu’il
n’est pas possible de nier I’existence de la conscience; elle ne peut pas ne pas
exister. Cette indubitabilité de la perception immanente a été un lieu important
de controverses, comme Aron Gurwitsch I’a par exemple déja bien montré .
Certains ont rejeté la thése husserlienne qui attache a ’acte ce caractére de
nécessité. Mais comprenons bien cette nécessité : ce n’est pas parce que 1’acte
est certain qu’il devait exister nécessairement; la nécessité de son existence ne
peut découler de la certitude de son existence. La dimension de nécessité de
I’existence de la conscience ne signifie pas que la conscience doive nécessai-
rement exister. Elle signifie plutdt que, des lors qu’elle existe, la conscience ne
peut pas ne pas exister. Le fait que la conscience existe — et Husserl caractérise
lui-méme [’existence de la conscience comme un fait (Faktum) — n’est pas a
comprendre comme une nécessité de droit. En revanche, au moment ou elle
existe, son existence, par principe, ne peut étre niée. C’est 1a une nécessité de
fait, dans laquelle est fondée la possibilité de la réflexion. Que le vécu ne puisse
étre nié signifie donc qu’il est un absolu qui porte lui-méme la garantie de sa
propre existence.

Conclusion

Ce parcours montre que le travail de Hering s’inscrit sur le terrain philoso-
phique de la premicere réception de Husserl en France et que ces trois lectures
de la phénoménologie, bien que se déployant dans des régimes spécifiques et
différents sur certains points, répondent a leur maniére a un souci toujours plus
aigu de fidélité a I’expérience humaine concrete, celle d’un sujet d’expérience,
incarné, parfois luttant et souffrant, qui n’accepte pas de se reconnaitre dans
les combinaisons de sensations anonymes qui lui sont présentées comme
I’image de son existence. A sa fagon, Jean Hering indique que "« inspiration »
de la phénoménologie réside aussi dans son refus d’abstraire les événements
de I’existence concrete du sujet qui les vit. Car si la philosophie se veut une
expérience, elle ne peut nous placer au-dessus de notre condition humaine.

# A. GurwitscH, « Quelques principes fondamentaux de la phénoménologie consti-
tutive», art. cit., p. 346.



	Hering, Levinas et le sens de l'idéalisme Husserlien

