Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 1

Artikel: Jean Hering : de I'eidétique a la phénoménologie de la religion
Autor: Serban, Claudia / Pradelle, Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 4G-407 /( 1

~ JEAN HERING - DE L’EIDETIQUE
A LA PHENOMENOLOGIE DE LA RELIGION

Présentation du dossier

CLAUDIA SERBAN ET DOMINIQUE PRADELLE

L’histoire de la phénoménologie au XX¢ siécle donne a voir une mouvance
complexe, une genese stratifiée et ramifiée qui la fait échapper a la catégori-
sation géographique ou a ce que Levinas appelait les «différences du terroir».
S’intéresser a cette dynamique de transferts intellectuels reflétée non seulement
dans la circulation des idées et les métamorphoses des concepts, mais aussi
dans les traductions et I’histoire des institutions, rend attentif, lorsqu’il s’agit
du mouvement phénoménologique, a un fait remarquable : ¢’est a la médiation
décisive de certains acteurs, qui ont parfois ét€ injustement oubliés et qui étaient
souvent des étrangers, que la phénoménologie allemande doit en grande partie
son introduction en France, ainsi que, plus largement, sa diffusion précoce en
Europe et aux Etats-Unis. Si le réle d’Emmanuel Levinas, juif lituanien de
culture russe, formé a Strasbourg et naturalisé francais au début des années
30, est largement reconnu a ce jour, I’apport de certaines figures plus discretes,
comme 1’Alsacien Jean Hering (auquel ce dossier est consacré), ou encore le
Roumain Walter Biemel (a qui 1’on doit non seulement 1’édition de certains des
textes les plus importants de Husserl, mais aussi quelques-unes des premieres
traductions de Heidegger en frangais) n’a pas été suffisamment exploré. Il faut
aussi mentionner — sans aucune prétention a I’exhaustivité — d’autres figures
jouissant d’une plus grande notoriété, comme le Polonais Roman Ingarden, le
Tcheque Jan Patocka, I’Américain Dorion Cairns. Sur la scéne intellectuelle
francaise, Rachel Bespaloff, juive ukrainienne née en Bulgarie, ou Benjamin
Fondane, juif roumain naturalisé frangais et mort a Auschwitz, proches a la
fois de Léon Chestov et de Jean Wahl, ont eu une insigne contribution a cette
réception. Benjamin Fondane, dont les essais philosophiques les plus impor-
tants, regroupés sous le titre La conscience malheureuse, ont été réédités en
2013, a pu ainsi se faire le défenseur de Chestov dans la polémique qui a opposé
ce dernier a 1’éléve strasbourgeois de Husserl, Jean Hering, porte-parole et
défenseur de son maitre .

' Cf. J. HERING, «Sub specie aeterni. Réponse a une critique de la philosophie de
Husserl», Revue d’histoire et de philosophie religieuses 7 (1927), p. 351-364.



402 CLAUDIA SERBAN ET DOMINIQUE PRADELLE

Mais qui était Jean Hering, et quel intérét a-t-on a revenir aujourd’hui sur
sa place au sein de la phénoménologie ? Le rdle crucial de Hering dans la
premiére réception de Husserl en France, ainsi que dans le développement du
mouvement phénoménologique dans ’espace francophone, indique d’abord
que c’est en passant par Strasbourg que la phénoménologie est arrivée a
Paris — ou elle semble avoir élu son domicile francais fixe dans les années 30.
Plus qu’une «banlieue de la phénoménologie», comme on a pu I’appeler
— I’expression appartient de fait 8 Husserl lui-méme, qui I’emploie dans une
lettre & Landgrebe du 31 mars 19372, Strasbourg a été le point décisif de
passage frontalier, et ce précisément grace a Hering.

Quelques reperes biographiques s’imposent ici. Né en 1890 dans 1’ Alsace
encore allemande et mort en 1966, Hering a commencé ses études supérieures a
Strasbourg et les a poursuivies a Gottingen ou il a été, de 1909 a 1912, I’éléve de
Husserl et d’Adolf Reinach. Aprés ses études, il a enseigné au Lycée protestant
de Strasbourg, puis, pendant la Grande Guerre, a été sous-directeur de I’Ecole
préparatoire de théologie de Paris. En 1923, il obtient le dipléme de I’Ecole
pratique avec un mémoire intitulé La doctrine de la chute et la préexistence
des dmes chez Cléement d’Alexandrie. En 1925, 1l soutient sa thése de licence en
théologie, portant le titre Phénomeénologie et philosophie religieuse, pour étre
nommeé deés 1926 maitre de conférences a la Faculté de théologie protestante
de Strasbourg. En 1937, il devient professeur titulaire de la chaire de Nouveau
Testament, aprés avoir soutenu sa thése de doctorat d’Etat en théologie, ayant
pour objet Le royaume de Dieu et sa venue. Etude sur I’espérance de Jésus et
de I’apotre Paul.

En menant sa carriere académique comme théologien a Strasbourg, Hering
peut donner I’impression de s’étre implicitement reni€¢ comme phénomeéno-
logue et de s’étre délibérément fait oublier en tant qu’acteur fondamental de la
réception de la phénoménologie de Husserl en France. Une telle impression est
cependant plus que trompeuse, car en réalité, jusqu’a la fin de sa vie, Hering a
gardé un intérét constant pour la philosophie d’inspiration phénoménologique.
Il faut commencer par rappeler qu’il est I’auteur de plusieurs contributions
importantes, dont certaines font actuellement I’objet de différents projets
d’édition? ou de réédition. Il a publié ainsi, en 1921, dans la revue académique
¢ditée par Husserl (le Jahrbuch fiir Philosophie und phdnomenologische
Forschung), une étude impressionnante intitulée « Remarques sur ’essence,
I’essentialité et I’idée». Sa thése de 1925, déja mentionnée, publiée chez
Alcan en 1926, est la premiere monographie de langue frangaise consacrée

2 Cf a ce sujet la contribution de R. ScumiTz-PERRIN, « Strasbourg, “banlieue de la
phénoménologie”. Edmond Husserl et I’enjeu de la philosophie religieuse», Revue des
sciences religieuses 69 (1995), p. 481-496.

3 Saluons en ce sens la trés récente édition par Sylvain Camilleri d’un texte de 1917
intitulé « Phanomenologie als Grundlage der Metaphysik ?», Studia Phaenomenologica
15 (2015), p. 38-42.



JEAN HERING — PRESENTATION DU DOSSIER 403

a la phénoménologie. A ces travaux s’ajoutent de trés nombreux articles
consacrés a la phénoménologie (a Husserl, mais aussi a Max Scheler, Hedwig
Conrad-Martius ou encore Edith Stein), ainsi qu’un nombre considérable de
recensions d’ouvrages phénoménologiques publiées dans la Revue d’histoire
et de philosophie religieuses de Strasbourg et dans d’autres revues importantes
de I’époque.

La contribution de Hering a la diffusion du mouvement phénoménolo-
gique en dehors des frontieres de I’Allemagne a été sans conteste décisive.
C’est en effet sur les conseils de Hering que Levinas s’est rendu a Fribourg
au printemps 1928 pour suivre I’enseignement de Husserl, et c’est également
Hering qui a encouragé Levinas a prendre en charge, avec Gabrielle Peiffer,
la traduction frangaise des Cartesianische Meditationen de Husserl. En 1932,
dans la Revue philosophique de la France et de l’étranger, Hering publie le
compte rendu le plus détaillé qui ait été consacré a la thése de Levinas sur La
théorie de I'intuition dans la phénoménologie de Husser! — au seuil de laquelle
il est par ailleurs vivement remercié par ’auteur’. Et lorsqu’en 1939 Merleau-
Ponty se rend a Louvain pour consulter les manuscrits de Husserl, désormais
conservés en Belgique, il bénéficie lui aussi de la recommandation de Hering
aupres du Pere Van Breda. Pour toutes ces raisons, qui ont a la fois trait a son
ceuvre théorique et a son ceuvre de diffusion et de transmission, Hering est une
figure incontournable pour quiconque s’intéresse a I’histoire du mouvement
phénoménologique, et un auteur a maints égards singulier qui mérite d’étre
redécouvert et relu. Si, tres injustement, le livre de Herbert Spiegelberg intitulé
The Phenomenological Movement ne lui consacre, en 1960, qu’une page en
tout®, de fait, jusqu’au début des années 60, Hering est resté présent sur la
scene de la phénoménologie francaise depuis sa chaire de théologie protestante
a Strasbourg — ainsi qu’en atteste par ailleurs le compte rendu qu’il consacre,
en 1962, au livre de Spiegelberg dans la revue de sa Faculté’.

L’intérét des travaux de Hering vient aussi (et peut-étre surtout) de sa
situation inédite entre philosophie et théologie. Si Dominique Janicaud a pu
parler, au début des années 90, d’un «tournant théologique de la phénomé-
nologie frangaise»®, il s’impose de remarquer qu’un tel infléchissement a été

4 Comme le rappelle encore récemment C. DupoNT dans I’ouvrage Phenomenology
in French Philosophy. Early Encounters, Dordrecht, Springer, 2014, p. 214.

5 J. HerinGg, Compte rendu d’E. Levinas: La théorie de !'intuition dans la phéno-
ménologie de Husserl, Revue philosophique de la France et de I’étranger 113 (1932),
p.474-481.

¢ Cf H. SPIEGELBERG, The Phenomenological Movement. A Historical Introduction,
La Haye, Martinus Nijhoff, (1982) 1960°, p. 237-238.

" J. HEriNG, Compte rendu de Herbert Spiegelberg : The Phenomenological Movement,
Revue d’histoire et de philosophie religieuses 42 (1962), p. 74-77.

8 Cf surtout D. JANICAUD, Le tournant théologique de la phénomeénologie frangaise,
Combas, L’Eclat, 1991, désormais republié dans: La phénoménologie dans tous ses
états : Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise suivi de La phénoméno-
logie éclatée, Paris, Gallimard, 2009.



404 CLAUDIA SERBAN ET DOMINIQUE PRADELLE

de fait, par I’intermédiaire de Hering, solidaire de la premicre réception de la
phénoménologie en France. Ce que Hering recherchait en effet, en se mettant
a I’école de la phénoménologie husserlienne, c’était un renouveau métho-
dologique en mati¢re de philosophie religieuse, de théologie et d’exégese
biblique. L’enjeu était pour lui, d’une part, de proposer une alternative a la
méthode historico-critique, et d’autre part de rétablir la légitimité de la philo-
sophie religieuse contre toute interprétation psychologisante susceptible de
miner sa prétention a la scientificité. Pour Hering, en effet, la religion dans
son objectivité ne se réduit ni aux religions plurielles dans leur positivité, ni
aux vécus subjectifs des croyants. Comme il 1’écrit dans la recension qu’il
rédige lui-méme de son ouvrage de 1926 dans la Revue d’histoire et de philo-
sophie religieuses : «les phénoménologues refuseront absolument d’asseoir
leur philosophie religieuse sur la psychologie. Ils remplaceront, au contraire,
la psychologie religieuse qui venferme [’homme dans sa subjectivité, par la
phénoménologie religieuse, qui le replace dans ses rapports originels avec les
objets de sa foi »°. Mais comment analyser le rapport originel de I’homme avec
les objets de sa foi, et sur quoi repose-t-il ? Pour Hering, une telle analyse
requiert une méthode eidétique qui soit soucieuse de dégager des rapports
d’essence a partir des faits singuliers, ce qui le conduit a parler, de maniere
significative, d’un a priori religieux. 1l écrit, d’autre part, que « pour ce qui est
de la vérité religieuse, c’est I’expérience religieuse qui en sera, en définitive, le
critére» '°, en laissant entendre que la réfutation du psychologisme en matiére
de religion ne doit pas étre comprise comme une mise a 1’écart sans droit
d’appel du vécu religieux ; simplement, ce vécu ne sera plus envisagé dans
son caracteére simplement subjectif et privé, mais comme expression et incar-
nation d’un a priori ou d’un eidos universel. Bref, ce que le projet ambitieux
de Hering envisage, c’est «une analyse phénoménologique de la structure de
la conscience religieuse qui se transcende elle-méme» ', le divin n’étant autre
que 1’objet visé par cette conscience. C’est la, somme toute, une application
rigoureuse de ce que Husserl, a la suite de Brentano qui s’inscrit lui-méme dans
une tradition aristotélicienne, appelle I’intentionnalité de la conscience: toute
conscience est conscience de quelque chose, et son objet a nécessairement une
forme d’existence en tant qu’il est donné comme son corrélat. Cela vaut méme
pour Dieu, et c’est «de I’intentionnalité [que] dépend donc le sens de 1’expé-
rience religieuse », comme le souligne de maniére éloquente Nicolas Monseu .

? J. HeriNGg, Compte rendu de: Phénoménologie et philosophie religieuse, Revue
d’histoire et de philosophie religieuses 6 (1926), p. 73-79, ici p. 78.

19 Ibid., p. 79.

' J. HERING, « La phénoménologie d’Edmund Husserl il y a trente ans. Souvenirs
et réflexions d’un étudiant de 1909», Revue internationale de philosophie 2 (1939),
p.366-373, ici p. 372.

12 N. Monstu, Les usages de l'intentionnalité. Recherches sur la premiére réception
de Husserl en France, Louvain/Paris/Dudley, Peeters, 2005. Cf. en particulier le
chapitre2 : « Hering et I’intuition des essences. Une fidélité contestée par Husserl ».



JEAN HERING — PRESENTATION DU DOSSIER 405

Dans cette perspective, Hering peut écrire cette phrase remarquable que, sans
en connaitre I’auteur, on pourrait par exemple attribuer a Jean-Luc Marion
— qui figurait bien évidemment parmi les auteurs visés dans la dénonciation
par Dominique Janicaud d’un «tournant théologique» de la phénoménologie
frangaise :

Si on objecte au phénoménologue que certaines données religieuses ne sont pas
objet d’Expérience mais de Révélation, il répondra que le sens intrinseque d’une
“Révélation” implique le dévoilement d’une donnée devant ou pour la Conscience ;
par conséquent la donnée et la maniére de son apparition seront susceptibles de
description, ainsi que le genre particulier de certitude qui I’accompagne. 3

A rebours, donc, de I’hypothése d’un tournant théologique tardif de la
phénoménologie francaise, le cas de Jean Hering montre, comme I’indique
Benoit Thirion, que «deés son point de départ historique, la phénoménologie se
dirige vers la description d’actes visant ce qui ne tombe pas sous les sens et vers
celle d’entités d’ordre divin et transcendantes. [...] La philosophie religieuse
de Jean Hering, avec tout ce qu’elle comporte de programmaticité, est un
exemple net de ce que la phénoménologie rend possible» . Il faut cependant
reconnaitre que, méme si des études récentes montrent que Husserl n’était pas
entierement étranger, dans sa pratique philosophique, a la question de Dieu et
de I’expérience religieuse ', il n’a jamais cautionné le projet de son disciple
alsacien. L’auteur des Méditations cartésiennes écrit ainsi dans une lettre de
1933 : «On peut parler d’une philosophie religieuse chez Scheler [...] ou chez
J. Hering [...], mais ceci n’a rien a voir avec la phénoménologie au sens ou
je I’entends» . Cet aveu montre bien que Hering, qui en 1927 avait pris la
défense de Husserl contre les attaques formulées a son sujet par Chestov'’,
n’était pas percu par son maitre comme le disciple fidele qu’il pensait étre. Or
c’est précisément cette dissidence et le pari audacieux d’une phénoménologie
de la religion qui motivent en grande partie 1’intérét croissant que suscite a
nouveau aujourd’hui Hering.

Les travaux rassemblés ici sont issus de deux demi-journées d’étude qui
ont eu lieu a I’Ecole normale supérieure de Paris les 17 et 18 avril 2015. Ils
abordent Hering non pas de prime abord en tant que théologien, mais princi-

13 J. HERING, «La phénoménologie d’Edmund Husserl il y a trente ans», art. cit.,
p. 372, note 1.

4 B. THRION, L’appel dans la pensée de Jean-Louis Chrétien. Contexte et intro-
duction, Paris, L’Harmattan, 2002, p. 51.

5 Cf. en ce sens, entre autres: E. Housset, Husserl et ['idée de Dieu, Paris, Cerf,
2010, et: A. ALes BeLLo, Husserl, sul problema di Dio, Rome, Studium, 1985.

16 E. HUsSERL, Briefwechsel, t. IV : Die Freiburger Schiiler, éd. par K. Schuhmann,
Dordrecht/Boston/Londres, Kluwer Academic Publishers, 1994, p. 368. Lettre citée in
extenso par R. Schmitz-Perrin, art. cit., p. 492 .

17 Cf. J. HERING, « Sub specie aeterniy, art. cit.



406 CLAUDIA SERBAN ET DOMINIQUE PRADELLE

palement en tant que phénoménologue et acteur fondamental de la diffusion
de la phénoménologie de Husserl en France. Leur objectif est ainsi de mieux
faire connaitre les travaux proprement phénoménologiques de Hering, allant de
I’eidétique a la phénoménologie de la vie religieuse et jusqu’a ses contributions
et esquisses pour une phénoménologie du réve.

Toutd’abord, dans « Le “puzzle” Hering. Récit d un parcours de recherche »,
Joachim Feldes présente 1’état actuel du fonds d’archives Hering, a la classifi-
cation duquel il travaille depuis une dizaine d’années, et s’emploie également
a préciser la place de Hering au sein de ce qu’on a pu appeler le «Cercle de
Bergzabern», ainsi que ses rapports a ses deux maitres de Gottingen, Husserl
et Reinach.

Ensuite, dans «Hering, Levinas et le sens de 1’idéalisme husserlien»,
Nicolas Monseu revient sur la question de [’idéalisme et du statut de la
perception immanente dans la premicre réception de la phénoménologie
husserlienne en France, pour souligner la place particuliere de Hering dans le
débat et pour éclairer sa situation originale entre les lectures chestovienne et
levinasienne de la pensée de Husserl. Si Hering rejette la these husserlienne qui
attribue a I’existence des actes vécus un caractére de nécessité, c’est en effet
pour dénoncer le passage illégitime de I’interprétation épistémologique de cette
thése a son interprétation métaphysique. Sa pratique de la phénoménologie
consistera alors a appliquer I’intuition eidétique au domaine de la religion, en
dégageant I’apport de la méthode phénoménologique pour la compréhension
du sens intrinseque du phénomene religieux.

Cette discussion concernant la place de Hering au sein de la premicre
phénoménologie est poursuivie par Federico Boccaccini dans « De Reinach a
Levinas: Hering et le réalisme phénoménologique». La portée des réticences
de Hering a I’égard de 1’idéalisme husserlien est ici radicalisée pour affirmer
qu’il serait plus judicieux d’inscrire le penseur strasbourgeois dans le sillage
direct de Reinach et parmi les défenseurs d’une forme de réalisme phénomé-
nologique. En ce sens, 1’auteur reléve 1'usage que fait Hering de la notion
de «prise de position» (Stellungnahme), héritée de Reinach, qui lui permet
d’élaborer une conception des valeurs-essences a 1’abri de toute accusation de
psychologisme.

La contribution de Sylvain Camilleri aborde une question qui nous situe au
cceur de I’articulation entre philosophie et théologie dans I’ccuvre de Hering:
«La théologie et I’exégese bibliques de Jean Héring sont-elles phénoménolo-
giques ?». S’il est vrai que, dans son travail exégétique, Hering s’attache a saisir
I’objet de la visée intentionnelle du texte biblique, il faut en outre ajouter que dans
cette facon de procéder s’atteste et s’illustre une conception résolument réaliste
de la phénoménologie. En privilégiant I’aspect noématique sur 1’aspect noétique
(ce dernier étant laissé a I’appréciation de la méthode historico-critique), Hering
se donne en effet les moyens de défendre la théologie et I’exégese bibliques
contre le reproche de psychologisme ou de subjectivisme, et il montre en méme
temps a quel point I’approche du texte biblique requiert la conversion du regard



JEAN HERING — PRESENTATION DU DOSSIER 407

(et sans doute conjointement du cceur) qui s’opere dans I’époché phénoméno-
logique.

Dans «La phénoménologie comme critique et ressourcement de la philo-
sophie religieuse de I’Occident», John Rogove rappelle, pour commencer,
que les efforts de Hering pour renouveler la science religieuse de son temps
et lui redonner une légitimité dans le champ du savoir sont rigoureusement
symétriques de I’entreprise husserlienne d’une refondation de la science visant
a conjurer la «crise des sciences européennes ». Les implications du renouveau
de I’approche des faits religieux vont cependant plus loin que la défaite du
psychologisme et la reconquéte de la scientificité, car il s’agit en derniére
instance d’opérer une généalogie de la raison théologique afin de surmonter
la divergence, régnant dans la théologie occidentale, entre raison naturelle et
révélation divine. Or surmonter cette divergence, c’est non seulement redonner
a la croyance religieuse sa vérité objective, mais aussi rendre caduc le partage
entre connaissance humaine et connaissance divine.

Enfin, dans «De I’eidétique a la phénoménologie du réve», Claudia
Serban s’intéresse a un versant plus marginal et sans doute également plus
«exotique» des écrits de Hering, a savoir les quelques ébauches de ce qu’il
a lui-méme appelé une « phénoménologie du réve». En posant la question du
réve comme objet d’étude phénoménologique, Hering est naturellement amené
a s’interroger sur le type d’intentionnalité qui s’y manifeste, et il prend a ce
sujet une position quelque peu surprenante en soutenant que le réve releve de
la perception, et non de I’imagination. C’est cette thése qu’il s’agit dés lors
d’évaluer, en montrant qu’elle se trouve au principe des affirmations de Hering
concernant le statut de I’intersubjectivité onirique ou encore la possibilité
problématique d’un réve partagé, et qu’elle engage en derniere instance le sens
de la différence phénoménologique entre la veille et le sommeil.

Nous tenons a remercier le Labex TransferS de I’Ecole normale supérieure
et en particulier Michel Espagne pour le soutien apporté aux activités dont
ce dossier est issu. Notre gratitude va également au comité de rédaction de la
Revue de théologie et de philosophie pour ’accueil favorable qu’il a réservé a
ce dossier, ainsi qu’a Sylvain Camilleri pour son soutien et pour I’aide précieuse
qu’il nous a apportée pendant sa réalisation.






	Jean Hering : de l'eidétique à la phénoménologie de la religion

