Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 147 (2015)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 383-395

BIBLIOGRAPHIE

Sandrine DuBtL, Anne-Marie FAavREAu-LINDER, Estelle Oupot (éds), A Iécole
d’Homere. La culture des orateurs et des sophistes, Paris, Ed. Rue d’Ulm
de I’ENS, 2015, 295 p.

Ce volume comprend les actes d’un colloque a deux volets consacré a la réception
d’Homere dans le domaine de la rhétorique et de la sophistique. La réception d’Homeére,
étudiée abondamment dans d’autres domaines, n’avait pas encore fait 1’objet d’une
étude de synthése dans le champ de la théorie de la rhétorique ancienne. La réussite
de I’entreprise nous parait incontestable et nous fait attendre avec impatience le
second volume annoncé. L’ouvrage se divise en quatre parties, précédées d’un texte
programmatique de F. KIMMEL-CLAUZET (Homeére, le premier des sophistes?), consacré
a deux des vies d’Homere conservées: la Vie du ps.-Hérodote et la Dispute d’Homere
et d’Hésiode. 1’ A. montre qu’au moment ou celles-ci ont été rédigées, il €tait possible
d’interpréter le personnage d’Homere comme un sophiste ; avec ce constat, est annoncé
le theme de tout I’ouvrage. La premiere partie, Grecs et Romains a [’école d’Homere,
réunit cinq contributions qui démontrent, chacune a sa fagon, comment les orateurs,
a partir du V¢ s. av. J.-C., se sont inspirés des deux poémes homériques, souvent pour
en récrire certains épisodes dans un contexte nouveau: R. AHERN KNUDSEN, Homer in
the First Sophistic. A Study of Four Speeches; D. vaN MAL-MAEDER, Testis carminum
antiquitas. Homere dans la rhétorique et les déclamations latines ;, P. CAUDERLIER, Deux
parerga homerica (I et IFF s.) ou l'utilisation des textes homériques par le thétorikos
et le sophistés dans la province d’Egypte; F. RoBERT, La présence d’Homere dans
les Progymnasmata d’époque impériale; B. SCHOULER, Pour les sophistes, Achille ne
fut-il que colere ?. Les contributions de cette premiére partie montrent toutes comment
Homeére reste la référence culturelle commune a travers les siécles, comme source
d’inspiration. Elles témoignent aussi d’un progressif €¢loignement du modéle, notamment
au niveau du style, et c’est cet aspect particulier qui devient le fil conducteur de la
deuxiéme partie intitulée Stratégies rhétoriques: modéles et détournements: J. PEIGNEY,
La guerre de Troie dans le discours d’Ulysse a Polyphéme chez Euripide (Cyclope,
285-312); M. TamioLAK1, Homeére ghez Isocrate: source de rivalité ou d’inspiration ? ;
D. KasprzYk, Homere travesti. A propos de Dion, Discours aux Alexandrins (Or.
XXXII, 82-85) ; L.MiLeTT1, Homeére comme modéle pour l’éloge de soi-méme. Autour du
discours XXVIII (Keil) d’Aélius Aristide ; M. BRIAND, L’Homeére paradoxal de Lucien.
Un dialogue, entre imitation et satire. Cette section fait voir que, malgré la grande liberté
que les orateurs prennent par rapport au modele homérique, une certaine révérence a
son égard demeure. La troisieme partie, Enjeux critiques, développe un autre aspect de
la méme thématique : S. GOTTELAND, Homére dans les écrits socratiques de Xénophon
K. OmonomoprouLou, Rhetoricians on Homer. The Antinomikon Zétéma of Plutarch's
Quaestiones Convivales 9.13; R. WEBB, Homeére et les Images de Philostrate. La
derniére partie enfin, intitulée Héritages, est consacrée a I’ Antiquité tardive et a I’époque
byzantine : A. PizzonE, Thersite au bord du Nil. Homére et I'imaginaire des «wandering
sophistsy de Gaza; A.STOEHR-MoNiou, Une réception rhétorique d’Homere en Afrique
vandale: Dracontius (Romulea, VIII-1X); D. PrRALON, Les personnages d’Homeére
selon Isaac Comnéne Porphyrogéneéte. Les portraits d’Agamemnon et de Meénélas;,
M. Loukakl, L 'univers homérique dans les éloges impériaux du XIF s. a Byzance. Notes

Histoire de
la philosophie



384 BIBLIOGRAPHIE

sur Théophylacte d’Achrida, Nicéphore Basilakés et Eustathe de Thessalonique. 11
importe de souligner la richesse de ce recueil qui explore une grande variété de lectures
et de réécritures de la tradition homérique dans le domaine de la rhétorique antique.
Les contributions montrent qu’Homeére servait de modéle et d’inspiration aux orateurs,
puisqu’il était pergu comme le premier des sophistes, qui possédait des talents oratoires
exceptionnels dont on pouvait ou devait s’inspirer. Il était aussi un modele avec lequel on
pouvait rivaliser, en réinventant les fameux épisodes de ses poémes ou en les adaptant a
ses propres principes rhétoriques. On y voit aussi que la mise en scéne de spécialistes de
I’exégese homérique pouvait servir & montrer 1’attachement qu’un auteur avait a 1’égard
de la tradition ou lui permettait de définir la distance qu’il voulait établir par rapport
au grand modele. La réception d’Homere chez les rhéteurs a donc €té trés féconde et a
produit un grand nombre de réponses qui permettaient a chacun de montrer ses talents.
Le lecteur apprendra dans cet ouvrage tout autant sur les poémes homériques et leur
réception que sur le regard que les rhéteurs, latins ou grecs, portaient sur leur métier a
travers les ages.

ALEXANDRA TRACHSEL

ARISTOTE, (Euvres. Ethiques, Politique, Rhétorique, Poétique, Métaphysique,
¢dition publi€e sous la direction de Richard Bodéiis (¢d. Flammarion, 2004,
pour la traduction et les notes de I’ Ethique a Nicomagque) (Bibliothéque de
la Pléiade), Paris, Gallimard, 2014, pour le reste du volume, 1619 p.

Alors que les ceuvres completes de Platon sont disponibles dans la bibliotheque de
la Pléiade (dans la traduction de Léon Robin) depuis les années quarante (du XX°
siecle !) il a fallu attendre environ 70 ans aprés cette publication, pour voir paraitre enfin
un volume d’écrits d’Aristote dans la méme collection. Les raisons de cette longue
absence sont sans doute liées notamment au statut méme des textes du corpus
aristotélicien. On se réjouira de trouver dans notre volume quelques ceuvres majeures du
Stagirite dans des traductions inédites (sauf pour I Ethique & Nicomaque), publiées sous
la direction de Richard Bodéiis, a la téte d’une équipe d’une dizaine de personnes
presque toutes rattachées a 1’Université de Liége en Belgique. Hasard du calendrier ou
résultat de la mise en concurrence (partielle) de deux équipes de spécialistes travaillant
sur Aristote, les éditions Flammarion ont publié, en 2014 également, les ceuvres
«completes» du philosophe traduites par une équipe dirigée, cette fois-ci, par Pierre
Pellegrin (voir ci-dessous). L’édition de la Pléiade est I’aboutissement d’un projet initié
par Christian Rutten et Jean Pépin il y a plus de 40 ans. Elle regroupe les textes «qui, en
gros et sous des angles divers, sont consacrés aux affaires humaines: Ethique a
Nicomaque et Ethique a Eudéme, Politique et Constitution d’Athénes, Rhétorique,
Poétique. On y trouvera également, pour des raisons plus contingentes, les textes,
difficiles a classer de la Métaphysique» (p. XXXIX). D’autres volumes sont prévus qui
devraient poursuivre la publication d’une «intégrale» des écrits d’Aristote. Comme la
Pléiade le pratique couramment, les textes traduits sont enrichis d’une Notice pourvue
d’une bibliographie actualisée, qui introduit au texte, ainsi que de notes explicatives de
notions philosophiques ou de renvois aux textes paralleles du Corpus. Ces notes
permettent «d’éclairer ce qui, sans cela, parait difficilement intelligible dans le texte
traduit, sans pour autant en donner un commentaire développé, ni entrer dans les débats
propres a la littérature savante spécialisée » (p. XL). Bodéiis rappelle que, comme « nous
ignorons a peu prés tout des circonstances précises ou ont vu le jour les différents textes
réputés aristotéliciens » (p. X), il n’est tout d’abord pas possible d’établir une chronologie
précise des ceuvres, ni d’établir avec une certitude absolue la liste des ceuvres qui sont de



BIBLIOGRAPHIE 385

la main méme du Stagirite et celles appartenant plutét au «corpus» au sens large du
terme. Ainsi «les ouvrages que nous pouvons encore lire aujourd’hui sous le nom
d’ Aristote sont donc des collections de textes établies assez tardivement, sans le contrdle
de leur auteur supposé» (p. XII). De surcroit, des aléas historiques qu’il serait trop long
d’énumérer ici, ont provoqué la disparition d’une bonne partie des ceuvres d’Aristote,
notamment de ses dialogues, lus encore dans I’ Antiquité tardive comme initiation a la
philosophie, avant la lecture des textes de Platon, considérés comme plus difficiles.
Ainsi «le reste, que nous pouvons encore lire, est donc en définitive un Aristote
séverement tronqué» (p. XIV), tiré d’une masse de textes sans doute considérable dans
laquelle se sont certainement glissés un bon nombre d’apocryphes. L’organisation
systématique de cette premiére véritable encyclopédie philosophique que constituent les
ceuvres aristotéliciennes est due essentiellement a des érudits de 1’époque hellénistique,
qui ont groupé les écrits de maniére a fagonner un systéme complet, repris durant un
millénaire par les commentateurs et les penseurs médiévaux. Il apparait donc trés
difficile de dégager de la gangue interprétative de I’aristotélisme les textes « authentiques »
et les intentions premiéres d’Aristote lui-méme. Bodéiis rappelle que cet édifice « bati de
la sorte, au prix de nombreux artifices, a les allures d’une fiction» (p. XVIII) qui place
au fondement I’Organon puis s’éléve successivement jusqu’a la hauteur de la
Métaphysique, en passant par les écrits «biologiques», la physique, 1’éthique, la
politique, la poétique et la rhétorique.— Pour nous faire une idée un peu plus précise du
travail de traduction nouveau qui est ici propos¢, on citera quelques passages
particuliérement connus et I’on analysera leur traduction, en la comparant ci-dessous
avec celle que donnent les « (Euvres complétes» (Flammarion). — S’interrogeant sur les
débuts de la philosophie et sur ses caractéristiques, Aristote estime que la philosophie est
née de I’étonnement. Dans la traduction de Daniel Rutten et d’Annick Stevens ce texte
célebre est rendu par « Que cette science ne soit pas productrice, on le voit a ceux qui les
premiers philosophérent; car c'est par [’étonnement que les hommes, maintenant
comme au début, commencerent a philosopher, s’étonnant d’abord des plus banales
parmi les choses embarrassantes, avancant ensuite un peu dans cette voie (15) pour
s 'inferroger sur des choses plus importantes, comme les affections de la lune et celles du
soleil et des étoiles, et comme le devenir de ['univers». (Mét. 982a, 11 — 16, p. 921). La
philosophie n’est pas momtikn c¢’est-a-dire, qu’elle est spéculative et non productrice,
comme traduit ici, alors que Tricot rendait I’adjectif par I’inintelligible « poétique », tout
en précisant en note que «la science poétique est la science de la production».
«Philosophérent» traduit le grec @iloco@ncavteg, « philosophant». L’étonnement des
premiers «philosophants» porte sur des choses banales d’abord (peut-étre la pierre
magnétique) puis sur les mouvements des astres qu’il faut expliquer. Les «affections»
de la lune, qui traduit le grec maBnpato sont plutdt, ses « changements », ses « phases ».
Le «devenir de I'univers» tfig t00 mavtog yevécews, c’est ce dont s’occupent les
«philosophes» ou les « phusiologoi», du moins jusqu’a la crise parménidienne. 11 s’agit
de comprendre quel est le principe (ou quels sont les principes) du devenir des choses,
recherche a la fois «scientifique» et «philosophique» dans notre acception des deux
termes. — Deuxiéme exemple: un texte fameux également, tiré de la Poérique: ... «le
travail du poéte ne consiste pas a dire ce qui s’est passé, mais bien ce qui pourrait se
passer, les possibles, selon la vraisemblance ou la nécessité. Et ce qui différencie
[’historien du poéte, ce n’est pas de parler en vers ou en prose (1451b) (mettez par
exemple les ceuvres d’Hérodote en vers, ce n'en sera pas moins de [’histoire, en vers
comme en prose), ce qui les distingue, c’est que [’historien nous dit ce qui s’est passé
quand le poéte nous dit ce qui pourrait se passer (3). Aussi la poésie est plus philosophique
et plus sérieuse que I'histoire, car elle traite plutét du général, alors que I’histoire traite
du cas particulier» (1451a 30 — 1451b 9, p. 887). Le poéte exprime le possible (ta
duvata) plutdt que ce qui s’est passé dans la réalité. Il confeére au possible vraisemblance
ou nécessité et ¢’est ce qui lui donne sa grandeur, lorsque son invention est plausible. Il



386 BIBLIOGRAPHIE

y a donc aussi imitation (mimeésis) du réel dans la poésie, mais d’un réel formalisé,
schématisé, qui vaut comme exemplification du possible, plutét que comme simple
reproduction de ce qui a eu lieu dans les faits. Ainsi, par exemple, le destin d’(Edipe
n’est pas celui d’un individu historique particulier, lié & une temporalité donnée, mais
celut d’un étre mythique qui retrace le destin humain général, tel qu’il «pourrait se
passer ». C’est la raison pour laquelle Aristote estime que la poésie est pithocopdTepov
et omovdondtepov (plus «sérieuse », « plus importante », « plus digne d’étre recherchée »)
que I’histoire: elle permet d’accéder a ce qui pourrait étre, c’est-a-dire a un domaine
plus vaste que ce qui a été, tout comme le mode de vie théorétique, parce qu’il n’aspire
a rien d’autre, qu’il est une fin en soi, est supérieur au mode de vie pratique, qui aspire
a la réussite, a la richesse et aux honneurs. — Dernier exemple, tiré cette fois-ci de
I’ Ethique a Nicomagque : « Or qu 'en est-il de la sagacité ? Nous pouvons le comprendre
en observant de quelles personnes nous dirons qu’elles sont sagaces. Il semble alors
que le propre d’un homme sagace soit la capacité de parfaitement délibérer quand est
en jeu ce qui est bon pour lui et utile, si I'enjeu n’est pas de trancher une question
particuliére — par exemple, quelles sortes de choses contribuent a la santé, ou a la
vigueur — mais la question générale de savoir ce qui permet de vivre bien» (1140a 25
a 32, p.134). Je cite cet exemple pour montrer comment une traduction peut renouveler la
conception d’une notion. Il s’agit de traduire le terme grec de @povnoic («pensée»,
«dessein», «perception par lintelligence», «intelligence», «raison», sagesse»,
particuliérement « sagesse divine») qu’Aristote définit ici et que I’on a longtemps rendu en
frangais par « prudence » (2 partir du latin prudentia rattaché a providentia, prévoyance,
providence) et qui désigne une forme d’intelligence faite de calcul, de prévoyance, de
modération, de rationalité. « Sagacité» parle plus directement au locuteur frangais que
«prudence», au sens technique, et permet de distinguer (tout en la rapprochant) la
ppovnoic de la copia («savoir », « connaissance », « sagesse »). Le povilog, « ’homme
sagace», est celui qui est capable d’utiliser sa raison, non pour trancher des questions
particulieres, pour lesquelles la raison pratique est opérante, mais plutdt la raison théorique
qui tente de répondre a la question « générale» du bien vivre.

STEFAN IMHOOF

ARISTOTE, (Euvres complétes, sous la direction de Pierre Pellegrin, Flammarion,
Paris, 2014, 2925 p.

Dans ce lourd volume relié et imprimé sur papier bible, qui est le pendant des
(Euvres complétes de Platon publiées en 2008 sous la direction de Luc Brisson, on
trouve les écrits aristotéliciens suivants: Catégories, Sur l’interprétation, Premiers et
Seconds Analytiques, Topiques (trad. de J. Brunschwig), Les réfutations Sophistigues,
Physique, Traité du Ciel, De la génération et la corruption (trad. de M. Rashed),
Meétéorologiques, De I’Ame, Petits traités d’histoire naturelle, Histoire des animaux,
Les Parties des animaux, Le Mouvement afes animaux, La Locomotion des animaux, La
Génération des animaux, Métaphysique, Ethique a Nicomaque, Ethique a Eudéme, Les
Politiques, Constitution des Athéniens, Rhétorique, Poétique, Fragments. La traduction
des Topiques et de De la génération et la corruption sont reprises des Belles Lettres, le
reste, di a une vingtaine des traducteurs, dont Richard Bodeiis, I’éditeur de la Pléiade,
(pour le traité De I’Ame et pour I’Ethique a Nicomaque), reprend des traductions déja
parues chez Flammarion, dans la collection GF a partir de 1990, ou encore inédites et
qui paraissent ici pour la premiere fois. Le projet éditorial remonte aux années 1980,
au cours desquelles ont été publiées en GF de nouvelles traductions des dialogues de
Platon, qui ont connu un gros succes éditorial. Le méme pari a été tenté pour les textes du



BIBLIOGRAPHIE 387

corpus aristotélicien, dont certains volumes ont méme bénéficié d’une édition bilingue
bienvenue. Par rapport aux éditions de poche précédentes toutefois, les textes sont ici
publiés sans aucune annotation ni commentaire, sauf quelques trés rares mentions de
lecons retenues ou de renvois internes et de bréves introductions aux grandes sections
(Organon, Traités physiques, Traités zoologiques, Métaphysique, Philosophie Pratique,
Rhétorique et Poétique, Fragments). Les annotations auraient en effet alourdi ce volume
déja tres imposant, mais le texte « brut», dans cette forme, me semble rester difficilement
accessible au non-connaisseur. — Dans |'Infroduction Générale, aussi synthétique
qu’éclairante, Pellegrin rappelle que la thése de Jaeger «qui fait I’hypothése que la clef
de I’évolution d’Aristote réside dans un €loignement progressif du platonisme» (p.11),
énoncée dans son ouvrage intitulé Aristoreles. Grundlegung einer Geschichte seiner
Entwickiung (1923), ne tient plus, du fait, essentiellement, du caractére stylistiquement
trés disparate des textes transmis sous le nom d’Aristote. — Ce volume permet de
disposer de tout le corpus aristotélicien et méme s’il n’est pas trés maniable, il constitue
une somme que 1’on peut emporter sur une ile déserte, a condition de disposer d’un
peu d’ombre et d’eau en abondance ! Il va remplacer a n’en pas douter les traductions
vieillies de Tricot (publiées chez Vrin), utilisées comme référence par les philosophes
durant des décennies, mais qui sont souvent davantage des paraphrases, tenant compte de
toute la tradition interprétative, que des traductions fideles au grec, telles que le sont les
traductions actuelles. L’équilibre entre la littéralité et la lisibilité est cependant difficile
a trouver. L’originalité philosophique d’Aristote c’est d’abord sa «confiance fonciére
et inébranlable... dans la perception sensible» (p.13), puis sa conception finaliste en
biologie, fondée sur la thése que « c’est la nature, de toute éternité, [qui] a donné a chaque
étre vivant des moyens dont il peut faire usage en vue d’assurer la survie éternelle de son
espéce» (p.14). En ce qui concerne le premier aspect, il y a une rupture avec le platonisme
dans la conviction aristotélicienne que «la perception donne une image juste des choses
telles qu’elles sont» (p.14) et le fait que la perception «sert de modele a tous les autres
processus de connaissance et [qu’] elle est une condition nécessaire de toute autre forme
de connaissance » (id). Dans sa conception du savoir, le Stagirite se démarque également
de Platon, qui soumet tous les savoirs au savoir supréme que représente, la dialectique,
seule science véritable. «Aristote, a I'inverse, distingue des domaines différents qui,
bien qu’ils puissent avoir des rapports entre eux, sont fondamentalement autonomes »
(p.15), ce qui se reflete dans le caracteére encyclopédique du corpus. — Comparons
maintenant briévement la traduction du passage de la Mér. (982a), cité ci-dessus, avec
celle due 4 Marie-Paule Duminil et a Annick Jaulin: « Elle n'est pas productrice, cela
est évident méme d’aprés les premiers philosophes. C’est en effet par |'étonnement que
les humains, maintenant aussi bien qu'au début, commencent a philosopher, d’abord en
s ‘étonnant de ce qu’il y avait dans les choses banales, puis, quand ils avangaient peu
a peu dans celte voie, (15) en s’interrogeant aussi sur les sujets plus importants, par
exemple sur les changements de la Lune, sur ceux du Soleil et des constellations et sur
la naissance du Tout» (p.1740). Traduire par «les premiers philosophes» c’est trop dire,
par rapport au grec qui maintient un certain flou avec la formule puhocogncaviec. Ce
n’est en effet que tardivement que les « Présocratiques» sont devenus des philosophes a
part entiére, avec la reconstitution historique inspirée de la doxographie de Théophraste
et dont Diogéne Laérce (II° siécle apres J.-C.) reste notre principal témoin. Diogéne
cherche a reconstituer le passé de la pensée philosophique en le structurant par écoles et
en faisant des penseurs précédant Socrate des «Présocratiques» (bien que le terme ne
soit pas de lui) ou des « Sophistes». La «naissance du Tout», pour le grec tfjg o0 movtog
vevécemg, rend davantage la lettre du texte que la traduction «le devenir de I’univers»
retenue dans la Pléiade. On constatera les différences notables des deux expressions et
'utilité qu’il y a pour le lecteur de disposer des deux versions. — Deuxiéme exemple,
le passage de la Poétique traduit ici par Pierre Destrée: «...il ressort clairement aussi
que la fonction du poéte n’est pas de raconter ce qui est effectivement arrivé, mais les



388 BIBLIOGRAPHIE

événements tels qu'’ils pourraient arriver, c est-a-dire ceux qui sont possibles, selon la
vraisemblance ou la nécessité. En effet, (1451b) Ihistorien et le poéte ne se différencient
pas en ce qu’ils s 'expriment en vers ou en prose; on pourrait mettre les livres d’Hérodote
en vers: ils n’en seraient pas moins de I'histoire qu’en prose. Ils se différencient bien
plutét en ce que le premier raconte ce qui est effectivement arrivé, (3) tandis que le
second raconte les événements tels qu’ils pourraient arriver. C'est pourquoi la poésie
est plus philosophique et a plus de valeur que [’histoire. En effet, la poésie raconte les
événements davantage dans leur généralité ; ['histoire, les événements dans leur parti-
cularité» (p. 2771). Dans I’ensemble cette traduction est proche de celle publiée par la
Pléiade. Il n’y a pas de différences considérables dans 1’esprit du texte, bien que la lettre
varie: le traducteur de la Pléiade (Pierre Somville) suit ici davantage le texte grec que
Pierre Destrée, bien que les deux peinent a rendre la briéveté et la concentration du grec.
La traduction de I’Ethique a Nicomaque reprise dans les (Euvres complétes est celle de
Richard Bodéiis, reproduite également dans la Pléiade. On peut citer pour finir 1a note de
la page 2107 qui explicite la traduction de ppovnoig par « sagacité». Bodéiis écrit : «J’ai
proposé depuis longtemps de rendre phronésis par ‘sagacité’, parce que ‘prudence’, dans
le sens technique, est depuis longtemps hors d’usage et que ‘sagesse’ me parait devoir
étre considéré pour désigner la vertu qu’ Aristote appelle sophia et que cherche le philo-
sophe». — Il n’est pas a douter que le lecteur francophone a maintenant a disposition
deux volumes qui ont un long avenir devant eux !

STEFAN IMHOOF

Denis KAMBOUCHNER, Descartes n'a pas dit [...], un répertoire des fausses
idées sur [’auteur du Discours de la méthode, avec les éléments utiles et
une esquisse d’apologie, Paris, Les Belles Lettres, 2015, 232 p.

Denis Kambouchner, professeur d’histoire de la philosophie moderne a I’Université
Paris I, adopte, dans ce livre, un angle d’attaque original. En effet, s’il est un “monument”
de la philosophie, aux théories duquel s’attachent tant d’idées regues qui sont quasiment
devenues des adages populaires, c’est bien René Descartes. Le projet du livre, résumé
dans le titre, repose donc sur I’idée selon laquelle on ne peut véritablement connaitre le
propos d’un auteur sans déterminer aussi ce que cet auteur n’a pas dit. Dans son avant-
propos, I’A. souligne les causes du malentendu qui régnent autour du projet cartésien:
la réputation abusive de simplicité de Descartes a en quelque sorte légitimé I’effacement
des nuances originelles de ses idées par un durcissement de ses formulations. Pourtant,
I’A., dans une volonté de réhabilitation de ces nuances, rappelle judicieusement que,
si la vérité, chez Descartes, est toujours nette, la netteté, quant a elle, ne revient pas a
une simplification systématique. L’A. explique que saisir a la fois la singularité d’une
pensée et son systéme, dans des textes entiers, est une condition sine qua non pour
qui veut approcher I’idée du vrai proposé€e par tout ce qui, selon lui, releve d’une
«grande philosophie» (p. 8). Ainsi, I’économie de ce livre repose principalement sur la
discussion de vingt et un points de «simplification scolaire ou polémique» (p. 10) ayant
pris naissance dans la réception moderne et contemporaine de I’ceuvre cartésienne. L’A.
procéde systématiquement par une présentation de textes-clé et des analyses éclairées
de «la fine pointe de la pensée cartésienne» (p. 11). Parmi ces vingt et un points, cing,
a propos desquels I’A. juge que les mots jouent un réle primordial, sont présentés
sous forme de dialogues fictifs. Les seize autres questions posées a la philosophie de
Descartes sont présentées a la fagon d’un exposé. Chacune des présentations est plutot
succincte —en moyenne, une dizaine de pages est consacrée a chaque problématique —, et



BIBLIOGRAPHIE 389

toujours accessible. Par exemple, la fameuse assertion « Dieu aurait bien pu faire que 3
et 2 fassent 4 », portant sur la libre création divine des vérités éternelles, est décomposée
en deux points, eux-mémes expliqués et replacés dans la pensée cartésienne, ce qui a
pour conséquence de montrer comment et pourquoi Descartes n’a jamais pu affirmer
une telle chose. Le lecteur trouvera encore d’autres formulations communes : «1’esprit
humain n’a pas besoin du corps pour penser», «les sens nous trompent», «la raison
se passe d’émotion», «sur les animaux, nous avons tous les droits»... Toutes ces
caricatures de la pensée cartésienne subissent le méme sort : elles sont méthodiquement
analysées et démontées. Au-dela de I’entreprise de discussion qui est celle de ce livre,
il est intéressant de noter que le projet général, exprimé par I’A. dans son avant-propos,
peut étre mis en lien avec celui-la méme de Descartes, exposé dans la « Bréve apologie
en forme d’entretien» : il s’agit de rechercher le vrai dans diverses questions a priori
importantes (p. 217). Selon cette conception cartésienne, la vraie philosophie est un
constant travail d’équipe que les protagonistes, aprés avoir pris la «résolution d’étudier
en [eux]-méme[s]» (p. 217), batissent ensemble en dialoguant, puisqu’ils cherchent une
philosophie solide, ce qui revient a «une philosophie que tous les bons esprits seront
conduits a faire leur, [...] une philosophie publique, en somme, qui devient telle dans la
mesure ou elle a fait ses preuves; tout le contraire aussi d’une idéologie» (p. 218). Dans
cette quéte de la vérité, comme |’écrit I’A. a propos de la vérité chez Descartes dans
son chapitre consacré a la formule «Rien n’est vrai sinon ce qui est clair et distinct»,
les philosophes cherchent a étendre leurs limites & propos du «domaine de la clarté et
de la distinction » (p. 42). Rappelons-nous que c’est précisément 1’idée du vrai que I’A.
se donne pour but d’approcher au plus prés dans la philosophie cartésienne. Or, comme
il ’exprime par cette formule frappante : «dans 1’“ordre du philosopher” cartésien, tout
n’est pas dit d’emblée pour de bon» (p. 10). La réception cartésienne, avec laquelle
le lecteur reste constamment en lien, joue le role d’interlocuteur, nécessaire a toute
philosophie publique. C’est précisément ce dialogue, en filigrane tout au long du livre,
qui caractérise la véritable réhabilitation de la philosophie de Descartes: le défi perpétuel
lancé aux théses bien établies, I’anti-idéologie, I’appropriation sans cesse renouvelée
de toute bonne philosophie. 11 s’agit de montrer, comme I’A. I’écrit avant et aprés les
discussions détaillées, que «Descartes a encore aujourd’hui quelque chose d’important a
nous apprendre » (p. 11), et surtout qu’«il nous faut [...] un Descartes pour aujourd’hui»
(p- 224).

LAURELINE DARTIGUEPEYROU

BRENNO BERNARDI, Jean-Paul Sartre e la Svizzera (Dibattiti & Documenti,
Serie Major, 11), Lugano/Milano, Giampiero Casagrande, 2014, 348 p.

Les interventions de Sartre chez les Helvétes, de 1946 a 1967, ne sont pas tres
nombreuses, mais significatives. On ne retiendra ici que deux séries d’événements. Au
sortir de la guerre, la revue genevoise éphémere Labyrinthe, fondée en 1944 par A. Skira
avec la collaboration de Balthus et Giacometti, organise une tournée de conférences
de Jean-Paul Sartre et Simone de Beauvoir. En mai-juin 1946, dans des conférences, a
Genéve, Zurich, Lausanne et La Chaux-de-Fonds, le philosophe répondra a la question
“Qu’est-ce que I’existentialisme ?”. Il s’agissait pour Sartre de diffuser les théses qu’il
avait présentées devant un large public parisien dans la célebre conférence du 29 octobre
1945 intitulée “L’existentialisme est un humanisme” (le texte sera publié en mars 1946).
Treize ans plus tard, le 10 décembre 1959, le philosophe reviendra en Suisse pour
donner le méme jour trois conférences, a Neuchatel et La Chaux-de-Fonds. Le matin,
il parlera a I’Université de Neuchatel de dialectique, annongant la parution imminente
de la Critique de la raison dialectique ; I’aprés-midi, il tiendra dans la méme Université

Philosophie
contemporaine



390 BIBLIOGRAPHIE

une conférence adressée aux lycéens sous le titre “Pourquoi des philosophes ?”, sur le
rapport entre le philosophe et la cité; le soir, il reprendra cette conférence au Club 44
a la Chaux-de-Fonds (on peut en écouter un enregistrement sur la page Médiathéque
du site www.club-44.ch). La premiére partie de I’ouvrage de Bernardi (p. 11-231), de
nature plutdt historique, rend compte dans le détail de ces deux visites du philosophe
et de leur réception, en particulier dans les journaux, la radio et la télévision. On
trouvera de nombreux documents, y compris les interventions de Sartre a laradioeta la
télévision, dans la langue originale. L’enquéte de I’ A. est précise, richement documentée
et annotée, et accompagnée d’analyses approfondies. La seconde partie de I’ouvrage
(p. 235-336) nous donne trois conférences sur la philosophie de Sartre tenues a Lugano
en 2005, a ’occasion du centieme anniversaire de la naissance du philosophe: sur
la question de I’athéisme et la morale (G. Invitto); Sur la liberté (P. Verstraeten, en
francais) ; sur I’expérience théatrale (G. Farina). Cette section est précédée d’une longue
introduction de I’A. centrée sur le concept sartrien de philosophie. On se limitera ici a
relever quelques points saillants de la conférence d’Invitto (“Sartre : Dio, fede, morale”,
p. 295-309). Si la question de Dieu a été résolue par Sartre dés I’adolescence — par
une sorte d’illumination ou d’évidence —, celle-ci reste présente dans toute 1’ceuvre
du philosophe, dans la mesure ol la question centrale de la morale lui demeure liée.
L’athéisme revendiqué ne repose pas pour Sartre sur une démonstration impossible
de la non-existence de Dieu, mais plut6t sur une intuition adolescente ou un vécu — il
faudrait parler peut-étre d’agnosticisme. On peut méme parfois avoir I’impression que
son “athéisme” est méthodologique ou programmatique : la morale nouvelle sera celle
de sujets chez qui les valeurs naitront dans la contingence et s’inscriront dans I’histoire,
dans la praxis. En effet, selon I’A. “I’athéisme crée un vide qui demande a étre rempli”
(p. 308). Reste que la morale espérée n’a jamais trouvé son achévement et qu’il nous
revient d’en analyser les tentatives et les obstacles, principalement a partir des Cahiers
pour une morale posthume (écrits en 1947-1948). Pour finir, nous retiendrons seulement
la remarque conclusive de Verstraeten sur la liberté, parce qu’elle peut toujours étre
méditée: “Que nous dit [Sartre]: qu’il y aura toujours une morale dominante, que
cette morale est positive tant qu’elle est [’expression d’un mouvement de libération
historique, mais qu’elle devient négative dés I’instant ou, instituée, elle devient une arme
oppressive et répressive a I’égard de nouvelles contestations, et cela incessamment dans
le cours de I’histoire pour toute nouvelle émergence de liberté” (p. 321). On ne peut que
recommander 1’ouvrage de Bernardi, pour la richesse de son information, sur Sartre,
ses projets, son activisme philosophique évidemment, mais aussi sur sa réception en
Suisse dans les milieux intellectuels, politiques et culturels. On se demande seulement
s’il n’aurait pas été judicieux de publier séparemment les deux parties de 1’ouvrage.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

MAURICE MERLEAU-PONTY, Recherches sur ['usage littéraire du langage : cours
au College de France: notes 1953, texte édité par Benedetta Zaccarello
et Emmanuel de Saint Aubert.(Champ-Contrechamp. Grands ouvrages),
Geneve, Métispresses, 2013, 250 p.

On est reconnaissant aux éditeurs de contribuer a combler une lacune trop évidente
dans I’histoire de la philosophie au XX° si¢cle: la réflexion sur la littérature. Apres le
linguistic turn, les questions de notre rapport au monde par le langage ont certes occupé
le devant de la scene; on a toutefois beaucoup ignoré ce que son «usage littéraire»,
comme le nomme I’A., avait a apporter a notre compréhension du réel. Prenant pour
base les figures de Valéry et de Stendhal, I’A. recherche ce qui peut, dans le langage,



BIBLIOGRAPHIE 391

étendre notre capacité d’expérimenter le monde. Le choix de ces auteurs ne doit rien au
hasard: Valéry se présente comme I’écrivain qui recherche la pureté de 1’esprit dans le
vecteur des mots. De lui, I’A. retient notamment la distinction entre le langage comme
«marche», c¢’est-a-dire employé pour faire référence aux objets du monde, et par la
asservi a la simple description de la réalité; et le langage comme « danse », c’est-a-dire
comme libération de sa fonction référentielle pour devenir beauté gratuite. Devenu ainsi
personnel, le langage ouvre de nouvelles voies d’appréhension du monde. Le phénomeéne
est du méme ordre chez Stendhal, encore que par un processus différent: I’écrivain se
fractionnant lui-méme dans ses personnages, en un jeu de miroir. Répartissant son
identité en divers personnages, en diverses fonctions narratives, il se découvre lui-méme
non dans un égotisme qu’on pourrait dire solipsiste, mais en faisant I’apprentissage de
ce que les éditeurs appellent «la porosité de son propre étre vis-a-vis du monde» (p.44).
Le langage littéraire naitrait ainsi d’une crise particuliére, du sentiment éprouvé par
I’écrivain devant les limites du langage. Poussé par ces limites au repli dans un certain
silence, il pourrait en «renaitre», muni d’une nouvelle compréhension du langage,
capable de se biaiser pour appréhender d’autres objets. Quand bien méme I’A. parvient
a intégrer ces notions a sa philosophie, notamment a sa conception de la conscience, I’on
se demande s’il ne céde pas a une certaine mythologisation de 1’écrivain. L’expérience
de la «nuit de Génes» de Valéry, qui symbolisme cette renaissance & soi-méme, tient
davantage de la fabrique d’une légende personnelle que d’une quelconque révélation du
langage. Et I’on ne sait, lisant cette ceuvre, qui ceéde a qui: est-ce Valéry qui impose son
modeéle au philosophe ? Ou le philosophe qui y reconnait, sans le prendre pour argent
comptant mais sans le discuter non plus, un symbole dicté par une légende personnelle ?
Il faudrait également discuter I’approche que I’A. fait de Stendhal, et qui pourrait étre
tributaire de conceptions valéryiennes. Ces questions se poseront aux futurs chercheurs.
On peut toutefois se féliciter de cette édition. Les éditeurs ont transcrit minutieusement
chaque correction, qu’ils complétent d’un appareil critique clair et solide. Leur
introduction est de qualité, et a le mérite d’inscrire avec intelligence ce texte dans le
débat de I’époque sur ’ontologie littéraire, dominé par Sartre et Parain. On est d’ailleurs
heureux de constater la richesse qu’apporte a ce débat la réflexion de I’A., pour qui le
procédé littéraire n’est pas qu’une pratique sociale, mais véritablement un instrument de
la conscience philosophique. Et ce mérite devait revenir naturellement a 1’auteur de La
Prose du monde. On ne regrette — mais peut-on le regretter ? — que la forme sous laquelle
ces notes nous sont parvenues : s’agissant de brouillons qui ne devaient servir que d’aide-
mémoire au philosophe, la lecture en est rendue un peu laborieuse. Il n’y a toutefois pas
a hésiter: il convient de se jeter dans cette lecture, qui constituera un passionnant objet
de recherche pour les spécialistes. On appréciera d’autant mieux I’effort de cette édition
a la lecture de I’excellente synthése de Guillaume Caron, chroniquée dans ce méme
numéro.

JONATHAN WENGER

GUILLAUME CARON, La désillusion créatrice : Merleau-Ponty et ['expérience du
réel (Champ-Contrechamp. Essais), Genéve, Métispresses, 2014, 169 p.

Voici un ouvrage de mérite. L’A. retrace, en quatre brefs chapitres, le développement
de la question du réel dans la philosophie de Merleau-Ponty. Il réussit 1a un double tour
de force, nous offrant autant ’histoire d’une pensée qu’un outil heuristique de qualité.
Comme point de départ, I’A. pose ce constat que, dans la continuité de 1’héritage
hégélien, la philosophie n’est toujours pas sortie du dogme de 1’identité du réel et du
rationnel. Or, la philosophie, au XX¢ siecle, doit finir par avouer que cette thése est
intenable. Et c’est pour I’A. I’'un des grands mérites de Merleau-Ponty que de ne pas



392 BIBLIOGRAPHIE

chercher a forcer cette adéquation, mais d’interroger cette «résistance du réel» au
concept (selon une expression récurrente dans ce livre). Il s’agit de penser malgré la
difficulté d’appréhender le réel — difficulté qui se résume d’ailleurs assez aisément: le
réel, étant le lieu de toutes les expériences, ne saurait s’accommoder d’une définition :
comme constituant de 1’expérience, sa définition la formaterait a priori, conditionnant
et réduisant a elle tout ce que le sujet pourrait en retirer. 11 s’agit de «sortir des
préjugés réalistes ». Merleau-Ponty commencera donc par penser le réel comme une
«plénitude insurpassable», un «tissu solide» (p. 16), avant de connaitre un fort virage
dans sa pensée. La critique que fait Merleau-Ponty des conceptions réalistes I’améne a
reconnaitre que «tout dualisme [c’est-a-dire, toute conception distinguant radicalement
le sujet et le monde ou il se connait] est un subjectivisme qui s’ ignore », car il n’est aucun
réel qui ne soit, ne serait-ce qu’en partie, précongu par la conscience qui I’expérimente.
Et cette appréhension «ne peut s’amorcer en dehors d’un donné imaginaire» (p. 20).
11 s’agit donc de reconnaitre la porosité du réel et de I’imaginaire. Les cas du sommeil
et de I’hallucination sont d’autres limites que rencontre une dichotomie nette sujet-
monde. Dans la deuxieme section, I’A., étudie le « symbolisme charnel». La notion de
symbole, comme joignant imparfaitement mais indissolublement deux réalités d’ordres
différents, est on ne peut mieux appropriée a investiguer une réalité dont les deux c6tés
sont partiellement perméables. Reprenant a son compte la notion de symbole telle que
la développe Cassirer («du sensible se remplissant de sens»), Merleau-Ponty en arrive a
une conception de I’expérience du réel comme d’une rencontre, d’une interaction du sujet
percevant et du percu: ainsi «le fonctionnement symbolique n’est pas seulement une
nouvelle structure du langage, mais une nouvelle structure de ’expérience» (p. 69). Et
ce rapport du sujet au réel n’est pas sans évoquer les conceptions de I’emploi symbolique
du langage dans les Recherches sur l'usage littéraire du langage, chroniquées dans ce
méme numéro. La troisiéme section, « Ontologie de la chair», étudie cette approche du
monde ol «mon corps est fait de la méme chair que le monde (c’est un pergu)», ou le
corps refléte le monde comme lui le refléte, chacun empiétant partiellement sur 1’autre.
La quatriéme et derniére section constitue une discussion critique, sans concession, de
I’apport de Merleau-Ponty a la discussion du réel. L’A. lui rend un véritable hommage.
Si certains traits de cette philosophie lui semblent sans issue, il doit lui reconnaitre une
formidable capacité d’innovation par I’acceptation de la confrontation. La «résistance »
au donné de la tradition philosophique, qui fait I’objet de ce livre, montre une pensée
qui n’a peut-étre pas trouvé d’explication définitive a I’expérience du réel (et comment
I’aurait-elle fait ?), mais constitue un véritable acte de philosophie.

JONATHAN WENGER

PauL Ric@ur, Anthropologie philosophigque. Ecrits et conférences 3, textes
rassemblés, établis, annotés et présentés par Johann Michel et Jéréme Porée
(La couleur des idées), Paris, Seuil, 2013, 462 p.

Le Fonds Ricceur poursuit son beau travail de publication; voici le cinquiéme
volume des textes non repris du grand philosophe protestant, décédé en 2005.
L’unité problématique de [’ouvrage, le distingue des deux premiers volumes
d’Ecrits et conférences, le premier focalisé sur la psychanalyse (2008), le second
sur I’herméneutique (2010). Les éditeurs nous préviennent dans leur introduction:
I’agencement de ces textes forme plus difficilement un tout. La notion d’«Anthropologie
philosophique », qui donne son titre au volume, est cautionnée par I’article liminaire,
«L’antinomie de la réalité humaine et le probleme de 1’anthropologie philosophique»
(1960), ot Riceeur entend ne pas se soucier des sciences humaines, dont la spécialisation



BIBLIOGRAPHIE 393

croissante éparpille beaucoup trop I’expérience de 1’existence, ni établir une ontologie
de I’étre humain, trop abstraite pour concerner son caractere existentiel. Son souci est
de lire ’homme par ses actes — et ¢’est ce qui lie les trois sections composant 1’ouvrage :
«Phénoménologie du vouloir», « Sémantique de 1’agir» et « Herméneutique du soi».
Ces sections regroupent, chacune chronologiquement, des textes s’inscrivant en marge
des grands volumes publiés par Ricceur. La premiere, posant la question de la volonté et
de ses rapports avec 1’enquéte philosophique, se rattache aux travaux de Philosophie de
la volonté; la deuxiéme, proposant I’exégese des « mythes» qui orientent la réflexion sur
I’agir humain (comme la liberté, I’action humaine comme schéma narratif, ou le symbole
comme pensée pré-philosophique favorisant 1’éclosion de la pensée philosophique),
se rattache aux grands travaux d’interprétation des Essais d’herméneutique, ou a son
Penser la Bible. Enfin, la derniére, en posant la question de la compréhension du soi,
rassemble des textes articulant la transition entre Temps et récit, La Mémoire, [’histoire,
['oubli et Soi-méme comme un autre. Les textes ici rassemblés, encore en marge de ses
grandes compositions, rendent ainsi plus sensible la forte unité de 1’ceuvre de Ricceur.
Car si les éditeurs s’excusent légitimement de composer un volume d’Anthropologie
philosophique que I’A. n’elit sans doute pas envisagé, ce recueil nous apporte une
excellente illustration de la proximité qu’entretiennent les sujets d’étude, parfois si
divers (et diversement abordés) du grand philosophe. Manifestant le lien entre des
travaux aussi variés que I’exégése du mythe, la responsabilité personnelle ou la trame
narrative de 1’identité, ce recueil témoigne, si besoin en était encore, de 1’exceptionnelle
amplitude de la philosophie de Paul Ricceur. C’est d’ailleurs cette complexité liée a
la grande diversité du champ de I’investigation qui rend parfois la lecture de Ricceur
difficile.

JONATHAN WENGER

JEAN-FrANCOIS MALHERBE, Tendre [oreille a 'inoui. L'éthique des hérétiques
(La nuit surveillée), Paris, Cerf, Paris, 2013, 253 p.

Cheminant a travers sept grandes figures de ’histoire de la philosophie considérées
comme hérétiques, Jean-Frangois Malherbe tente de nous en faire entendre le message.
En substance, les hérétiques proposent une éthique du tiers inclus dépassant la logique
du tiers exclu. Fortement marqué par I’alternative fondamentale entre la permanence
parménidienne et le devenir héraclitéen, I’auteur estime que notre société, dans sa pensée
dominante, est parménidienne. Or la vision de Parménide est fondée sur le tiers exclu:
I’étre est, le non-étre n’est pas. Toute notre société, a la fagon parménidienne, repose sur
le soit vrai soit faux, soit bon soit mauvais, soit juste soit injuste. La pensée d’Héraclite
s’inscrit, d’aprés 1’auteur, dans une dynamique opposée, une dynamique d’inclusion. Il
s’agit pour le penseur d’Epheése de se tenir en équilibre entre les contradictions et ainsi
de les assumer plutdt que de les supprimer. La distinction entre philosophes dominants
et philosophes hérétiques est ainsi tracée et rapportée a la distinction entre philosophes
parménidiens et philosophes héraclitéens. Bien que ces distinctions reposent sur le
principe du tiers exclu et n’admettent pas I’existence de philosophes ni parménidiens
ni héraclitéens (ni dominants ni hérétiques) ou de philosophes parménidiens et
héraclitéens (dominants et hérétiques), elles ont pour elles, a premiére vue, la clarté
de la découpe et donc la facilit¢ d’usage. Ainsi, préférons Socrate a Platon, Maitre
Eckhart 2 Thomas d’Aquin, Spinoza a Descartes, Hannah Arendt a Heidegger, le second
Wittgenstein au premier, car tous ces philosophes ont pris le parti d’Héraclite contre
I’inébranlable immuabilité disjonctive de 1’Eléate. Pourtant I’hérétique ne se réduit
pas a I’héraclitéen. Tout d’abord, le mot lui-méme nous enseigne qu’un hérétique est



394 BIBLIOGRAPHIE

celui qui pense par lui-méme, hairesis connotant la décision et la pensée autonome
(p. 21). Ensuite, sept autres conditions, des « traits caractéristiques» (p. 21), doivent étre
remplies. L’une d’elles est de subir une forme d’oppression sociale. «Certains furent
calomniés (Héraclite, Epicure, Eckhart, Arendt), d’autres ont été condamnés a mort
et exécutés (Socrate); d’autres encore excommuniés (Spinoza) ou contraints a I’exil
(Arendt). Certains se sont vus attribuer la paternité de philosophies qu’ils n’ont jamais
ni élaborées ni enseignées (Epicure, Wittgenstein). .. Bref, mes ‘hérétiques préférés’ sont
souvent persécutés » (p. 22). Pourtant, cette position du « penseur persécuté» opposée a
la position du «penseur a la botte du pouvoir» se retrouve, «découverte significative »
(p. 15), étre liée a la permanence parménidienne et au devenir héraclitéen. Comme le
dit auteur: « L’une des découvertes les plus significatives auxquelles m’a mené ce long
labeur est celle-ci: tous les philosophes du changement que j’ai étudiés se sont heurtés
aux pouvoirs en place; tandis que les penseurs de la permanence ont développé des
sympathies, voire des complicités, avec ces derniers» (p. 15). En résumé, I’hérétique est
celui qui, pensant par lui-méme, développe une pensée héraclitéenne du tiers inclus et
de ce fait, s’attire des ennuis... Ce fil conducteur exposé dans I’introduction et réaffirmé
dans la conclusion n’est pourtant pas évident a suivre au long des chapitres. Cela est
di a notre avis au fait que chacun fut pensé et publié de fagon indépendante, a d’autres
occasions. Ainsi, I’apparente continuité de [’ouvrage est trompeuse puisqu’il s’agit d’un
recueil d’articles encadrés par une introduction et une conclusion. On aimerait pour
chaque penseur non pas une analyse générale et introductive de sa pensée, mais une
démonstration rigoureuse de ce qui fait de lui un héraclitéen promoteur d’une éthique
du tiers inclus. Au lieu de cela, nous sont présentés entre autres le logos héraclitéen,
la maieutique socratique, le quadruple reméde d’Epicure, la déité de Maitre Eckhart,
le monisme de Spinoza, le devoir de penser d’Arendt et les jeux de langage du second
Wittgenstein. Ainsi, I’ouvrage apportera sans doute beaucoup a qui cherche une
introduction a ces penseurs importants de la tradition occidentale, puisqu’il est bien
rédigé et montre une bonne connaissance des auteurs qui y sont abordés. Reste la
question de 1’éthique héraclitéenne du tiers inclus qui mériterait un travail thématique
mieux unifié.

ETIENNE SARRASIN

GERARD AMICEL, Le sens de la vie, 2014, 78 p.; Patricia Limipo-HeuLot, Une
histoire philosophique de la nature, 2014, 79 p.; Dipier HeuLoT, Qui sont
les bétes?, 2014, 76 p.; NATHALIE MONNIN, Une histoire de la vérité, 2015,
75p., Ed. Apogée (Ateliers populaires de philosophie), Rennes.

On voudrait attirer ici ’attention sur une nouvelle collection philosophique intitulée
«Ateliers populaires de philosophie». Il s’agit d’opuscules de modeste envergure
publiés par la Société bretonne de philosophie. L’intention de cette collection est d’offrir
au lecteur, pour un prix modique (entre 11 et 12 €), des conférences tout public données
par les professeurs rennois dans le but de « mettre 1I’exercice de la pensée a la portée de
tout citoyen, quelle que soit sa formation». Et I’on est heureux d’y trouver en effet de la
bonne vulgarisation — ce qui ne va pas de soi, a une heure ot « vulgarisation» désigne
souvent une démarche de relooking trendy plutdt que I’expression claire et distincte de
concepts spécialisés — animée par la sincére volonté de transmettre. Inaugurée en 2014,
cette collection compte déja une dizaine de titres. Le premier d’entre eux, Le sens de la
vie de Gérard Amicel, offre une excellente présentation historique et synoptique de cette
immense question. 11 y proméne son lecteur de Platon a Hannah Arendt, en passant par
Descartes, Kant, Hegel, Marx et Nietzsche. On doit savoir gré a I’A. d’avoir dégagé



BIBLIOGRAPHIE 395

aussi précisément I’apport de chacun de ces penseurs a cette question, ce qui présuppose
une connaissance fondamentale de chacun d’entre eux. Rédiger un livre de synthése
sur la question impliquait de se plonger, pour dégager une orientation sur «le sens de
la vie», dans une réflexion sur chacun des axiomes premiers des penseurs concernés,
mettant a nu leurs positions les plus profondes. De plus, la démarche elle-méme de I’A.,
étant si fondamentale, tient lieu d’introduction pédagogique a la réflexion philosophique
en général. Ce texte pourra servir d’outil pédagogique ou d’approfondissement a tout
professeur de lycée, ou de premiére orientation a bien des étudiants de premier cycle.
On évoquera encore quelques autres titres. On aimerait recommander, pour la méme
orientation, Une histoire philosophique de la nature de Patricia Limido-Heulot qui, bien
qu’elle n’ait pas choisi d’aborder son sujet dans une perspective historique, nous offre
un bon exercice d’histoire de la pensée. L’ A. se focalise essentiellement sur la coupure
épistémologique apparue autour de la Renaissance et culminant dans le cartésianisme,
c’est-a-dire le passage d’un monde congu comme un tout organique, abordable a la
maniére d’un tout vivant, a la nature congue comme un ensemble mécanique et purement
quantifiable. Pour schématique que soit la distinction, les considérations menées sur
diverses métaphores du discours cartésien sont stimulantes et enrichissantes. Qui sont
les bétes ? de Didier Heulot, pose lui une question bien d’actualité. L’A. développe
avec simplicité et clarté la distinction entre ’humanisme, qui cherche a déterminer ce
qui fait de nous des humains, et le naturalisme, qui tient que 1’humain est comme les
autres un animal devant trouver sa place dans la nature; I’A. nous invite a allier les
deux conceptions, en considérant les hommes comme des étres de la nature, qui, pour
s’en étre culturellement et peut-étre intellectuellement émancipés, ne vivent pas moins
en son sein. De 1a cette intéressante remarque a propos du débat actuel concernant les
droits des animaux : en revendiquer pour eux, c’est admettre que la morale «a changé
de camp» (p. 69), et que 1’éthique, censée nous rendre heureux et/ou dignes, pourrait
aller jusqu’a plaider contre nous-mémes et notre propre espéece. Cette considération
est un exemple du profit que ’enseignement et la réflexion philosophiques pourront
tirer de cette lecture. On évoquera enfin la contribution de la directrice de collection,
Nathalie Monnin, qui signe Une histoire de la vérité, avec le regret d’y trouver le texte
le moins original de la collection. La vulgarisation est ici plus classique, scolaire, sans
la stimulation qu’offraient les ouvrages précédents. Le traitement du sujet, qui relevait
certes de la gageure, n’a pas joui du méme bonheur de synthése que I’ouvrage d’Amicel,
par exemple. L’on regrette surtout, pour cette question fondamentale de I’épistémologie,
qu’aucune des philosophies évoquées ne soit plus récente que celle de Gaston Bachelard.

JONATHAN WENGER



	Bibliographie

