Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 4

Artikel: Etude critique : notule sur la correspondance publiée d'Etienne Gilson
Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 371-382

ETUDE CRITIQUE

NOTULE SUR LA CORRESPONDANCE PUBLIEE
D’ETIENNE GILSON

Ruep! IMBACH
Résumeé

A loccasion de la parution d’une nouvelle édition de la correspondance
entre Etienne Gilson et Henri de Lubac, la notule qui suit fait le point sur les
éditions des correspondances de Gilson avec divers partenaires de dialogue.
1l en résulte une image vivante des échanges philosophiques menés au fil des
années.

La parution d’une nouvelle édition de la correspondance entre le philo-
sophe frangais et Henri de Lubac est I’occasion d’une mise au point sur les
différentes publications des échanges épistolaires de Gilson .

1. 11 est indéniable que la correspondance entre Etienne Gilson (1884-
1978) et Jacques Maritain (1882-1973), publiée il y a vingt-cinq ans, occupe
un place trés importante, d’abord parce qu’elle couvre une vaste période, de
1923 jusqu’en 1971, et ensuite parce que cet échange témoigne de certaines des
préoccupations majeures des deux philosophes?. Parmi ces questions traitées,
celle de la philosophie chrétienne mérite incontestablement un intérét parti-
culier. Gilson avait abordé le sujet dans la Société frangaise de philosophie
(séance du 21 mars 1931), mais il I’a amplement développé dans les Gifford

' Javais publi¢ dans cette revue un compte rendu de la premiére édition: Lettres
de M Etienne Gilson au P. Henri de Lubac commentées par celui-ci, Paris, 1986,
RThPh 119 (1987), p. 247-248. Voici les indications de la nouvelle edltlon H. pE
LuBac/E. GILsoN, Lettres de M. Etienne Gilson adressées au P. de Lubac et commentées
par celui-ci. Correspondance 1956-1975. Nouvelle édition revue et augmentée sous la
direction de J. PrEvoTAT, in: H. DE LuBac, Euvres completes, t. XLVII, Dixiéme section :
Correspondances, Paris, Cerf, 2013, 282 p. Je remercie le professeur Florian Michel qui
m’a informé de I’existence de plusieurs lettres qui ont été publiées en dehors des collec-
tions que je connaissais. Il prépare le volume dédi¢ aux écrits politiques dans I’édition
completes des ceuvres de Gilson, qui doit paraitre aux éditions Vrin, Paris.

2 E. GiLsoN/]. MARITAIN, Deux approches de I'étre. Correspondance 1923-1971.
Editée et commentée par G. Prouvoust, Paris, Vrin, 1991. Ce volume comporte 103
lettres de Gilson et Maritain. Le volume est commenté avec soin et comporte en outre
aux p. 275-295 une intéressante postface sur I’enjeu philosophique de cette correspon-
dance; ¢f. également de 1I’éditeur: Thomas d’Aquin et les thomismes, Paris, Cerf, 1996.



372 RUEDI IMBACH

Lectures tout d’abord?®, et plus tard dans Christianisme et philosophie*; de
son c6té, Maritain publiera en 1933 un opuscule intitulé De la philosophie
chrétienne’, et traitera plus amplement de la question dans Science et sagesse®.
Les lettres sur ce sujet confirment que les deux auteurs sont d’accord sur
I’importance et la portée de la question de la philosophie chrétienne. Leur
combat pour la promotion de la «philosophie chrétienne » — qui représente aux
yeux de Gilson «une réalité objectivement observable» pour I’histoire” — ne
vise pas seulement Emile Bréhier® mais tout autant la «philosophie catho-
lique » pronée par Maurice Blondel °.

2. Les lettres concernant ce sujet, échangées entre Maritain et Gilson,
datent de 1931 a 1932. C’est un peu plus tard qu’il faut situer le bref échange
épistolaire entre Gilson et Thomas Deman, O.P.'°, échange qui concerne le
méme sujet. Ces documents fort instructifs ont été¢ publiés et commentés par
Frangois-Xavier Putallaz et Bernard Hodel, O.P.'': Deman avait soumis a la
rédaction des Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, par

3 E. GiLson, L ‘esprit de la philosophie médiévale, Paris, Vrin, 1932,

4 E. GILSON, Christianisme et philosophie, Paris, Vrin, 1936. 11 convient a ce propos
de mentionner la précieuse mise au point d’H. GouHier, Trois essais sur Etienne Gilson,
Paris, Vrin, 1993, ouvrage qui comporte une étude sur la conception gilsonienne de la
philosophie chrétienne.

5 J. MARITAIN, De la philosophie chrétienne, Paris, Desclée de Brouwer, 1933.

¢ J. MariTal, Science et sagesse, Paris, Labergerie, 1935. Sur ce débat, ¢f.
TH.-D. HUMBRECHT, «Ftienne Gilson (1884-1978) et la philosophie chrétienne», in:
E.GiLson, Introduction & la philosophie chrétienne, deuxiéme édition, Paris, Vrin,
2007, p. 7-26. Cf. aussi R. ImBacH, «Paul Vignaux et la philosophie chrétienne», in:
Paul Vignaux, citoyen et philosophe (1904-1987), suivi de: P. ViGNAUX, La philosophie
franciscaine et autres documents inédits, sous la direction de O. BourNois avec la colla-
boration de J.-R. ARMOGATHE, Turnhout, Brepols, 2013, p. 129-140.

7 E. GILSoN/J. MARITAIN, op. cit., lettre 30, p. 89.

¥ Son article «Y-a-t-il une phllosoph1e chrétienne ?», Revue de métaphysique et de
morale XXXVIII (1931), p. 133-162, a joué un rdle capital dans la discussion autour de
la problématique en question.

’ A propos du rapport entre Gilson et Blondel, ¢f H. DONNEAUD, « Etienne Gilson
et Maurice Blondel dans le débat sur la philosophie chrétienne», Revue thomiste 99
(1999), p. 498-516.

1% Thomas (Albert) Deman (1899-1954) a enseigné la théologie d’abord au Studium
dominicain du Saulchoir avant de devenir professeur de théologie morale a 1’Uni-
versité de Fribourg (1946-1954). Parmi ses travaux scientifiques, on peut mentionner :
Le témoignage d’Aristote sur Socrate [textes avec trad. et commentaires], Paris, Les
Belles Lettres, 1942 ; Socrate et Jésus, Paris, L’ Artisan du livre, 1944 ; Aux origines de
la théologie morale, Paris, Vrin 1951; Le traitement scientifique de la morale chrétienne
selon SamtAugustm Paris, Vrin, 1957.

" «Etienne Gilson (1)/Thomas Deman, O.P. (1), Lettres inédites », éd. par B. HoDEL,
O.P. et F.-X. PutaLLAZ, Nova et Vetera LXXXVII (2012), p. 447-468. Cf. le commen-
taire: «La philosophie chrétienne: une correspondance d’Etienne Gilson et du Pére
Deman», ibid., p. 469-489.



NOTULE SUR LA CORRESPONDANCE PUBLIEE D’E. GILSON 373

I’intermédiaire de Gilson, un article intitulé « Composantes de théologie»,
comportant une longue note qui entendait prendre position sur 1’idée gilsonienne
de philosophie chrétienne. Selon la réponse de Gilson a cet envoi, le texte du
professeur dominicain «est trop dogmatique pour rentrer dans le cadre des
Archives». Suite a ce refus, Deman envoie une longue lettre le 9 mai 1939,
a laquelle Gilson répond par retour du courrier. Deman procéde alors a un
remaniement complet de cette note qu’il réexpédie le 15 mai. Gilson répond: «Je
n’ai, bien entendu, aucune objection contre votre nouvelle note. Vous traitez en
théologien d’un probleme de théologie, et, en ces maticres, je n’ai qu’a écouter. »

Les deux éditeurs des cinq lettres ainsi que des trois états de la note en
question ont fort bien mis en évidence I’enjeu de ce débat'2. Gilson pense que
Deman ne 1’a pas compris:

Quoi qu’il en soit, je tiens a spécifier que j’accueille avec la plus grande faveur
toute discussion de mes idées, que je passe moi-méme mon temps a discuter. Ce que
j’avoue ne pas aimer beaucoup, c¢’est qu’on discute, sur mon nom, des idées qui ne
sont pas miennes, surtout lorsque je juge ces idées absurdes. *

Les éditeurs identifient trois erreurs de lecture de Deman, mais insistent
sur le fait que le dominicain est « ouvert a la discussion et tout disposé a recon-
sidérer certains aspects de sa critique» ', et surtout ils montrent I’enjeu du
débat. Le désaccord entre les deux correspondants sur 1’idée de philosophie
chrétienne concerne principalement Augustin. Si les deux s’entendent sur le
fait que la philosophie chrétienne ne se «réduit donc pas a une simple dispo-
sition du sujet» mais «affecte 1’exercice méme de la philosophie» ', leur
divergence se manifeste surtout dans le statut accordé aux praeambula fidei:
«Pour Deman, est un préambule de la foi, une vérité rationnelle articulée sur
d’autres vérités révélées. Pour Gilson, il s’agit d’une vérité de pure raison, qui
ensuite sert de prémisse a la foi.» '¢

Une remarque incidente de Gilson, d’ordre méthodologique, mérite d’étre
relevée en passant: «Je ne suis pas un philosophe qui définit a priori, mais un
historien qui demande a I’histoire le matériel dont il tirera ses concepts.» !’

3. La correspondance avec Bruno Nardi (1884-1968)'%, comportant douze
lettres, s’étend de 1937 a 1961 et concerne bien entendu en premier lieu

12 L’article de DEMAN a finalement été publié dans la Revue des sciences philoso-
phiques et théologiques 28 (1939), p. 286-434; ’auteur renonce a traiter le sujet initia-
lement prévu dans la note.

3 E. GiLson/TH. DEMAN, p. 459.

'* F.-X. PutaLLaz/B. HopkL, « La philosophie chrétienne », p. 477.

15 Ibid., p. 478-479.

16 Ibid., p. 482.

17 E. GiLsONTH. DEMAN, p. 458.

'8 Sur I’ceuvre et la vie de cet important spécialiste de Dante, ¢f. G. STABILE, « Bruno
Nardi storico della filosofia medievale», in: Gli studi di filosofia medievale fra Otto e
Novecento, éd. par R. IMBACH et A. MAIERU, Roma, Storia e Letteratura, 1991, p. 379-390.



374 RUEDI IMBACH

Dante '?. Dés sa premiére lettre, datée de juin 1937, Gilson partage 1’orientation
générale de I’exégese que Nardi propose du grand penseur italien: « Quant au
thomisme de Dante, je n’y ai jamais cru non plus. »?° Lorsque Gilson regoit en
1960 I’important ouvrage Dal Convivio alla Commedia, dans lequel le célébre
philosophe italien expose une synthése de sa compréhension de la philosophie
de Dante, Gilson parle d’une «analyse vraiment admirable»?!. Il partage la
critique que fait Nardi d’une interprétation trop exclusivement théologique de la
Monarchia®, comme il approuve le rejet d’une conversion de Siger de Brabant
au thomisme, proposée par Fernand Van Steenberghen (1904-1993), lequel est
qualifié ici «d’obstiné chanoine» . Le livre que Gilson consacra a la pensée du
poéte italien?* confirme la convergence de vue entre les deux historiens, comme
Iatteste par ailleurs le long compte-rendu que Nardi proposa de ce livre?.

4. L’éventail des themes discutés dans les lettres que Gilson a envoyées
a Henri Gouhier (1889-1994), et dont Géry Prouvost a publié un échantillon
(17 lettres ou extraits de lettres)?, est plus large, puisqu’il y est question
de Descartes, Malebranche, Comte et Saint-Simon, ainsi que de Bergson et
Blondel. Cette correspondance couvre manifestement toute la période qui
s’étend de 1920 a 1966 (date de la derniére lettre publiée). Quand, dans une
lettre de 1958, Gilson dit qu’il a été « stupéfait et enchanté, de la fraternité de
nos pensées»?’, cela témoigne de I’amitié¢ durable des deux historiens de la
philosophie. Il est intéressant cependant de prendre note de la maniere dont
Gilson pergoit la différence entre sa démarche et celle de Gouhier qui peut,
selon lui, étre qualifiée de «contingentisme historique radical»?®. La grande
différence entre leurs manieres d’écrire I’histoire réside dans le fait que ’'un
s’intéresse principalement aux philosophes (Gouhier), alors que I’autre s’inté-
resse surtout & la philosophie®:

19 Etienne Gilson's Letters to Bruno Nardi, éd. par P. DronkE, Florence, SISMEL,
1998. L’édition comporte une introduction instructive.

20 E. Gison/B. Naro, lettre I, p. 4. Cf. aussi la lettre II, p. 5; & propos de la double
vérité: «La encore, nous sommes arrivés séparément a une conclusion littéralement
identique. »

2 Ibid., p. 14.

2 Cf lettre IX, ou il est question de I'interprétation de M. MAccARONE, «II terzo
libro della Monarchia dantesca», Studi Danteschi 33 (1955), p. 5-142.

= Ibid., lettre VI, p. 10.

2 E. GiLson, Dante et la philosophie, Paris, Vrin, 1939,

3 «Dante e la filosofia», Studi Danteschi XXV (1940), p. 5-42.

% «Lettres d’Etienne Gilson a Henri Gouhier, choisies et présentées par Géry
Prouvoust», Revue Thomiste XCIV (1 994), p.460-478. Cf. également: The Malebranche
Moment: Selections from the Letters of Etienne Gilson & Henri Gouhier (1920-1936).
Trad. et éd. par R. J. Farara, Milwaukee, Marquette University Press, 2007.

27 E. GiLsoN-H. GOUHIER, p. 470.

% Ibid., p. 476.

» Jbid., p. 477.



NOTULE SUR LA CORRESPONDANCE PUBLIEE D’E. GILSON 375

Je crois a I’existence (sui generis) de la pensée philosophique. Celle des philosophes
et de leurs doctrines mémes est aussi contingente que vous le dites; j’en ai mainte
preuve dans ma propre vie, mais je crois qu’il y a des nécessités de pensée ; que, sous
des formes différentes, la réflexion d’hommes séparés par des siécles retrouve des
notions substantiellement identiques. *°

La lettre qu’il a €crite apres la mort de Maritain témoigne de la complexité
de la relation entre Gilson et Maritain. Ce qui caractérise, selon Gilson, la
pensée propre de celui qu’il désigne comme un «grand aventurier de I’esprit»
est ’affirmation du «primat de la noétique sur I’ontologie»*'. Quant a son
parcours, voici la remarque au plus haut point significative :

C’est pourquoi, devenu thomiste sans avoir étudié saint Thomas, et par une sorte
d’acte de foi, il a commencé par croire qu’il était urgent d’étre antibergsonien pour
étre thomiste. Comme je manifestais mon intention de chercher a savoir en quoi
consistait la doctrine de saint Thomas avant de prendre position sur sa valeur intrin-
séque, il m’accusa d’historicisme, comme si la fin immédiate et propre de ’historien
pouvait étre autre chose que I’histoire. *?

5. Les treize lettres que Gilson a envoyées au philosophe italien Augusto
Del Noce *?, datant des années 1964 a 19693, sont d’un intérét mineur si I’on
fait abstraction de quelques jugements sur des personnes® . En revanche, la

30 Ibid., p. 478.

' Ibid., p. 474. Dans une lettre & A. Maurer de 1974 (traduite dans le volume
E. GiLsoN/J. MARITAIN, op. cit., p. 276), Gilson non seulement avoue qu’il n’a «jamais
compris sa vraie position» (celle de Maritain), mais il poursuit: «Je me souviens
seulement que le parti philosophique qu’il avait fondé était le parti de I’intelligence, ce
qui n’était pas encore le parti de 1’étre.»

32 Ibid., p. 475. Les trois extraits de lettres que G. KALmNowski (1916-2000) a publiés
en appendice de son ouvrage L'impossible métaphysique, Paris, 1981, p. 243-248,
concernent d’une part la nature de la métaphysique et d’autre part le «probléme
Thomas-Concile » auquel G. KALINOWSKI et S. SWIEZAWSKI avaient consacré un ouvrage :
La philosophie a I’heure du Concile, Paris 1965, ouvrage dont Gilson dit qu’il s’agit
d’un «petit chef-d’ceuvre ».

33 Ce philosophe italien (1910-1989) fut titulaire de la chaire d’histoire des doctrines
politiques a I"Université La sapienza de Rome. Il a notamment publié¢ I/ problema
dell’ateismo, Bologne, I1 Mulino, 1964. 11 s’est occupé de la publication de la traduction
(partielle) en italien de I’ouvrage gilsonien: Les tribulations de Sophie, Paris, Vrin, 1967.

* M. BorgHesi (€d.), Cher collegue et ami. Lettres d’Etienne Gilson a Augusto Del
Noce (1964-1969). Avec une lettre d’Augusto Del Noce a Etienne Gilson. Introduction et
commentaire de Massimo Borghesi, Paris, Parole et Silence, 2011. De fait il s’agit d’une
traduction d’un ouvrage en italien (sauf évidemment pour les lettres) : Caro collega ed
amico. Lettere di Etienne Gilson ad Augusto Del Noce (1964-1969) con una lettera di
Augusto Del Noce a Etienne Gilson. Introduzione € commento di Massimo Borghesi,
Sienne, Cantagalli, 2008. Malheureusement, 1’édition frangaise contient un nombre
considérable de coquilles qui en rendent la lecture peu agréable. Toutefois, I’introduction
trés ample de BorRGHESI (p. 7-59) est a la fois intéressante et instructive.

3 On peut mentionner ce qu’il dit a la p. 78 sur Gouhier: «C’est I’intelligence, le
talent et I’exactitude historique incarnés. »



376 RUEDI IMBACH

demi-douzaine de lettres que Fernand Van Steenberghen (1904-1993) a regues
de Gilson témoigne d’une authentique controverse philosophique qui porte
principalement sur la distinction entre 1’essence et ’existence *®. Dans une lettre
datée de mars 1948, I’année de la parution de L ‘étre et [ 'essence, Gilson répond a
I’envoi d’un article du chanoine belge sur I’existence de Dieu et affirme que «1’un
de nous se trompe» en ce qui concerne I’interprétation de I’essence et de 1’exis-
tence. Or, «il y va de tout et si I’on ne s’entend pas la dessus, on ne s’accorde plus
sur rien».3” Gilson précise qu’«exister» n’a pas le méme sens pour les deux:
«Pour moi, tout part d’'une expérience directe de I’existence actuelle et d’une
réflexion métaphysique sur la cause de I’étre pris comme existant» 3%,

Le débat concerne particuliérement un célébre passage du traité De ente et
essentia ou Thomas établit la distinction entre I’étre et I’essence. Van Steen-
berghen voudrait montrer que ce passage (qui pour certains représente une
preuve de I’existence de Dieu) est logiquement inacceptable. Gilson revient
sur le méme théme en 1952 dans une lettre assez franche, car il se dit inquiet.
Il affirme que la maniére dont son interlocuteur veut comprendre la distinction
est en elle-méme 1égitime, mais n’a rien a voir avec la pensée de Thomas: «Ce
que je n’arrive pas a comprendre est votre obstination a méler Thomas a une
controverse sans objet» *.

En effet, Van Steenberghen attaquerait une démarche qui n’existe pas chez
Thomas:

Les gens bien intentionnés, dont nous sommes tous entourés, ne manqueront pas
de dire que vous inventez des preuves thomistes pour le plaisir de les réfuter, ou,
pis encore, que votre désir d’attaquer saint Thomas vous entraine a lui préter des
positions caduques afin de pouvoir les détruire.*

6. La correspondance entre Gilson et le P. Michel Labourdette (six lettres)
s’étend sur une bréve période, de juillet 1950 & mars 195241, Aprés la lecture
de la plaquette Dialogue théologique des dominicains de Saint-Maximin, qui
est une documentation sur le débat de la Revue thomiste avec la « Nouvelle
théologie » des peres jésuites H. de Lubac, J. Daniélou, H. Bouillard, G. Fessard
et H. U. von Balthasar*, Gilson adresse une lettre au P. Labourdette ou il

3% F. Van STEENBERGHEN, «Correspondance avec Etienne Gilson», Revue philoso-
phique de Louvain, 87 (1989), p. 612-625. Cf également: Ib., «In memoriam Etienne
Gilson», Revue philosophique de Louvain, 76 (1978), p. 538-545; «Etienne Gilson,
historien de la philosophie médiévale», Revue philosophique de Louvain, 77 (1979),
p-493-507. )

37 F. VAN STEENBERGHEN, « Correspondance avec Etienne Gilson», p. 613.

3 Ibid., p. 614.

¥ Ibid., p. 618.

¥ Ibid., p. 618-619.

# «Correspondance Etienne Gilson — Michel Labourdette », présentée et annotée
par H. DonNEAUD, O.P., Revue thomiste XCIV (1994), p. 479-529.

# La brochure parait sous la signature conjointe des Péres M.-M. LABOURDETTE,
M.-J. NicoLas et R.-L. BRUCKBERGER. Sur ce moment capital des discussions théolo-



NOTULE SUR LA CORRESPONDANCE PUBLIEE D’E. GILSON 377

affirme : « Je me sens entiérement d’accord avec vous. » ¥ L’excellent commen-
taire de H. Donneaud permet d’apprécier la discussion entre les deux corres-
pondants. 1l est intéressant de noter que Gilson se demande « comment, en fait,
un certain relativisme théologique est évitable»*. A propos de la « Nouvelle
théologie», Gilson pense que «cette théologie n’est pas défendable» et il
précise que la proposition «tout syllabus est mauvais» n’est « pas une propo-
sition évidente».* 1l plaide pour le primat de la théologie et résume ainsi son
idée de la philosophie chrétienne :

On nous disait, dans I’Université: les scolastiques n’ont pas €té des philosophes,
mais des théologiens; nous avons répondu: si, ce furent des philosophes comme
les autres; la vérité, c’est qu’ils furent en effet des théologiens et que c’est parce
qu’ils le furent qu’ils ont créé des métaphysiques neuves, inconnues des Grecs, qui
dominent encore la philosophie moderne. %

7. Une soixantaine de lettres reflétant I’échange entre Gilson et Marie-
Dominique Chenu O.P. est conservée. Les 34 lettres que publie Francesca
A. Murphy#’ témoignent d’une longue amitié: de ce point de vue, les lettres
concernant la mise a I’index de 1’opuscule Une école théologique : le Saulchoir
sont particulierement éloquentes. Comme on le sait, Chenu, apres la publication
de la Conférence sur ce sujet en 1936, fut convoqué @ Rome et contraint de
signer dix theses. En février 1942, Chenu informe Gilson de la mise a I’index
de la brochure :

Vous vous rappelez peut-étre que, 1l y a plus de 4 ans, j’avais écrit une petite
plaquette sur Le Saulchoir et son travail, qui m’avait valu d’améres chicanes aupres
de quelques théologiens romains. Quoique cette plaquette n’ait pas été dans le
commerce, on est allé I’exhumer et elle vient d’étre mise a I’index. **

Gilson répond par deux lettres* et souhaite que son correspondant soit
«entouré de la tendre affection» que lui portent ses amis. Il déplore ce qui
arrive *, Lorsque Chenu, suite a la quatriéme édition de 1’ouvrage Thomisme,

giques dans les années d’avant I’encyclique Humani generis en 1950, voir E. FoulLLoux,
«Dialogue théologique ? (1946-1948)», in: S.-Th. Bonmo (éd.), Saint Thomas au XX*
siécle, Paris, Saint-Paul, 1994, p. 153-195.

4 H. DonNEAUD (€d.), « Correspondance Gilson - Labourdette », p. 482.
4 Ibid., p. 484.

s Ibid., p. 500.

% [Ibid., p. 515. )

“T'F. A. Mure , «Correspondance entre Marie-Dominique Chenu et Etienne
Gilson. Un choix de lettres (1923-1969) », Revue thomiste CV (2005), p. 25-87. L’auteur
publie en appendice aux lettres la liste compléte des lettres conservées (p. 84-87).

4 F. A. MurpHY (éd.), « Correspondance Chenu — Gilson», lettre 12, p. 49.

¥ [Ibid., lettres 13 et 14, p. 50-53.

% Une note fort instructive de I’éditrice, p. 41-42, montre que la plaquette de Chenu
contient certains thémes chers a Gilson, notamment en ce qui concerne 1’approche histo-
rique de Thomas.

IS



378 RUEDI IMBACH

en 1942, chez Vrin, avoue que la notion, si chere a Gilson, du révélable le
«chiffonne» !, le philosophe répond que le «revelabile» est un agent provo-
cateur et précise: «c’est absolument ’umique formule authentiquement
thomiste que j’ai jamais rencontrée pour désigner le philosophique-en-tant-
qu’inséré-dans-une théologie»**.

Lorsque Chenu remarque que les scrupules philologiques et théologiques
de Gilson en ce qui concerne la traduction du mot consubstantialem dans le
Credo (qui préoccupait beaucoup Gilson) sont trop grands >, cela annonce des
difficultés d’entente entre les deux hommes, lesquelles atteindront sans doute
leur point culminant dans une lettre de Gilson du 5 novembre 1969. Citant
I’adage Amicus Plato, magis amica veritas, 1l poursuit : « Je n’ai jamais discuté
le thomisme de Maritain, je discuterai moins encore votre Evangélisme auquel
je ne comprends rien» >,

On mesure le désarroi dans lequel Gilson se trouve face a I’évolution post-
conciliaire quand il affirme: « A présent, je ne sais plus. Je mourrai dans la
communion de I’Eglise ot je suis né, mais je ne suis pas sir qu’elle soit restée
la méme» *>,

La lettre qui, du point de vue de la philosophie, est incontestablement la
plus instructive rappelle que le livre américain God and Philosophy*® repré-
sente une étape décisive dans I’interprétation existentielle de Thomas :

Je pense d’ailleurs que saint Thomas seul a construit une philosophie existentielle,
parce qu’il a seul refusé de poser I’esse sans I’ens qui le conceptualise, et de poser
I’ens sans référence a 1’acte supréme d’esse. Sa métaphysique est une doctrine de
I’habens esse comme suspendu a I’ Ipsum esse.”’

8. Sans conteste, I’échange de lettres entre Gilson et Henri de Lubac — entre
1956 et 1975 — constitue I’une des collections les plus intéressantes. La nouvelle
¢dition sous la direction de Jacques Prévotat est considérablement enrichie en
comparaison de celle de 1986: aux dix-neuf lettres de Gilson ont ainsi été
ajoutées quatorze lettres du P. de Lubac. La documentation proprement dite *®
est complétée par une présentation rédigée par Prévotat (p. 9-40), ainsi qu’une
note théologique de Jean-Pierre Wagner sur la place du surnaturel dans cette
correspondance. Le probléme du surnaturel — si cette formulation est tolérée

U Ibid., p. 46.

Ibid., lettre 11, p. 47.

33 Ibid., lettre 27, p. 70.

34 Ibid., lettre 34, p. 82.

55 Ibid., p. 83.

¢ God and Philosophy, New Haven, Yale University Press, 1941.
«Correspondance Chenu — Gilson », lettre 11, p. 48.

Il faut préciser que plusieurs autres piéces ont encore €té ajoutées, notamment
des lettres du P. de Lubac au P. A. Pegis et au P. L Shook, ainsi que des ajouts du P. de
Lubac a la premiére ¢dition.

w
¥



NOTULE SUR LA CORRESPONDANCE PUBLIEE D’E. GILSON 379

— constitue 1’'un des thémes fondamentaux de cet échange épistolaire. Gilson,
qui, dans d’autres lettres avait jugé de maniere plutdt réservée les travaux du
jésuite >, affirme désormais: «Je me sens entiérement d’accord avec vous sur
le fond du probléme» ®. De Lubac, dans son ouvrage Surnaturel. Etudes histo-
riques®', avait soutenu la theése que, selon Thomas, I’homme éprouve le désir
naturel de voir Dieu. Gilson résume cette doctrine, qu’il partage, de la maniere
suivante : « Car si Dieu a créé 1’homme pour I’élever a la béatitude, il a dG créer
un étre (capable par nature, donc naturellement capable), et pourtant, puisque
créé, incapable d’actualiser par lui-méme cette capacité. »

Une autre préoccupation constante dans cet échange de lettres concerne la
philosophie de Maurice Blondel et de Teilhard de Chardin: «Je ne parviens
pas a partager votre sympathie pour les pensées de Blondel et de Teilhard de
Chardin. » % (lettre 12, p. 118). De Lubac pense que Gilson n’a jamais sérieu-
sement lu Teilhard * et regrette la superficialité de ses jugements hétifs : « Tout,
sans doute, prédestinait Gilson a critiquer Teilhard, mais rien ne permettait
d’attendre de lui tant de méprises. Il s’est laissé entrainer, en marge de son
ceuvre, dans une polémique d’aloi douteux, par des sollicitations pressantes. »

Une remarque de Teilhard sur le dépassement du christianisme® semble
avoir particuliérement choqué le philosophe frangais qui aimerait «cent fois
mieux étre luthérien que teilhardien» (lettre 18, p. 156). De plus, il soupgonnait

¥ Cf. par exemple «Correspondance Gilson — Labourdette», op. cit., lettre 5,
p.512: «Combien d’ailleurs le P. de Lubac sauverait facilement toute la vérité qui lui
tient a cceur, s’il comprenait enfin saint Thomas ! C’est vraiment une pitié. » Massimo
BoraHesi (éd.), Cher collégue et ami, op. cit., lettre 13, p. 105: « Mounier, Chardin, de
Lubac etc. sont des antimétaphysiciens [...].»

5 Henri pe LuBac/Etienne GILsoN, op. cit., lettre 11, p. 105.

8 H. pE LuBAc, Surnaturel. Etudes hisioriques, Paris, 1946.

62 Henri pe Lusac/Etienne GILSON, op. cit., lettre 6, p. 88.
> Ibid., lettre 12, p. 118.

8 Cf. ce commentaire, p. 93, a propos d’une remarque de Gilson: «Ces mots
paraissent bien signifier que Gilson n’a jamais vraiment lu Teilhard.» Cf. aussi lettre
19, p. 162: «Je me persuade que, si vous aviez davantage lu Teilhard en entrant dans
son point de vue et en ignorant tout ce qu’on a raconté sur lui, votre impression serait
meilleure. »

% Commentaire p. 159. Il est intéressant de noter ce que dit Gilson, dans une lettre
a Del Noce (Massimo BoraHesl [éd.], Cher collégue et ami, op. cit., p. 98) a propos
de Lubac: «En tout cas, je m’efforcerai de ne plus fournir de telles armes aux prétres
atteints de Teilhardose aigué, comme le P. H. de Lubac, que j’aime pourtant beaucoup,
mais qui perd toute lucidité quand il s’agit de Teilhard. »

% Cf. Henri pe Lupac/Etienne GILSON, op. cit., lettre 4, p. 75: «Le P. Teilhard de
Chardin m’a dit, & Arden House, prés de New York, lors du centenaire de Columbia
University : “Dites-moi, qui nous donnera enfin ce métachristianisme que nous attendons
tous ?” J’étais éberlué.» Il revient sur cette phrase dans la lettre 7, p. 91, ajoutant que
cette remarque 1’avait désarconné «pour trois jours». Et il ajoute: «Je ne suis jamais
remonté en selle.»

=



380 RUEDI IMBACH

le jésuite de nier le péché originel et de ne pas croire au miracle ®’, deux doctrines
qui, & ses yeux, sont indispensables pour la foi chrétienne. Les derniéres lettres
témoignent d’un profond désarroi de Gilson, dii a I’évolution de I’Eglise catho-
lique apres Vatican II, une tendance qui s’exprime également dans les lettres a
Maritain : « Il semble qu’un vent de folie passe en ce moment sur 1I’Eglise» .
L’annexe intitulée «La grande famille des “thomistes”», qui évoque
rapidement le thomisme suarézien, le thomisme matiné d’Action frangaise,
celui de P. Mandonnet, de Rousselot et de Maréchal, avant de s’attarder
plus longuement sur celui de Louvain et de Maritain, n’a pas vieilli depuis
la premiére édition®. Toutefois, on peut regretter que cette grande famille ne
soit que francophone™. Quant a la nouvelle édition, il me parait trés regret-
table que 1’éditeur, dans son excellente présentation, n’ait pas signalé certains
aspects de la réception de la premiére édition. Il convient dans ce contexte
de mentionner en particulier I’étude critique de F. Van Steenberghen’. En
effet, cette longue recension contient plusieurs mises au point et réflexions qui
auraient au moins mérité une mention. Le méme auteur avait d’ailleurs publié
un article sur les relations entre le thomisme lovanien et celui de Gilson, étude
qui donne une appréciation trés différente de celle qu’esquisse de Lubac’. La
pierre d’achoppement entre Gilson et Van Steenberghen, mais aussi entre de
Lubac et le philosophe belge, concerne une nouvelle fois I’idée de philosophie
chrétienne. Comme ses prédécesseurs lovaniens, Van Steenberghen a énergi-
quement défendu I’autonomie de la philosophie (et selon ses propres termes

67 A propos de ce dernier point, ¢f. M. BoraHesi (éd.), Cher collégue et ami, op.
cit., lettre 7, p. 92-93. En ce qui concerne 1’appréciation gilsonienne de la pensée de
Teilhard, on peut également lire la lettre qu’il a écrite a André Boulet le 12 mai 1969.
Dans cette lettre, Gilson dit qu’il « abomine » Teilhard qui « fait partie des symptomes de
ce cancer généralisé » qui menace 1’église catholique. Toutefois il reconnait: «j’ai eu des
violences, je les ai toutes regrettées t6t ou tard». Ce document est publié dans Aletheia.
Lettre d’informations religieuses, V¢ année, n° 64, octobre 1964.

68 E. GILsON/J. MARITAIN, op. cit., lettre 96 (décembre 1966), p. 231. Le constat
suivant est encore plus découragé (Massimo BoRrGHEsI [éd.], Cher collégue et ami, op.
cit., lettre 13, p. 104): «Je ne me sens pas tenu de me battre pour une Eglise qui ne veut
pas de moi comme soldat. Je vais me retirer dans I’asile de I’histoire des idées ou de la
philosophie pure.»

% 11 est sans doute opportun de signaler qu’il existe depuis 2009 une « International
Etienne Gilson Society» qui publie depuis 2012 le site Studia gilsoniana (http://www.
gilsonsociety.pl/studia-gilsoniana).

" Le Thomistenlexikon, éd. par David BErGER et Jorgen VuGeNn, Bonn, nova &
vetera, 2006, donne une idée (quoique encore partielle) de la diversité internationale du
thomisme au XX° siécle.

' «Les lettres d’Etienne Gilson au P. de Lubac», Revue philosophique de Louvain
87 (1989), p. 324-331.

7 «Etienne Gilson et I’Université de Louvain», Revue philosophique de Louvain
85 (1987), p. 5-21. Van Steenberghen qualifie plusieurs présentations de « pur roman»
(p- 328), cf. aussi p. 329: «Nous voila de nouveau en plein roman». On peut, sans doute,
ne pas partager les vues du professeur lovanien mais il faudrait alors les réfuter !



NOTULE SUR LA CORRESPONDANCE PUBLIEE D’E. GILSON 381

11. Note conjointe sur quelques autres lettres de Gilson™

En plus des collections importantes dont nous venons de parler, il existe
encore quelques lettres éparses dont il convient de dire un mot pour compléter
le dossier. Entre décembre 1933 et avril 1935, Gilson a adressé quatre lettres a
Marc Bloch (1886-1944), candidat a la succession de Camille Jullian au College
de France (publiées dans Esprit 19 [1951] p. 456-457, 459, 462-463, 467,
469-470). Dans cet échange (six lettres de Bloch a Gilson), il est exclusivement
question de cette candidature qui n’a d’ailleurs pas abouti. La lettre que Gilson
adresse le 11 mars 1951 a Albert Béguin, alors directeur de la revue Esprit,
concerne ce que Béguin, en publiant cette lettre, appelle «1’affaire Gilson».
I1 s’agit d’une polémique déclenchée contre le philosophe par les catholiques
américains, ensuite par le Figaro, Carrefour et la presse néo-maurassienne suite
a la demande de Gilson d’une mise a la retraite anticipée au Collége de France
et en rapport avec des propos, jugés défaitistes, prétés a Gilson en relation
avec son départ de France. La lettre de Gilson explique qu’il a depuis 26 ans
assuré¢ des enseignements en France et a 1’étranger. Dans ce contexte, il faut
¢galement mentionner les lettres de Gilson du 9 février dans Le Figaro, ainsi
que du 22 février et du 8 mars dans Le Monde. D’une autre nature est la lettre
d’hommage que Gilson écrit a ’occasion du 60¢ anniversaire de Karl Barth
(1866-1968), publiée dans Hommage et reconnaissance®. Outre ’hommage
a celui qui a «horreur des compromissions», on lit dans cette lettre la phrase
instructive : « Ce ne sont ni Kant, ni Schleiermacher, ni méme Kierkegaard qui
ont les paroles de la vie éternelle, et Dieu ne s’est pas incarné en saint Thomas
d’Aquin pour nous sauver.» Pour terminer, il convient de mentionner la lettre
a Charles Du Bos (1882-1939)®!, ainsi que celle adressée au pape Paul VI,
La lettre 2 Du Bos le remercie de I’envoi d’un de ses livres, mais elle contient
surtout cette sentence remarquable: «Nous tenons moins a la vérité qu’a la
voie par laquelle nous I’atteignons. »

7 Je remercie Florian Michel d’avoir attiré mon attention sur ces documents dont la
portée est plus historique que philosophique.

8 J.-J. voN ALLMEN (éd.), Hommage et reconnaissance. Recueil de travaux publiés
a l'occasion du soixantiéme anniversaire de Karl Barth, Neuchitel/Paris, Delachaux &
Niestlé, 1946, p. 41-42.

81 Lettre publiée dans: Cahier Charles Du Bos 9 (1964), p. 36.

8 QOsservatore Romano, 24.08.1968 ; France catholique 30.08.1968.



382 RUEDI IMBACH

«dénoncé les erreurs historiques et doctrinales commises par Gilson, ainsi que
les conséquences désastreuses des théses qu’il a défendues » 7).

9. 1l faut noter qu’a mon avis ce sont les trés amples commentaires de
Lubac aux lettres de Gilson qui constituent la valeur principale de ce volume.
Pour commencer, ces commentaires contiennent un nombre impressionnant
d’informations tant sur le contexte des lettres et leur contenu que sur leur signi-
fication scientifique. Cette richesse pour ainsi dire objective est complétée par
les appréciations personnelles du commentateur, appréciations qui révelent un
observateur a la fois vivace et critique. J’ose affirmer que cet ensemble (lettres,
commentaires et documents annexes) fait de ce volume un témoin fascinant de
I’histoire intellectuelle francaise du XX¢ siécle.

10. Notre trop rapide survol de I’ensemble des lettres publiées d’Etienne
Gilson permet d’identifier certaines constantes parmi les préoccupations de ce
philosophe et historien. Il me semble qu’il est possible de trouver d’abord une
volonté, de plus en plus clairement affirmée au cours du temps, de retrouver
I’authentique pensée de Thomas d’Aquin: «Le seul salut est dans le retour a
saint Thomas.»™ Cette démarche est liée a la promotion de ce que Gilson
appelle la philosophie chrétienne qui, selon lui, est non seulement une philo-
sophie de I’étre, mais qui repose finalement sur la révélation du nom de Dieu
en Exode 3,14. Rien de surprenant a ce que ce primat de I’étre aille de pair avec
ce qu’il faut bien appeler le primat de la théologie : « Ma conclusion, et je pense
’aller dire a Rome; ¢’est Zuriick zur Theologie. » "° Le refus d’une philosophie
indépendante de la foi et de la théologie manifeste I’une des convictions philo-
sophiques majeures de Gilson, dont la «philosophie d’aujourd’hui tient tout
entiére & intérieur de ce que je crois» %, et qui soutient: «La foi de I’Eglise
n’est pas suffisante pour I’intelligence de saint Thomas d’Aquin mais elle y est
nécessaire. » '

Une telle position a I’avantage d’€tre claire, mais il n’est pas moins
clair qu’elle est difficilement acceptable pour un regard critique qui tente de
comprendre 1’histoire de la philosophie comme une histoire de la raison %,

3 «Les lettres», art. cit., p. 328.

™ H. pe LuBac/E. GILSON, op. cit., lettre 1, p. 59.
s «Correspondance Gilson - Labourdette », op. cit., p. 502.
" Le philosophe et la théologie, Paris, Vrin, 2005, p. 11.
7 Ibid., p. 188.

8 Cette incompatibilité apparait encore plus clairement quand Gilson affirme (ibid,
p. 205): « Toute philosophie chrétienne qui cesse de reconnaitre le primat de la foi se
noie dans la dispersion des philosophies paiennes.» Ce n’est pas 1’objectif de cette
notule de discuter ce que 1’on peut bien appeler les options fondamentales du gilsonisme,
notamment la doctrine de la philosophie chrétienne liée au primat de I’étre et de la
théologie. Sans nier I’opportunité et méme la nécessité d’une telle discussion, elle ne
dépasserait pas seulement le cadre de cet article mais également sa visée, qui est d’abord
informative.

<



	Étude critique : notule sur la correspondance publiée d'Étienne Gilson

