Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)
Heft: 4
Artikel: Etude critique : comment justifier la tolérance? : A propos du livre de

Marc-Antoine Dilhac, La tolérance, un risque pour la démocratie?
Théorie d'un impératif politique

Autor: Maillard, Nathalie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 359-369

ETUDE CRITIQUE

COMMENT JUSTIFIER LA TOLERANCE ?

A propos du livre de Marc-Antoine Dilhac,
La tolérance, un risque pour la démocratie ?
Théorie d’un impératif politique'

NATHALIE MAILLARD

Résume

Pourquoi tolérer des discours que nous désapprouvons ou que nous jugeons
sans valeur ? Quelles limites doit-il y avoir a la liberté d’exprimer ses opinions
personnelles et de vivre selon sa propre conception du bien ? S appuyant a la
fois sur ’armature théorique développée par John Rawls dans sa théorie de
la justice et sur les réflexions de Will Kymlicka dans le domaine du multicul-
turalisme, Marc-Antoine Dilhac propose dans son ouvrage une justification
de la tolérance comme principe politique. Tout en examinant de nombreux cas
pratiques, [’auteur tire toutes les conséquences pour son sujet d'une démarche
Jfondeée sur les principes normatifs qui définissent la démocratie libérale.

1. Introduction

Dans un contexte ou, au sein des sociétés occidentales, la libéralisation des
meeurs et les phénomenes de migrations suscitent de plus en plus souvent des
mouvements de crispations idéologiques ou culturelles, Marc-Antoine Dilhac
traite, dans son premier ouvrage, de la difficile question de la justification de
la tolérance.

L’ambition du livre de Dilhac est de proposer une théorie de la tolérance
qui soit en adéquation avec les exigences d’une démocratie authentique. Les
sociétés modernes, nous rappelle 1’auteur, sont caractérisées par le pluralisme
axiologique : les citoyens ne partagent pas tous les mémes croyances, opinions,
ou modes de vie. La tolérance —entendue ici comme un principe politique et non
comme une vertu personnelle — consiste a permettre a chaque citoyen de penser

! M-A. DILHAC, La tolérance, un risque pour la démocratie ? Théorie d'un impératif
politique, Paris, Vrin, 2014, 231 p.



360 NATHALIE MAILLARD

et de vivre comme il I’entend dans la mesure ou il ne cause pas de tort a autrui.
Ainsi envisagée, la tolérance est une valeur libérale qui permet, selon ’auteur,
de réaliser un idéal d’inclusion de tous les citoyens au sein d’une méme société
politique : « Dans le monde moralement fragmenté de la démocratie contempo-
raine, caractérisé par le conflit des valeurs et des croyances, la tolérance réalise
I’idéal d’un monde politique commun par-dela la différence, ou plutot dans la
diftérence.» (p. 9)

La tolérance, précise Dilhac, est un idéal seulement négatif. Elle n’exige
pas des citoyens qu’ils reconnaissent la valeur des croyances ou modes de vies
qu’ils ne partagent pas, voire qu’ils jugent répréhensibles. Elle leur demande
seulement d’accepter que I’Etat n’utilise pas la contrainte pour réprimer des
opinions ou des modes de vie qu’il désapprouve. Cet idéal de tolérance, ajoute
encore 1’auteur, est «étroitement lié a 1’exigence de justification propre aux
systémes démocratiques libéraux dans lesquels les citoyens participent a 1’éla-
boration des normes publiques et a leur interprétation.» (p. 9) Il implique que
toute regle d’exclusion qui n’est pas acceptable pour ’ensemble des citoyens
soit rejetée. Il est donc 1ié & la fois a la question de la légitimité des principes
politiques et au theme de la neutralité.

Pour construire sa théorie de la tolérance, Dilhac s’appuie sur la structure
argumentative développée par John Rawls dans sa théorie de la justice. Il
compléte toutefois le libéralisme politique de Rawls, insuffisant sur la question
des différences culturelles, par la théorie multiculturaliste de Will Kymlicka.
C’est dans ce cadre de pensée que sont examinés de nombreux problémes
concrets, allant de la question du blasphéme a celle du voile islamique en
passant par celles du mariage homosexuel et des «accommodements raison-
nables » % pratiqués a I’égard de certaines communautés.

2. Tolérance et vérité

Dilhac affirme trés t6t dans son ouvrage qu’une «théorie cohérente de
la tolérance doit s’affranchir de la question de la vérité» (p. 18). Autrement
dit, ce n’est pas parce qu’une croyance est vraie, ou parce qu’on ne peut pas
démontrer qu’elle est fausse, qu’on doit la tolérer; ce n’est pas non plus parce
que la défense d’un espace de liberté de pensée et d’expression le plus large
possible permet de progresser sur le chemin de la vérité que la tolérance doit
étre promue. Dans le premier chapitre, Dilhac expose d’abord les difficultés
internes que présentent les justifications épistémiques de la tolérance proposées
notamment par John Stuart Mill et Karl Popper. 11 conclut que la position de
ces auteurs permet au mieux de fonder une éthique de la connaissance au sein

2 L’«accommodement raisonnable» consiste a assouplir une norme généralement
applicable afin que les individus ou les communautés pour lesquels cette norme repré-
sente un obstacle a I’exercice de leur mode de vie ne soient pas discriminés.



COMMENT JUSTIFIER LA TOLERANCE? 361

de laquelle la tolérance est un instrument au service de la vérité. Mais elle ne
permet en aucun cas d’expliquer pourquoi la tolérance est un concept politique
nécessaire dans des sociétés marquées par le pluralisme axiologique.

Afin de fonder une conception de la tolérance séparée de la question de la
vérité, 1’auteur se tourne vers le libéralisme politique de Rawls. Il envisage des
lors la tolérance comme I’«expression du raisonnable». Qu’est-ce que cela
signifie ? Dans sa théorie de la justice, Rawls congoit les citoyens comme étant
des personnes a la fois rationnelles et raisonnables. Ils sont rationnels dans la
mesure ou ils possedent une conception du bien qu’ils essaient de réaliser. Il
sont par ailleurs raisonnables car ils acceptent deux idées: (i) ils reconnaissent
le fait du pluralisme et: (i1) ils considerent que le systéme politique est un
systéme de coopération entre des personnes qui se reconnaissent mutuellement
comme libres et égales.

Rawls prend au sérieux le fait que les citoyens ont des conceptions du bien
différentes et qu’ils souhaitent tous avoir la possibilité de vivre en conformité
avec elles. La question n’est pas de savoir laquelle est vraie, mais plutdt de
savoir comment faire coexister ces différentes revendications. Un Etat intolérant
— ¢’est-a-dire un Etat qui empécherait 1’expression de certaines conceptions du
bien — serait a la fois injuste et illégitime. Injuste, parce qu’il ne traiterait pas
tous les citoyens en égaux. Illégitime, parce que certains citoyens — ceux dont
les conceptions du bien dominent — soumettraient d’autres citoyens a des régles
qui seraient inacceptables pour eux. Ils les traiteraient comme des sujets et non
comme des partenaires dans la coopération.

Pour mieux comprendre la justification déontologique de la tolérance
proposée par Rawls, Dilhac revient en détail, dans le chapitre II, sur la théorie
du contrat social développée par le philosophe américain. «La conviction de
Rawls est que la méthode du contrat social permet seule de justifier des droits
qui sont indépendants de finalités morales controversées, d’exprimer adéqua-
tement les attentes des personnes qui se pergoivent comme libres et égales entre
elles [...].» (p. 68). Rawls imagine une situation idéale, la position originelle,
dans laquelle les citoyens sont placés pour déterminer les principes de justice.
Afin qu’elle ne soit pas qu’une discussion entre des individus essayant de
favoriser leurs intéréts particuliers, mais une délibération entre des personnes
qui se considerent comme libres et égales, les participants sont soumis dans
la position originelle & des contraintes raisonnables: ils ignorent par exemple
leur situation sociale ou la conception du bien qu’ils défendent. Selon Rawls,
soumises a de telles contraintes, les personnes ne pourront qu’accepter un
principe de tolérance: «Le seul principe que les personnes dans la position
originelle puissent reconnaitre est celui de la liberté de conscience égale pour
tous. Elles ne peuvent mettre en danger leur liberté en permettant que les
doctrines morales et religieuses dominantes persécutent ou répriment les autres
a leur guise»°.

3 1. RawLs, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1987, p. 242.



362 NATHALIE MAILLARD

3. Tolérance, neutralité et usage public de la raison

Pour finir de construire son armature théorique, Dilhac faitle lien, au chapitre
111, entre I’idée de tolérance et celles de neutralité et de raison publique. Pour
le libéralisme politique, 1’Etat doit étre neutre au sens ou il doit se contenter
de permettre la coexistence des libertés individuelles sans promouvoir une
conception particuliére du bien. La neutralité dont il est question ici est la
neutralité de but, que I’auteur distingue au préalable de la neutralité des effets
et de la neutralité¢ procédurale. «L’idée de tolérance démocratique est indis-
sociable de I’idée de neutralité de la conception politique de 1’espace public:
neutre idéologiquement, I’Etat poursuit des buts strictement politiques et
laisse les individus organiser leur vie conformément a leur conception, leurs
croyances, leur projet de vie.» (p. 127)

La laicité, qui, nous rappelle Dilhac, est un concept plus étroit que celui
de tolérance, peut toutefois également étre associée a 1’exigence de neutralité :
elle désigne la neutralité confessionnelle de I’Etat. Dans la conclusion de son
ouvrage, |’auteur attire toutefois I’attention sur deux interprétations qui peuvent
étre faites de la laicité. Il distingue la «laicité libérale », qui insiste précisément
sur la neutralité confessionnelle de 1’Etat et sur la liberté de conscience, et la
«laicité communautarienne » qui vise davantage a promouvoir la sécularisation
des individus que la liberté de conscience (p. 205). C’est la voix de la «laicité
communautarienne» qui s’exprime en France par I’intermédiaire de ceux qui
militent pour I’interdiction du port du voile dans les lieux publics. Or, pour
le philosophe, cette forme de laicité, qui vise au fond a imposer une certaine
conception du bien, est intolérante. Elle viole par ailleurs la neutralité formelle
de I’Etat, puisqu’elle s’applique aux signes extérieurs d’une religion particu-
liére — la religion musulmane — et non aux signes extérieurs d’autres religions
ou appartenances culturelles.

L’appel a un usage public de la raison est intrinsequement li€ a 1’idéal de
neutralité. La raison publique désigne une forme de raisonnement moral qui
impose des contraintes a la maniére dont il est légitime de délibérer dans le
domaine des questions politiques. C’est ce type de raisonnement que, selon
Rawls, doivent adopter les représentants du gouvernement ainsi que les
citoyens en général lorsqu’ils déliberent de questions politiques sur le forum
public. L’usage public de la raison n’est toutefois pas requis dans toutes les
questions politiques. Son champ d’application se limite aux jugements portant
sur des questions constitutionnelles essentielles (constitutional essentials) et
les principes fondamentaux de justice. Il est donc requis lorsque la délibération
porte sur la structure de base du gouvernement, les droits et libertés fondamen-
tales ainsi que les principes concernant les inégalités sociales et économiques
(justice distributive).



COMMENT JUSTIFIER LA TOLERANCE? 363

L’idée de raison publique définit le type de considérations qui peuvent étre
invoquées quand il s’agit de décider des questions fondamentales de justice.
Quelles sont ces considérations ? Les raisons publiques s’opposent tout d’abord
aux raisons non publiques: ces derniéres désignent les raisons compréhensives
relatives a des doctrines religieuses, philosophiques ou morales controversées.
Une justification publique est donc une justification neutre du point de vue du
bien. Mais la raison publique ne se définit pas uniquement par exclusion des
conceptions controversées de la vie bonne; elle a aussi un contenu spécifique.
La raison publique englobe notamment les principes et valeurs qui dépendent
de la conception de la personne comme libre et égale: I’égale liberté civile et
politique, I’égalité des chances et I’égalité sociale et économique.

De fait, méme lorsqu’un débat touche a des questions constitutionnelles
essentielles, les citoyens se limitent rarement a présenter des raisons stric-
tement politiques. Dilhac souligne par exemple que les arguments théologiques
invoqués en France dans les débats entourant le mariage homosexuel ne sont
pas, dans la perspective rawlsienne qui est la sienne, recevables dans I’espace
public. Le philosophe releéve toutefois une difficulté dans I’approche de Rawls.
Si la question du mariage homosexuel peut étre résolue en se limitant a des
arguments strictement politiques — issus de 1'usage public de la raison — ce
n’est pas le cas de tous les problémes publiquement débattus. Dans le cas de
I’avortement, par exemple, la question du statut de I’embryon ne pourra étre
tranchée sans faire recours a des questions philosophiques fondamentales:
celles concernant le statut ontologique de I’embryon. Dilhac compléte ici
Rawls en affirmant que si les citoyens ont bien le devoir de s’en tenir a des
justifications politiques dans le débat public, il peut s’avérer 1égitime, lorsque
le sujet disputé ne permet pas de faire autrement, de faire appel a des raisons
issues de conceptions particuliéres du bien.

4. Les limites de la liberté d’expression

Pour mettre la conception rawlsienne de la tolérance a I’épreuve de cas
pratiques, Dilhac revient dans le second chapitre sur 1’affaire des carica-
tures de Mahomet.* La théorie de Rawls, affirme 1’auteur, «fournit, dans le
cadre démocratique, une justification théorique de la tolérance appliquée au
blasphéme » (p. 83). Soumises aux contraintes de raisonnabilité, les personnes
qui délibérent dans la position originelle refuseront de légitimer 1’'usage de
la force publique pour punir I’expression de propos critiques a 1’égard de
certaines religions.

* En septembre 2005, le quotidien danois Jyllands-Posten publie douze dessins
représentant le prophéte Mahomet. Ces dessins susciteront une vive réaction de la part
de la communauté musulmane.



364 NATHALIE MAILLARD

L’affaire des caricatures de Mahomet est-elle réglée pour autant ? Pas
vraiment, continue Dilhac. Car dans les sociétés démocratiques actuelles, ce
n’est pas I’interdiction de blasphémer mais bien la /iberté de blasphémer qui
est considérée comme une forme d’intolérance. En effet, les propos blasphé-
matoires sont percus comme [’expression d’un manque de respect a 1’égard
des croyants. Ils sont vécus comme des offenses et des atteintes a leur dignité.
C’est pour cette raison que, méme dans les démocraties libérales, certaines
dispositions légales permettent de punir le blaspheme, au nom de son caractere
discriminatoire et injurieux.

Comme le souligne Dilhac, nous nous retrouvons dés lors devant un
conflit entre la liberté d’expression et la protection de la dignité des personnes.
Comment trancher ? Pour résoudre ce dilemme, le philosophe retourne a la
théorie de Rawls. Selon Rawls, tout acte de liberté de conscience et d’expression
est justifié tant qu’il ne porte pas atteinte a la liberté d’un autre. Autrement dit,
on ne peut interdire certains discours que s’ils sont susceptibles de causer du
tort. La notion de «tort» doit étre comprise ici comme une réduction de la
«valeur» de la liberté d’une personne, c’est-a-dire une réduction de sa capacité
a exercer pleinement sa liberté. Ainsi, reléve Dilhac, les injures et les calomnies
directes qui visent a dégrader I’image d’une personne doivent €tre réprimées,
car elles conduisent a limiter son champ d’action et ses possibilités de coopé-
ration dans la société.

On comprend des lors que le sentiment d’offense n’est pas suffisant pour
faire interdire certains discours ; il faut qu’une atteinte a la valeur de la liberté
soit également avérée. Par ailleurs, ajoute Dilhac, le principe général défendu
par Rawls est encadré par une régle qui stipule que, dans certains cas, la
protection des libertés 1I’emporte sur la protection de la dignité, méme si cela
affecte la valeur de la liberté. Cette regle affirme plus précisément que pour ce
qui concerne les actes qui contribuent a I’exercice des facultés nécessaires a la
citoyenneté démocratique, la liberté ne peut étre restreinte. Ainsi, la liberté de
la presse de critiquer le gouvernement ne peut, par exemple, étre limitée, car
cette liberté a une valeur sociale importante. Il en va de méme de la liberté de
blasphémer. Pour Rawls, cette forme de liberté d’expression est nécessaire a la
discussion critique sur les valeurs et les différentes conceptions du bien.

Dans la perspective rawlsienne, la liberté d’expression ne peut en définitive
étre limitée que dans deux cas de figure. Premiérement, nous venons de le voir,
quand des propos qui n’ont pas de valeur sociale offensent directement des
individus et affectent la valeur de leur liberté. Deuxiémement, quand des propos
représentent une menace pour la sécurité de la société et du gouvernement. I1
s’agit de ’argument du «danger manifeste et imminent», sur lequel Dilhac
termine son analyse de 1’étendue qui doit étre laissée a la liberté d’expression.
C’est notamment a ’aune de ce principe que doit étre évaluée la 1égitimité
des discours intolérants ou extrémes. L’auteur reconnait que le risque que
représentent ces discours pour la société n’est pas facile a évaluer et que cette
dimension d’incertitude ne peut étre dépassée. Il conclut toutefois en faveur de



COMMENT JUSTIFIER LA TOLERANCE? 365

la tolérance : «Certains citoyens peuvent faire un usage déplaisant de la liberte,
parfois méme insupportable, mais cela ne constitue pas une raison suffisante pour
limiter la tolérance a leur égard : sans la possibilité de faire un usage déplaisant de
la liberté, il n’y a tout simplement plus de démocratie». (p. 109)

5. Tolérance et accommodements raisonnables

Dans le chapitre IV, Dilhac s’efforce de poser les fondations d’une attitude
tolérante a 1’égard des demandes d’exemptions & certaines régles sociales
formulées par des communautés particuliéres. L’auteur revient notamment sur
I’affaire Yoder, du nom d’une famille appartenant & une communauté amish
du Wisconsin, qui, en 1968, a demandé a pouvoir retirer ses enfants de I’école
publique apres la fin du college (14 ans) alors que la loi sur I’instruction
publique de I’Etat du Wisconsin impose une scolarisation jusqu’au lycée (16
ans). Les parents souhaitaient que leurs enfants réintégrent la communauté,
afin de leur transmettre plus facilement leur foi et leur mode de vie. La Cour
supréme du Wisconsin, soutenue par la Cour supréme des Etats-Unis, a rendu
un arrét favorable aux parents Yoder. Mais cela était-il justifi¢ ?

L’argumentation que développe ici Dilhac se maintient dans le cadre de
la théorie rawlsienne de la justice, mais 1’auteur ’enrichit de considérations
culturelles. Suivant en cela Kymlicka, I’auteur adopte tout d’abord I’idée que le
contexte communautaire est essentiel & la formation de 1’identité et a 1’exercice
de I’autonomie. Si les libéraux prennent au sérieux la liberté que possede
chaque individu de vivre conformément a sa conception du bien, ils doivent
aussi tenir compte du contexte culturel qui permet la réalisation de la vie bonne.
Dilhac attire ensuite notre attention sur la distinction qu’il faut opérer entre les
principes constitutionnels et les régles de niveau inférieur: dans une société
déterminée, ces derniéres ne peuvent étre culturellement neutres. Le calendrier
des vacances scolaires ou les congés hebdomadaires, par exemple, reflétent un
contexte culturel. Or, pour les communautés minoritaires, ces regles sociales
peuvent parfois représenter des obstacles a I’exercice de leur mode de vie.

I1 ne s’agit pas d’affirmer que, dans les sociétés libérales, chaque commu-
nauté devrait étre soumise a une législation spécifique. «[L]a tolérance, €crit
Dilhac, ne réclame rien de plus que la possibilité pour les individus et les
groupes de vivre selon leur conception du bien sans étre accablés par des lois
et des réglements de la majorité, qui les excluent sur la base de ’appartenance
culturelle et religieuse. » (p. 170) Pour illustrer son propos, I’auteur évoque le
cas d’un enfant sikh qui, en Angleterre, n’avait pu intégrer une école réputée
en raison du code vestimentaire imposé. Dans cette situation, il est légitime,
selon Dilhac, de juger discriminatoire le réglement de cette école, puisqu’il
contrevient, pour des motifs religieux, au principe d’égalité des chances’.

5 C’est d’ailleurs ce que fit la chambre des Lords.



366 NATHALIE MAILLARD

Dans 1’affaire de la communauté amish, on peut également dire que I’Etat
du Wisconsin, en fixant I’dge auquel prend fin 1’école obligatoire, impose
aux parents Yoder une restriction a leur liberté de vivre selon leur conviction
religieuse. Reste a savoir si cette restriction est ou non légitime. Pour Dilhac,
la charge de la preuve incombe ici a I’Etat; c’est 4 lui de démontrer que la
liberté est légitimement restreinte par un «intérét impérieux». Le philosophe
revient alors a Rawls et aux exigences du libéralisme politique. Il soutient
que le développement des capacités intellectuelles qui doivent permettre aux
enfants de devenir a la fois des citoyens critiques et des individus autonomes
représente ici un «intérét impérieux» de I’Ftat qui justifie de refuser la
demande d’accommodement des parents Yoder. Et cela méme si ce refus
conduit a rendre I’intégration des adolescents dans leur communauté d’origine
plus difficile: «Si les jeunes personnes exercent leur raison pour examiner les
conceptions religieuses que leurs parents leur imposent, ainsi que les attache-
ments culturels qui les lient & leur communauté, c’est une conséquence que
le libéralisme politique ne cherche pas a obtenir mais qu’il ne peut non plus
chercher a éviter.» (p. 193).

6. Critique: des tensions internes a la théorie de Rawls

L’argumentation de Dilhac se développe dans le cadre de la théorie rawlsienne
de la justice. Si I’auteur met parfois en évidence les limites de cette théorie, il
balaie toutefois un peu rapidement certaines difficultés et passe sous silence des
tensions internes a la position méme de Rawls concernant la tolérance.

On I’a vu, lauteur insiste dans le premier chapitre sur I’exigence de
séparation du politique et de la vérité. Or, on peut légitimement se demander si
cette exigence — qui, pour Rawls, doit s’appliquer non seulement aux délibé-
rations politiques réelles mais a la théorie politique elle-méme (p.47) — est
entiérement réalisée dans son propre systéme. Tout I’édifice de la théorie
du philosophe américain repose en effet sur une certaine conception de la
personne, héritée de Kant. Rawls a bien sir insisté sur le fait qu’il s’agissait
d’une conception normative et politique, issue de la maniére dont les
citoyens se considerent dans les sociétés démocratiques quand se posent des
questions de justice, et non d’une conception métaphysique de la personne.
Il n’en demeure pas moins que, toute normative qu’elle soit, cette maniere
de concevoir la personne — qui détermine aussi la nature des biens premiers a
distribuer — véhicule certaines idées sur la nature humaine. S’il n’y a pas, chez
Rawls, de théorie englobante de la nature humaine, on peut toutefois parler,
selon la formule de Bernard Baertschi, de « mise métaphysique» 6. Une autre
conception de la personne conduirait & une conception différente de la justice.

¢ B. BaertscHl, Enquéte philosophique sur la dignité. Anthropologie et éthique des
biotechnologies, Genéve, Labor et Fides, 2005, p. 37.



COMMENT JUSTIFIER LA TOLERANCE? 367

Dans la discussion sur les limites de la liberté d’expression, d’autres
problémes surgissent autour du conflit identifi¢ par Dilhac entre la tolérance et
le respect dii aux personnes. Le «respect dii aux personnes », il faut le préciser,
doit étre entendu ici dans le sens de la protection de leur sentiment de dignité
personnelle et d’estime de soi, non du respect de leurs droits (p. 87)’. Dans
le chapitre II, Dilhac affirme successivement deux principes qui accordent
davantage de valeur a la liberté d’expression qu’au respect dii aux personnes:

1. La liberté d’expression peut étre légitimement limitée dans le cas
ou elle est exercée pour diffamer ou injurier intentionnellement des
personnes concretes et que I’offense ainsi causée peut étre assimilée a
un tort — c’est-a-dire dans le cas ou elle conduit a une restriction de la
valeur de la liberté pour ces personnes.

2. Meéme si I'expression d’opinions religieuses, morales et politiques
peut affecter la valeur de la liberté des personnes, dans la mesure ou
ces opinions ont une valeur sociale, il n’y a pas de raison de restreindre
la liberté d’expression au nom du respect dii aux personnes.

D’une maniére classique pour la pensée libérale, le premier principe affirme
que ’offense — la violation du respect dans le sens défini plus haut — ne suffit
pas a limiter la liberté¢ d’expression; il faut aussi qu’un tort soit causé. Or, la
frontiére entre I’offense et le tort peut €tre difficile a établir. Il y a, par exemple,
de bonnes raisons de penser que si une religion est constamment la cible des
médias, les individus qui adhérent a cette religion se sentiront eux-mémes
dénigrés — ce qui pourrait en soi affecter leur liberté effective. Par ailleurs, ces
individus risquent d’étre progressivement considérés par les autres comme des
citoyens de seconde zone, ce qui conduira a diminuer leur possibilité d’inter-
action avec eux et, ainsi, la valeur de leur liberté. Cette difficulté & mesurer
I’impact que I'offense peut avoir sur I’exercice effectif de la liberté d’une
personne est d’ailleurs évoquée par Dilhac dans la discussion conclusive de
son deuxiéme chapitre (p. 108).

Le deuxiéme principe secondarise encore davantage la question de la
protection des sentiments de dignité personnelle et d’estime de soi, puisqu’il
affirme que méme dans certains cas ou I’offense conduit & un tort, la liberté
d’expression ne peut étre limitée. Or, ce peu de poids accordé au respect des
personnes s’avére problématique du point de vue de la théorie rawlsienne
elle-méme. On sait en effet que I'un des biens premiers mis en avant par le
philosophe américain est le respect de soi. «[Le respect de soi], écrit Rawls,

7 Ce qui est, selon Dilhac, une interprétation fautive de I’idée d’«égal respect».
Mais cela ne veut pas dire, ajoute I’auteur, que la revendication d’étre protégé contre
les atteintes a I’estime de soi — le «respect» dans son sens modifi¢ ou étendu — soit
illégitime.



368 NATHALIE MAILLARD

comporte le sens qu’un individu a de sa propre valeur, la conviction profonde
qu’il a que sa conception du bien, son projet de vie valent la peine d’étre
réalisés.»® Lorsque le respect de soi est entamé, la confiance nécessaire a
toute entreprise disparait. Le sentiment qu’a un individu de sa propre valeur,
ajoute par ailleurs le philosophe, dépend de I’appréciation de ses concitoyens.
Ce sentiment disparaitra s’il se sent constamment critiqué ou rabaiss€. Rawls
conclut que la capacité a s’estimer soi-méme est un bien si important que
«dans la position originelle, les partenaires chercheront a éviter a tout prix les
conditions sociales qui minent le respect de soi-méme»°. Tolérer des discours
qui, méme s’ils visent des entités abstraites comme une religion ou d’autres
types de croyances, peuvent s’avérer offensants a 1’égard de certains individus,
est-il compatible avec 1’exigence d’éviter les conditions sociales qui pourraient
affecter le respect de soi ? Si I’on prend au sérieux I’importance accordée par
Rawls au respect de soi, ainsi que le lien de dépendance qu’il établit entre la
capacité a s’estimer soi-méme et celle de réaliser sa propre conception du bien,
il n’est pas certain que nous soyons conduits a défendre une liberté d’expression
aussi étendue que celle pronée par Dilhac. On doit en tous cas reconnaitre qu’il
existe, a I’intérieur méme de la théorie rawlsienne, un conflit entre 1’exigence
de protection d’une liberté d’expression la plus large possible et I’exigence de
préservation du respect de soi.

7. Conclusion

Dilhac propose une justification déontologique de la tolérance conforme a
I’orthodoxie libérale et en phase avec les exigences d’une société démocratique.
Congue comme un principe d’inclusion exprimant les exigences du «raison-
nable», la tolérance en faveur de laquelle plaide I’auteur n’est évidemment
pas absolue. Mais les raisons de la limiter doivent étre importantes: seuls
les principes de non-nuisance (principe du tort), de «danger imminent» et
d’«intérét impérieux » de I’Etat peuvent légitimement restreindre le droit des
individus a vivre, penser et s’exprimer comme ils I’entendent.

L’entreprise de Dilhac ne convaincra évidemment pas les adversaires du
libéralisme, en particulier ceux qui pensent que 1’Etat doit affirmer une certaine
conception du bien. Mais méme les esprits libéraux resteront peut-étre interdits
devant la difficulté — révélée notamment pas les louvoiements du second
chapitre — d’appliquer certains principes théoriquement séduisants, comme les
principes de non-nuisance et de danger imminent. En effet, comment, dans les
faits, déterminer de maniere adéquate quand il y a atteinte a ’exercice effectif
d’une liberté¢ ou quand un discours représente un danger grave et réel pour la
collectivité ? On pourrait aussi s’interroger sur le caractere suffisant ou non de

8 J. RawLs, Théorie de la justice, p. 479-480.
? Ieip., p. 480.



COMMENT JUSTIFIER LA TOLERANCE? 369

certains principes. Par exemple, le maintien de la cohésion sociale ne nécessite-
t-il pas que I’on protége les identités religieuses et culturelles au-dela du
principe de non-nuisance, par le biais d’un concept de respect plus étendu que
celui défendu par le libéralisme ? Enfin, certains chapitres laisseront perplexes
les esprits pragmatiques. Sur la question des accommodements raisonnables en
effet, ce sont moins les principes qui interrogent que leur applicabilité. L’Etat
peut-il accéder a toute demande d’exemption pour motifs de conscience?
Les exemples que proposent Dilhac concernent la religion, mais pourquoi ne
pas considérer également — comme le propose Brian Leiter dans un ouvrage
récent '’ — les demandes d’exemption aux régles généralement applicables pour
des motifs laiques ? L’inflation des demandes pourrait alors devenir, pour des
raisons pratiques encore une fois, tout simplement ingérable. La coloration
culturelle des institutions représente peut-étre une limite de fait a la neutralité
de I’Etat et, par conséquent, a un exercice idéal de la tolérance.

10 B. LEITER, Pourquoi tolérer la religion ? Une investigation philosophique et
Jjuridique, Genéve, Editions Markus Haller, 2014. L’auteur soutient dans cet ouvrage
que, du point de vue des demandes d’exemption, il existe une inégalité de traitement
illégitime entre les demandes fondées sur des motifs religieux et les demandes fondées
sur des motifs laiques.



	Étude critique : comment justifier la tolérance? : À propos du livre de Marc-Antoine Dilhac, La tolérance, un risque pour la démocratie? Théorie d'un impératif politique

