Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 4

Artikel: Formes précoces de l'idée moderne de tolérance religieuse chez
Sébastien Castellion

Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 345-358

FORMES PRECQCES DE L’ IDEE MODERNE
DE TOLERANCE RELIGIEUSE
CHEZ SEBASTIEN CASTELLION

PiErRRE BUHLER
Résumeé

Apres une breve présentation de la vie et de | 'ceuvre de Sébastien Castellion
(1515-1563), I’étude qui suit s’intéresse a mettre en évidence chez cet auteur
des formes précoces de l’idée moderne de tolérance religieuse. Méme s'’il
n’utilise pas le terme de tolérance lui-méme, sa maniére de critiquer ce
qu’il appelle le « forcement des consciences » et de défendre I'impunité des
hérétiques, notamment a l’occasion de [’exécution de Michel Servet a Genéve
en 1553, semble bien préparer de maniére intéressante la défense de la liberté
de conscience chez les penseurs des Lumiéres. Cet héritage de la modernité
précoce mérite d’étre réentendu dans toute son actualité, en une période
menacée par diverses formes d’obscurantisme.

A Pierre-André Stucki
Pour son 80° anniversaire
A célébrer avec une biere Castellion!

L’année 2015 aura été une année de prédilection pour commémorer les
anniversaires de divers événements ou figures d’intolérance a travers 1’histoire :
il y eut tout d’abord le centenaire du génocide arménien de 1915 ; en France, on
célébra le tricentenaire du décés de Louis XIV, responsable de la Révocation de
I’Edit de Nantes en 1685, qui déclencha de nouvelles vagues de persécutions
des huguenots, au nom du principe «Un roi, une loi, une foi»; finalement, ce
fut aussi le six-centiéme anniversaire de I’exécution sur le biicher de Jan Hus
a Constance le 6 juillet 1415. Pour compenser ces tristes commémorations, on
rappellera que 2015 fut aussi I’occasion de féter le cing-centiéme anniversaire
de Sébastien Castellion (1515-1563), un penseur de la Renaissance relati-
vement peu connu, mais qui, en diverses circonstances de sa vie, développa
des formes précoces de I’idée moderne de tolérance religieuse. Les pages qui
suivent ont pour but de rappeler quelques aspects de cette réflexion.

! Pour faire pendant a la biére Calvinus, produite en 2009 a ’occasion du 500°
anniversaire de Calvin, la Brasserie des Franches-Montagnes (BFM S.A., Saignelégier)
a brassé pour ’année 2015 la biere Castellion.



346 PIERRE BUHLER

Evoquer cette figure & 1’occasion de son cing-centenaire fait d’autant plus
sens que nous vivons aujourd’hui dans une période de forte recrudescence
de I'intolérance religieuse, sous des formes diverses. On se contentera de
mentionner ici les mouvances islamistes qui défraient la chronique par leurs
attentats et exactions, ou encore certains fondamentalismes protestants nord-
américains, en regain de succes, tant sur le plan de la morale que sur la scéne
politique ; mais on peut aussi penser au fondamentalisme hindou sévissant en
Inde, ou encore a des formes extrémes de judaisme orthodoxe, s’attaquant a des
¢glises chrétiennes en Israél.

1. Qui est Sébastien Castellion ?2

Rappelons briévement quelques données concernant sa vie et son ceuvre.
On ne sait pratiquement rien de son enfance et de sa jeunesse, sinon qu’issu
d’un milieu paysan, il est né en 1515 a Saint-Martin-du-Fresne, pres de Nantua,
a mi-distance environ entre Bourg-en-Bresse et Genéve. On le retrouve a
vingt ans au collége de la Trinité, a Lyon, ou il acquiert une formation dans
les langues anciennes. Sans que 1’on sache ses motivations ou les influences
subies, il adopte les idées de la Réforme. Est-ce parce que les persécutions des
protestants commencent qu’il semble devoir fuir Lyon ? Toujours est-il qu’on
retrouve sa trace en 1540 a Strasbourg, ou il rencontre Calvin et son cercle de
connaissances. Lorsqu’en septembre 1541, Calvin retourne a Genéve, I’une
des nombreuses tiches qui lui incombent est d’organiser 1’enseignement. Et
ainsi, Calvin fait appel a Castellion en tant que régent du collége de la ville
de Genéve. Mais deux querelles, portant sur I’interprétation du Cantique
des cantiques et sur la signification du motif de la descente aux enfers dans
le Symbole des apotres, vont envenimer les rapports entre les deux penseurs.
Marié et pere de famille, Castellion a besoin de plus d’argent que son maigre
salaire de régent; lorsqu’il demande a étre regu comme pasteur (alors qu’il
préchait déja réguliérement dans un faubourg de la ville), la compagnie des
pasteurs le lui refuse a cause de ses dissensions doctrinales avec Calvin.

2 Pour quelques indications sur la vie et I’ceuvre : tout d’abord, un classique de la fin
du XIXesiecle: F. Buisson, Sébastien Castellion, sa vie et son ceuvre (1515-1563),2 vol.,
Paris, Hachette, 1892 ; rééd. Geneve, Droz, 2010 ; études plus récentes : H. R. GUGGISBERG,
Sebastian Castellio, 1515-1563. Humanist und Verteidiger der religiosen Toleranz im
konfessionellen Zeitalter, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1997; U. GREMINGER,
Sebastian Castellio. Eine Biografie aus den Wirren der Reformationszeit, Zurich, Orell
Fiissli, 2015; ¢f. aussi le chapitre «Castellion ou la liberté de conscience (1562)»,
in: M. GRANDIEAN, La Réforme. Matin du monde moderne, Biére, Cabédita, 2016, p.
71-83. En ligne, on trouve une bonne présentation d’A. GouNELLE, dont je m’inspire en
partie (http://www.theolib.com/articles/castellion.html; 20.02.2016).



L’IDEE MODERNE DE TOLERANCE RELIGIEUSE 347

La situation a Geneve devenant de plus en plus difficile pour lui, Castellion
part s’installer a Bale, la ville humaniste, en 1545. 1l y vit d’abord dans des
conditions tres difficiles, gagnant sa vie et assurant 1’entretien des siens par
différents travaux manuels, puis comme correcteur d’imprimerie. C’est en
1553 seulement qu’il est nommé professeur de grec a 1I’Université, ce qui
lui assure enfin de quoi vivre dignement. Mais méme a Bale, les calvinistes
le poursuivent, I’accusent d’hérésie, concernant ses prises de position sur la
prédestination, a propos de ses traductions et commentaires de la Bible, et le
menacent de proces, si bien qu’il envisage méme un moment d’émigrer vers
la Pologne. Mais c’est finalement a Bale qu’il meurt, a I’dge de 48 ans, le 29
décembre 1563, quelques mois seulement avant Calvin.

Au terme d’une vie difficile, Castellion s’éteint tot3. Néanmoins, malgré
I’indigence et la brieveté de cette existence, 1’érudit humaniste a travaillé
infatigablement. Son ceuvre [’atteste de maniére impressionnante, méme si ses
écrits ne sont que partiellement publiés de son vivant et que plusieurs restent
inachevés, a I’image d’une vie trop t6t interrompue *. On peut distinguer diffé-
rents types de publications :

Il édite selon les reégles de I’humanisme de la Renaissance divers classiques
grecs, notamment Xénophon, Hérodote, Homeére, ainsi que des traités
médiévaux de mystique, comme la Théologie germanique ou le De imitatione
Christi de Thomas a Kempis.

Il publie des manuels scolaires, en particulier pour apprendre le frangais ou
le latin, qui sont restés longtemps en usage ; une forme privilégiée est celle des
dialogues, permettant probablement de faire jouer aux enfants de petites scénes
de théatre. Ainsi, il transpose en dialogues latins ou frangais de nombreux récits
bibliques °.

Il fait de nombreuses traductions, dont en particulier une traduction latine
de la Bible en 1551, puis une traduction frangaise en 1555°¢. Cette traduction
est tres originale, parce que le traducteur fait le choix d’utiliser le plus possible
la langue courante, pour faciliter I’acces des gens simples a la Bible. Cette
maniére de faire sera violemment critiquée du c6té de Genéve, ou I’on privi-
1égie la traduction d’Olivétan. En lien avec ces travaux de traduction, Castellion

3 MoNTAIGNE y fait allusion dans ses Essais, soulignant la honte qu’il éprouve a
ce qu’on ait laissé deux savants, dont Castellion, mourir de faim (Les essais, Paris,
Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade), 2007, p. 229): «J’entens avec une grande
honte de nostre siecle, qu’a nostre veue, deux trés-excellens personnages en sgavoir, sont
morts en estat de n’avoir pas leur saoul a manger: Lilius Gregorius Giraldus en Italie, et
Sebastianus Castalio en Allemagne: Et croy qu’il y a mil’hommes qui les eussent appelez
avec trés-advantageuses conditions, ou secourus ou ils estoient s’ils 1’eussent sceu. »

* Il revient a la Librairie Droz, de Geneve, le mérite insigne de nous permettre la
découverte de diverses ceuvres de Castellion, tant en latin qu’en frangais.

5 Edition récente : Dialogues sacrés. Premier livre, Genéve, Droz, 2004.

¢ Edition récente: La Bible, nouvellement translatée par Sébastien Castellion, Paris,
Bayard, 2005.



348 PIERRE BUHLER

rédige également des commentaires bibliques, que 1’on commence a découvrir
en traduction frangaise’.

Sur un plan théologique, Castellion rédige différents traités, souvent restés
inachevés, comme Dialogi quatuor, contenant une critique de la conception
calvinienne de la prédestination et qui sera édité par Faust Socin en 1578, ou
encore De arte dubitandi et confidendi, ignorandi et sciendi, édité pour la
premiere fois au XX¢ siecle seulement®. Cet ouvrage développe une herméneu-
tique biblique, qui précise comment il convient de lire les textes bibliques, et
une sorte d’épistémologie de la foi, qui décrit ce qu’elle est fondamentalement,
confiance vécue plutdt que connaissance surnaturelle, sans assurance ultime et
confrontée de manicre salutaire au doute, et souligne comment elle peut et doit
user de la raison dans I’accomplissement de ses taches concreétes.

Enfin, il faut mentionner les écrits qui vont nous intéresser de plus pres
dans la suite et qui relevent en somme de la philosophie politique, & savoir
les traités que Castellion rédige en lien avec des situations d’intolérance et
de violence, pour défendre les consciences violentées, y compris celles des
personnes déclarées hérétiques par certaines instances, ecclésiales ou étatiques.
On peut distinguer, dans cet ensemble de traités, les ouvrages que Castellion
écrit dans les années 1554-1555 en réaction a 1’exécution sur le biicher du
médecin espagnol Michel Servet a Genéve le 27 octobre 1553, et le petit écrit
Conseil a la France désolée de 1562, publié dans le contexte des affronte-
ments violents entre catholiques et protestants en France. Prenant des positions
risquées a cette époque, Castellion €crit sous le couvert de pseudonymes, et trés
souvent, comme nous le verrons, ses ouvrages ne trouveront pas d’imprimeur,
si bien qu’ils resteront inconnus du public plus ou moins longtemps, parfois
méme jusqu’au XX* siecle !

C’est ce groupe d’écrits que nous voulons maintenant observer de plus
pres, pour y déceler la manicre dont Castellion prend distance a 1’égard des
intolérances de son époque. Pour ce faire, nous nous laisserons guider par le
petit ouvrage que Castellion publie dans 1’avant-derniére année de sa vie, en
lien avec les affrontements guerriers entre catholiques et protestants. Dans sa
partie finale, ce traité reprend la question de I’impunité des hérétiques, ce qui
nous permettra de reprendre de maniere plus ramassée les theses des ouvrages
des années 1554-1555, en lien avec 1’affaire Servet. Ces deux motifs centraux

7" La Genése (1555), Genéve, Droz, 2003; Les livres de Salomon: Proverbes,
Ecclésiaste, Cantique des cantiques (1555), Genéve, Droz, 2008. En lien avec ce travail
biblique de Castellion, il faut mentionner: C. SkupieN DEKENS, Traduire pour le peuple
de Dieu. La syntaxe frangaise dans la traduction de la Bible par Sébastien Castellion,
Bdle, 1555, Geneve, Droz, 2009; cf. aussi: M.-C. GoMEez-GErRAUD (éd.), Sébastien
Castellion. Des Ecritures a ['écriture, Paris, Classiques Garnier, 2013.

® Traduction frangaise: De [’art de douter et de croire, d’ignorer et de savoir,
avec une introduction de P. Vassaux, Carriéres-sous-Poissy, La Cause, 1996. Sur cet
ouvrage, cf- V. ScHMID, « Eloge du doute chez Sébastien Castellion», Bulletin du Centre
protestant d’études 55/7 (2003), p. 3-30.



L’IDEE MODERNE DE TOLERANCE RELIGIEUSE 349

de la critique du forcement des consciences et de la défense de I’impunité des
hérétiques nous permettront de souligner I’actualité des prises de position de
Castellion sous 1’angle du théme de la tolérance®.

2. La critique du «forcement des consciences »

En automne 1562, en pleine guerre des religions en France, Castellion
publie, sans nom d’auteur et sans lieu d’édition, un petit ouvrage intitulé Conseil
a la France désolée'. Ce petit ouvrage, qui suscitera de vives critiques dans
les deux camps des belligérants (il sera notamment condamné par le Synode
national des Eglises réformées a Lyon en 1563), procéde selon une méthode
inspirée de la médecine. L’auteur commence par constater la maladie de la
France. S’adressant a celle-ci, il lui dit: « Tu sens bien les coups et plaies que
tu recois, cependant que tes enfants s’entretuent si cruellement; tu vois bien
que tes villes et villages, voire tes chemins et champs, sont couverts de corps
morts, tes riviéres en rougissent, et I’air en est puant et infect.» (p. 2). Si ’on
veut chercher un remede, «il faut faire comme les bons médecins qui, pour
guérir une maladie, cherchent toujours la cause, puis y appliquent remedes
contraires, suivant la régle générale, qui est que les maladies se guérissent par
leur contraire.» (p. 3) La cause recherchée est rapidement établie : « Je trouve
que la principale et efficiente cause de ta maladie, c’est-a-dire de la sédition et
guerre qui te tourmente, est forcement de consciences» (p. 4), et Castellion de
concrétiser cette thése par quelques événements récents qui I’illustrent, dont
notamment le massacre de Wassy en mars de la méme année. Poursuivant sa
réflexion, Castellion décrit les faux remedes qu’on tente d’appliquer, en parti-
culier se condamner et se persécuter les uns les autres, se faire la guerre et
répandre le sang («on tient que en cet €ét¢ ont €t¢ mis a mort en France plus de
cinquante mille personnes », p. 8). Il en résulte une partie exhortative du traité,
adressée d’abord aux catholiques (p. 9-12), puis aux évangéliques (p. 13-18),
et enfin aux deux camps en méme temps (p. 19-23). En sollicitant la tradition
biblique et I’histoire de I’Eglise, & chaque fois selon des registres différents,
I’exhortation fondamentale est claire : « Apprenez de vos propres consciences a
ne pas forcer celles d’autrui» (p. 11). L’argument vaut particuliérement pour les
protestants : aprés avoir eux-mémes été forcés dans leur conscience, comment

® Pour cet aspect de la philosophie politique dans la pensée de Castellion, on
renverra surtout a I’ouvrage de H. R. GUGGISBERG, op. cit. (note 2).

10 Titre original: Conseil a la France desolée. Auquel est monstré la cause de la
guerre presente, & le remede qui y pourroit estre mis : &principalement est auisé si on
doit forcer les consciences. Ce texte a été édité par M. F. Valkhoff chez Droz, Geneve,
en 1967 (pour les circonstances historiques de I’écrit, cf. la préface de M. D. Valkhoff,
p.7-14). A ’occasion du 500° anniversaire, les Editions Ampelos (www.editionsampelos.
com) I’ont réédité en 2015 avec une préface de P. Joxe (p. i-xi). Nous citons d’aprés cette
nouvelle édition.



350 PIERRE BUHLER

peuvent-ils forcer a leur tour celles des autres ? Et Castellion de mentionner
I’exemple de Luther qui «était bien plus raisonnable que vous, car au moins
il combattait de langue et de plume, sans mettre la main aux armes, et sans y
pousser les autres, plutdt méme pour les en retirer» (p. 18).

Qu’il faut cesser le forcement des consciences, la chose est tellement
¢vidente «et par le doigt de Dieu tellement écrite en la conscience et au cceur
de chacun» (p. 22) qu’il pourrait arréter 1a son propos, mais face a I’endurcis-
sement des belligérants, I’auteur se sent « poussé a éplucher la matiere un petit
de plus prés». Dans cette nouvelle étape, il va discuter les mobiles qui peuvent
animer le forcement de conscience. Le fait-on a cause d’un commandement
de Dieu qui I’exige, parce qu’il y a de saints exemples qui nous y appellent
ou par bonne intention, dans le souci de bien faire ? Castellion s’applique a
déconstruire systématiquement ces trois arguments: nulle part dans la Bible,
Dieu n’exige le forcement des consciences; il n’y a pas d’exemples, ni dans la
Bible, ni en dehors, et méme s’il y en avait, il ne faudrait pas les suivre, mais
s’en tenir au commandement contraire de Dieu; «en pensant bien faire, on se
trompe parfois lourdement» (p. 31), et il vaut donc mieux s’en tenir, une fois
encore, au commandement de Dieu.

Castellion invite ensuite son lecteur a considérer les fruits néfastes de la
contrainte (p. 32 sq.): si ceux que I’on combat préferent mourir que céder a la
contrainte, on devient « meurtriers de leurs corps»; s’ils cedent, on fait «périr
leurs &mes » ; on scandalise tous les vrais croyants qui s’offusquent de cet amas de
violences; on conduit a ce que le nom de Dieu soit blamé et blasphémé parmi les
nations étrangéres ; on provoque inimitiés, haines et rancunes. Face a ces grands
maux, on pourrait arguer qu’un bien serait que «par telle violence quelques-uns
seront gagnés a Christ» (p. 34). Sur ce point aussi, Castellion a sa réponse toute
préte: Christ veut des disciples volontaires, et la contrainte ne suscite pas de
vraie conversion, mais favorise les faux-semblants et I’hypocrisie. Il en résulte
que «votre doctrine ne vaut guere, quand vous y contraignez les gens» (p. 37).

Sur cette base, Castellion se demande finalement ce qu’il pourrait advenir
en France si les deux camps persévérent dans leur entreprise, ce qu’il faut
malheureusement craindre. Dans ce paragraphe intitulé «Considération de
I’avenir» (p. 40-46), Castellion dresse le catalogue des possibles issues, un
catalogue dans lequel, comme le dit P. Joxe dans sa préface, Castellion réper-
torie, « sans s’en douter, ou peut-étre génialement et tragiquement lucide », tout
ce qui va «empoisonner» la France «jusqu’a la Révolution frangaise» (p. vi)
Ce sont sept possibilités que Castellion énumére, puis discute en détail :

Il faut nécessairement (selon que je puis, en épluchant le tout, comprendre) ou que
la guerre soit perpétuelle ou qu’une partie soit par force persuadée et attirée a la
religion de I’autre, ou que sans étre persuadée elle en face le semblant, par crainte,
ou qu’elle soit par ’autre du tout anéantie, ou pour le moins chassée hors du pays,
ou que demeurante au pays, elle soit misérablement tyrannisée, ou que les deux
parties soient domptéees et assujetties par quelque ennemi ou ennemis du dehors, ou
qu’elles fassent paix ensemble par telle condition que chacune tienne sans contrainte
laquelle des religions elle voudra, sans faire facherie a I’autre. (p. 40)



L’IDEE MODERNE DE TOLERANCE RELIGIEUSE 351

Il est bien clair que, pour Castellion, seule la septieme issue, «qui est de
réconcilier, et laisser les deux religions libres» est la bonne: si elle n’est pas
recue, «il vous faudra nécessairement tomber en 1’un des six inconvénients
ci-dessus racontés » (p. 44). A nouveau, parvenu a ce point, Castellion pourrait
mettre fin & son propos, mais il y a encore un «empéchement, lequel il faut
Oter s’1l est possible. C’est qu’il y en a qui enseignent et ont enseigne, tant par
paroles que par livres, que 1’office des princes et seigneurs de justice est de faire
mourir les hérétiques, et que s’ils ne le font, ils font contre Dieu et en seront
punis. » (p. 46) Parce que Castellion voit dans cet enseignement « la principale
cause de ces carnages et boucheries qui se font aujourd’hui pour la religion»
(ibid.), il consacre la dernicre partie de son petit ouvrage a cette question.

3. La défense de ’impunité des hérétiques

Ce petit passage final a I’avantage de résumer la position que Castellion
avait défendue dans trois ouvrages écrits en lien avec le jugement et I’exécution
de Michel Servet a Geneve le 27 octobre 1553, Quelques mois seulement
apres cette exécution, au début de 1554, parait, sous le nom de Martin Bellie
et avec un éditeur fictif, le Traité des herétiques de Castellion, en latin, en
frangais, et en traduction allemande'. Constitué de piéces diverses, dont
certaines sont rédigées sous des pseudonymes (par exemple Basile Montfort),
ce traité est, pour I’essentiel, une anthologie: elle rassemble des positions
anciennes et modernes dénongant toutes 1’'usage de la force dans la lutte contre
les personnes déclarées hérétiques . Parmi les témoignages anciens, on trouve
notamment Chrysostome, Lactance, Augustin, Jérome, tandis qu’il y a, parmi

I Concernant l’affgire Servet, ¢f. V. Scumip, Michel Servet. Du biicher a la liberté
de conscience, Paris, Editions de Paris, 2008, plus particuliérement sur Castellion:
p.113-143; F. AMSLER, «L’affaire Servet et la naissance de I’'unanimisme protestant
genevois », Bulletin du Centre protestant d’études 58/4-5 (2006), p. 5-39.

2 Titre entier de la version frangaise: Traité des hérétiques. A savoir, si on les doit
persécuter, et comment on se doit conduire avec eux, selon [’avis, opinion, et sentence
de plusieurs auteurs, tant anciens, que modernes. Grandement nécessaire en ce temps
plein de troubles, et tres utile a tous ; et principalement aux princes et magistrats, pour
connaitre quel est leur office en une chose tant difficile et perilleuse. Cette version
francaise a été éditée par A. OLIVET chez Jullien, Genéve, 1913, avec une préface
d’Eugene Choisy ; épuisée depuis longtemps, elle a été rééditée récemment, en 2009, aux
Editions Ampelos (www.editionsampelos.com), avec un avant-propos d’A.Gounelle a
coté de la préface d’E. Choisy. 11 existe depuis 2013 une traduction allemande de la
version latine: W. F. STAMMLER, W. STINGL, U. PLaTH (€ds), Das Manifest der Toleranz.
Sebastian Castellio iiber Ketzer und ob man sie verfolgen soll, Essen, Alcorde, 2013.

13" Cette anthologie constitue un ensemble complexe, variant d’une version a I’autre
du traité et posant beaucoup de problémes concernant les textes choisis et les sources
utilisées. Une équipe de recherche des Universités de Berne et de Munich travaille a une
édition critique des trois versions (latine, frangaise et allemande), sous la direction de
B.Mahlmann-Bauer, professeure de littérature allemande de Berne.



352 PIERRE BUHLER

les modernes, Erasme, mais aussi Luther, et méme, non sans ironie, Calvin
lui-méme. Castellion pousse méme 1’ironie jusqu’a s’intégrer lui-méme dans
son ouvrage pseudonyme, en citant des passages sous son propre nom !

Peu avant la parution du Traité des hérétiques, Calvin avait fait paraitre, en
latin et en francais, sa Déclaration pour maintenir la vraie foi, dans laquelle
il justifiait théologiquement la nécessité de 1’exécution de Michel Servet'4. Le
deuxiéme ouvrage de Castellion, le Contra libellum Calvini, est une réplique
a ce texte de Calvin, le réfutant argument par argument. Objet de pressions
diverses, cet ouvrage ne put étre publié du vivant de Castellion. Ce n’est qu’en
1612 qu’il parut, grace aux remontrants hollandais, qui menaient également un
combat contre I’intransigeance des calvinistes de 1’époque (autour du théme de
la prédestination), et c’est en 1998 seulement qu’il fut rendu accessible pour
la premiére fois en traduction frangaise'>. C’est de cet ouvrage, congu d’un
bout a I’autre comme un dialogue entre Calvin et son contradicteur, nommé
Vaticanus, qu’est tirée la sentence de Castellion que I’on cite régulierement
pour résumer sa position : « Tuer un homme, ce n’est pas défendre une doctrine,
c’est tuer un homme. Quand les Genevois tuerent Servet, ils ne défendirent pas
une doctrine, ils tuérent un homme. » '

En méme temps que Castellion répondait a Calvin, Théodore de Beze,
collaborateur de Calvin et son futur successeur, écrivait une réplique latine au
Traité des heretiques de Castellion, traduite plus tard en frangais et commu-
nément appelée I’Anti-Bellius, a cause du pseudonyme utilisé par Castellion.
Cette réfutation de Théodore de Béze conduisit Castellion a répondre encore
une fois, par un troisieme traité détaillé, qu’on ne découvrit que bien plus tard,
en 1938, sous forme manuscrite, dans la petite bibliothéque des remontrants de
Rotterdam, en latin et en frangais (si cette traduction frangaise n’est peut-étre
pas entiérement de Castellion lui-méme, il y a en tout cas participé). C’est
maintenant Basile Montfort qui prend la défense du trait¢ de Martin Bellie
contre Théodore de Béze, comme I’indique déja le titre !’.

' Titre entier de la version frangaise: Déclaration pour maintenir la vraie foi que
tiennent tous Chrétiens de la Trinité des personnes en un seul Dieu. Contre les errveurs
détestables de Michel Servet Espagnol. O il est aussi montré qu’il est licite de punir
les hérétiques, et qu’a bon droit ce méchant a été exécuté par justice en la ville de
Geneéve. Le texte est édité dans: CaLviN, Euvres. Ed. par F. HiomAN et B. ROUSSEL,
Paris, Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade), 2009, p. 893-936. Concernant la position
de Calvin: Christoph Strohm, «Calvin et la tolérance religieuse», in: M. E. HirzeL,
M. SALLMANN (éds), Calvin et le calvinisme. Cing siécles d’influences sur I’Eglise et la
Société, Genéve, Labor et Fides, 2008, p. 267-290.

5 Contre le libelle de Calvin, aprés la mort de Michel Servet. Traduit du latin,
présenté et annoté par E. Barilier, Carouge-Genéve, Zoé, 1998.

16 Op. cit., p. 161.

'7 Titre original latin: De haereticis a civili magistratu non puniendis, pro Martini
Belli farragine, adversus Theodori Bezae libellus. Authore Basilio Montfortio. Les
deux versions ont été publiées sous le titre suivant: De ['impunité des hérétiques. De
haereticis non puniendis. Texte latin inédit publié par B. Becker. Texte frangais inédit



L’IDEE MODERNE DE TOLERANCE RELIGIEUSE 353

Les theéses développées dans ces trois ouvrages sont reprises de maniere
succincte dans le Conseil a la France désolée, pour souligner « qu’on peut bien
laisser vivre et ne pas persécuter ceux qu’on tient pour hérétiques, et qu’en ceci
n’y a péché ni inconvénient si grand que de faire autrement » (p. 48). Aprés avoir
brievement défini le terme «hérétique », Castellion entreprend tout d’abord de
montrer qu’il n’y a aucun commandement divin de tuer les hérétiques dans les
deux Testaments. Il traite ensuite de ’argument qui consiste a dire qu’il faut
protéger les consciences du mal que leur font subir les hérétiques par leurs
erreurs. Sur ce point, Castellion oppose 1’exigence de remettre le jugement
sur les consciences a Dieu seul et donc de s’en remettre a lui, sans étre «si
hardis que de se mettre en la place de Dieu» (p. 56). Le magistrat civil doit
donc confier la taiche des consciences «a la Jérusalem céleste et spirituelle, qui
est I'Eglise, et au pontife céleste, qui est Christ», et « Christ n’est pas pontife
corporel, mais spirituel » (p. 62 et 64). Ainsi, souhaitant pouvoir I’écrire « d’une
telle encre que chacun I’imprimat bien dans son cceur», Castellion formule sa
conviction fondamentale : «combien qu’un homme ne regoive point Christ et
ne veuille étre Chrétien [...], néanmoins il ne peut pour cela étre mis & mort par
le magistrat. » (p. 64) Plus haut dans son texte (p. 26 sq.), Castellion formulait
I’argument de maniére ironique : «si un ane ne voulait boire, le voudriez-vous
noyer pour le faire boire ?»

I1 reprend ensuite la question des inconvénients possibles, en deux temps:
en laissant vivre les hérétiques, ne suscite-t-on pas troubles et séditions, et
ne laisse-t-on pas se répandre de fausses doctrines ? Sur le premier point,
Castellion répond: «les fols causent le mal qu’ils pensent éviter. Car les
séditions viennent plustdt de ce qu’on veut forcer et tuer les hérétiques, que de
les laisser vivre sans les contraindre, car tyrannie engendre sédition.» (p. 65).
Sur le second point, Castellion reconnait que c’est bien un inconvénient — on
se gardera d’en faire un pluraliste avant I’heure ! —, mais il faudra veiller a
ce que «le remeéde ne soit pire et plus domremageable au patient que le mal
auquel on veut remédier» (p. 66), un peu comme si, en meédecine, « pour guérir
un corps malade, on faisait en toutes sortes tous efforts pour lui couper tous
les membres» (p. 8). «Un sage médecin ayme mieux laisser ester la maladie
que de tuer le malade» (p. 68), et Castellion de se référer a la « parabole des
zizanies» en Matthieu 13: il faut laisser pousser le blé et I’ivraie, de peur
d’arracher le blé en méme temps que ’ivraie '*.

Quels sont des lors les moyens adéquats pour combattre les hérétiques ?,
¢’est la question que pose Castellion pour terminer. Premiérement, « par parole
de vérité, laquelle est toujours plus puissante que parole de mensonge» (p. 70).

publié par M. Valkhoff, Genéve, Droz, 1971. Pour tous les problémes d’édition, cf. les
introductions aux deux versions (p. 3-15 et 203-215).

'8 L’interprétation de la parabole du blé et de I’ivraie fait I’objet de débats vifs au
XVIe siécle par rapport a I’attitude a adopter a 1’égard des impies ou des hérétiques; cf-
P. BUHLER, « Le bl¢ et I’ivraie. Réception de la parabole dans la période de la Réforme »,
Revue d’histoire et de philosophie religieuses 85 (2005), p. 89-101.



354 PIERRE BUHLER

Si, plusieurs fois admonestés, «ils demeurent néanmoins en leur opiniastrise,
qu'on les excommunie». Et si, excommuniés, ils continuent d’enseigner,
«qu’on défende au peuple de les €couter, et si quelqu’un les écoute néanmoins,
qu’il soit lui-méme admonesté, et a la fin, s’il persévere, tenu pour désobéissant »
(ibid.). Si les hérétiques en viennent a prendre les armes et a user de force, alors
seulement «les princes et magistrats feront leur devoir de maintenir par armes
leurs subjects », pour ainsi ddeuxire de maniere uniquement défensive (p. 71).
Le risque de I’excommunication est qu’elle peut étre injuste, mais elle «peut
bien étre révoquée, mais mort est un mal irrémédiable » (ibid.).

Au terme de son Conseil, Castellion estime humblement avoir fait son
devoir et espere « que au moins quelque particulier apprendra quelque chose et
reconnaitra que j’ai dit vérité, qui sera cause, quand bien méme il n’en y aurait
qu’un, que je n’aurai pas perdu ma peine.» (p. 76)

4. L’actualité des théses de Castellion

Ainsi, tant par la critique du forcement des consciences que par la défense de
I’impunité des hérétiques, Castellion se fait, de maniere précoce, le défenseur de
ce qui deviendra plus tard le principe moderne de la liberté de conscience et de
la tolérance religieuse. En ce sens, ses ouvrages ne manquent pas d’actualité, a
une €poque ou I’on n’hésite pas, sous certaines latitudes, & exécuter a nouveau
les impies, les hérétiques, manu militari, par des lois autorisant 1’exclusion, la
répression et la persécution ou encore par des diffamations publiques.

En son siécle, traversé par de nombreuses intolérances, Castellion n’est
pas le seul a adopter une telle position. I1 le sait d’ailleurs fort bien, comme le
montre le Traité des hérétiques, par lequel il s’inscrit dans une longue lignée de
défenseurs antiques et modernes de I’impunité des hérétiques, y incluant méme
son adversaire Calvin.

Nous aimerions mentionner bri¢vement trois autres témoignages du XVI°
siécle, qui sont antérieurs a Castellion, mais qui expriment le méme souci du
respect des consciences.

a) Dans son Traité des hérétiques, Castellion avait déja revendiqué
I’héritage de Luther, en se référant longuement a son traité De [ autorité tempo-
relle'®. Nous ajouterons ici un passage dans lequel le jeune Luther, qui plus tard
hésitera moins a faire intervenir le magistrat civil en matiére de doctrine, se fait
le défenseur de la liberté des consciences. C’est dans ses prédications de mars

19 M. LutHER, De [’autorité temporelle et des limites de I'obéissance qu'on lui doit,
in: Ip., Fuvres, Genéve, Labor et Fides, t. 4, 1958, p. 9-50; Traité des hérétiques, op. cit.,
p. 29-43 : « Du magistrat séculier» (dans I’édition latine, la référence a Luther est cachée
sous le pseudonyme d’Aretius Catharus). Dans les versions frangaise et allemande, il y
a aussi quelques extraits de prédications de Luther, notamment sur la parabole du blé et
de I’ivraie.



L’'IDEE MODERNE DE TOLERANCE RELIGIEUSE 335

1522, lorsqu’il reviendra de son exil au chateau de la Wartbourg pour rétablir
’ordre a Wittenberg aprés les tentatives de réforme violente de ses disciples:

On doit précher, écrire et annoncer que la messe célébrée de cette fagon est un péché ;
mais on ne doit en arracher personne de force; on doit confier la chose a Dieu et
laisser seulement sa Parole agir, sans notre participation ou nos ceuvres. Pourquoi ?
Parce que je n’ai pas dans ma main les cceurs des hommes, comme le potier I’argile,
pour en faire ce qu’il me plait; ¢’est Dieu qui a dans sa main les cceurs de tous les
hommes pour les convertir ou les endurcir. Je ne peux, avec la parole, aller plus loin
que dans les oreilles; je ne peux pas arriver jusqu’au cceur. Or, comme on ne peut
pas verser la foi dans le cceur, personne ne doit y étre contraint et forcé. 20

Et Luther d’ajouter:

Et, de ce commandement imposé par la contrainte, il résulte seulement un faux
semblant, une piété extérieure, des simagrées et une obéissance a des préceptes
humains, d’ou naissent de faux dévots, des hypocrites et des cafards: car il n’y a ni
ceeur, ni foi, ni amour. (ibid.)

b) A plusieurs reprises, Castellion avait fait allusion aux problémes que
connaissaient les anabaptistes. A cet égard, il est intéressant de constater que
trés tot déja, en 1524, I’anabaptiste Balthasar Hubmaier (1485?-1528), qui
périra lui-méme comme hérétique sur le biicher a Vienne, défend I’impunité des
hérétiques dans ses theses intitulées Von Ketzern und ihren Verbrennern (Des
hérétiques et de ceux qui les briilent)*', dont nous citerons quelques extraits :

3. Les gens de cette sorte [les hérétiques], il faut les vaincre avec le message de
’Ecriture, de maniéere douce et non pas hargneuse, méme si 1’Ecriture sainte contient
aussi des paroles de colere. [...]

8. C’est ce que pensait aussi le Christ quand il disait: «Laissez croitre ensemble
’un et ’autre jusqu’a la moisson, de peur qu’en arrachant la mauvaise herbe, vous
ne déraciniez le blé en méme temps. » (Matthieu 13, 29 sq); «Il faut bien qu’il y ait
aussi des dissensions entre vous, pour que ceux d’entre vous qui résistent a I’épreuve
se manifestent.» (1 Corinthiens 11, 19)

9. Méme si les hérétiques luttent contre I’Ecriture, ils ne seront pourtant pas tués,
jusqu’a ce que le Christ dise aux moissonneurs: «Arrachez d’abord la mauvaise
herbe et liez-la en gerbes pour la briiler» (Matthieu 13,30). [...]

13. Il s’en suit que les persécuteurs des hérétiques sont les plus grands hérétiques,
parce que, contrairement a I’enseignement et a I’exemple du Christ, ils condamnent
les hérétiques a la mort par le feu et arrachent ainsi le blé avec ’ivraie avant le temps
des moissons.

14. Car le Christ n’est pas venu pour tuer, exécuter et briiler, mais pour que ceux qui
vivent puissent vivre en plus grande abondance (cf. Jean 10,10).

2 (Euvres, op. cit., t. 9, 1961, p. 75.

21 Citées d’aprés: H. R. GuGGisBerG (€d.), Religiose Toleranz. Dokumente zur
Geschichte einer Forderung, Stuttgart/Bad Cannstatt, Frommann/Holzboog, 1984,
p.76-80 (trad. frang. de P. Bii.).



356 PIERRE BUHLER

c) Sous le pseudonyme d’Auguste Eleuthére, Sebastian Franck
(1499 ?-1542) occupe une place importante parmi les témoins contemporains
que Castellion sollicite dans son Traité des hérétiques*. Dégu tant par les
mouvements de la Réforme que par les auteurs de la Renaissance, Franck s’isole
peu a peu, développant une mystique spiritualiste. Redoutant les systémes
autoritaires des diverses Eglises, il trouve le véritable christianisme chez ceux
que ces systémes persécutent, les hérétiques, et appelle a les respecter. Il leur
consacre toute une partie de sa grande chronique historique Chronika, Zeitbuch
und Geschichtbibel mit Ketzerchronik (1531)%.

Méme si ces auteurs n’utilisent gueére le terme de tolérance®, connoté
négativement a cette époque?’, ces quelques voix précoces de la liberté de
conscience, dont Castellion est la plus éminente, préparent assurément la
tolérance religieuse en faveur de laquelle les penseurs des Lumiéres vont
s’engager avec passion?. Pour illustrer cela, on se contentera de citer Pierre
Bayle qui, environ 120 ans aprés le Conseil a la France désolée de Castellion,
a I’occasion de la Révocation de I’Edit de Nantes par Louis XIV en 1685, va
lutter — lui aussi de maniére anonyme — contre la contrainte des consciences,
dans son Commentaire philosophique, en contestant 1’'usage fait a 1’égard des
huguenots des paroles de Jésus «Contrains-les d’entrer» dans Luc 14,23,
pour les obliger a retourner dans le sein de 1’Eglise catholique-romaine, afin
d’obtenir une «France toute catholique»?’. L’ouvrage est complexe, car,

2 Cf op. cit., p. 81-88: «La sentence d’Augustin Eleuthére», et p. 89-94: «Le
méme Eleuthére en ce méme chapitre ».

B Cf. C. DEJuNG, «Franck, Sebastian (vers 1500-1542)», in: P. Giser, L. KAENNEL
(éds), Encyclopédie du protesiantisme, 2° éd. revue, corrigée et augmentée, Paris/
Genéve, PUF/Labor et Fides, 2006, p. 528 sq.

2% On signalera toutefois chez Luther un usage du concept de folerantia: cf.
G. EBELING, «Die Toleranz Gottes und die Toleranz der Vernunfty», in: Ip., Umgang mit
Luther, Tiibingen, Mohr Siebeck, 1983, p. 101-130.

» Signifiant a cette époque « faire une concession, en acceptant ce que 1’on devrait
combattre », ce n’est qu’a I’ére moderne que le concept subira une inversion sémantique
qui lui donnera le sens positif de la reconnaissance et du respect réciproques.

% Cf. H. BornkamM, «Das Problem der Toleranz im 16. Jahrhundert», in: Ib.,
Das Jahrhundert der Reformation. Gestalten und Krdfte, Francfort/Main, Insel, 1983,
p-342-379. Sur Luther, p. 349-356; sur Castellion, p. 362-366; sur Hubmaier, p. 368
sq.; sur Franck, p. 370-372.

7 Titre original: P. BAYLE, Commentaire philosophique sur ces paroles de Jesus-
Christ, Contrains-les d’entrer; Ou 'on prouve par plusieurs raisons demonstratives,
qu’il n’y a rien de plus abominable que de faire des Conversions par la Contrainte;
et ou l'on réfute tous les sophismes des convertisseurs a contrainte, & l’apologie que
St. Augustin a faite des persécutions; in: Ip., Euvres diverses, t. 11, Hildesheim, Olms,
1965, p. 355-560; pour une édition récente: P. BAYLE, De la tolérance. Commentaire
philosophique. Ed. par J.-M. Gros, Paris, Honoré Champion, 2006. Du méme éditeur:
P. BAYLE, De la tolérance. Commentaire philosophique (Agora. Les Classiques), s.n.,
Presses Pocket, Paris, 1992.



L'IDEE MODERNE DE TOLERANCE RELIGIEUSE 357

par la méme occasion, comme le titre I’indique, I’auteur analyse de maniere
critique ’'usage de ces mémes paroles fait par Augustin dans sa lutte contre
les hérétiques. A travers tout cet ouvrage, Bayle souligne que le fait méme que
I’on estime qu’une conscience est dans 1’erreur ne nous donne aucun droit de
la contraindre a adopter une autre position. Il parle en ce sens d’un droit de «la
conscience errante» ou de la « conscience erronée ».

Or il est impossible, dans 1’état ou nous nous trouvons, de connaitre certainement
que la vérité qui nous parait [...] est la vérité absolue, car tout ce que nous pouvons
faire est d’étre pleinement convaincus que nous tenons la vérité absolue. [...] La
conscience erronée doit procurer a |’erreur les mémes prérogatives, secours et
caresses que la conscience orthodoxe procure a la vérité. [ ...] La premiere et la plus
indispensable de toutes nos obligations est celle de ne point agir contre 1’inspiration
de la conscience.

C’est pourquoi, Bayle peut en tirer la conclusion lapidaire : « Il se peut faire
que le persécuté ne vaille rien, mais le persécuteur est toujours injuste. »

En guise de conclusion

Ses adversaires ont reproché a Castellion de vouloir relativiser les opinions,
de permettre & chacun de croire ce qu’il voulait et peut-étre finalement de ne
plus rien croire, si bien qu’il n’y aurait plus aucune raison de débattre. Cette
objection est assurément a corriger: Castellion ne défend pas une conception
relativiste et ne se fait pas I’artisan d’une indifférenciation doctrinale. Tl vise
plutét a garantir une atmosphere de débat dans laquelle il n’est pas d’emblée
décidé de quel coté se trouve la vérité, mais dans laquelle il est possible de
rester ensemble en quéte de vérité, tout en en débattant ouvertement, au sens
positif d’une polémique sans condamnations réciproques.

Cette option de Castellion pourrait se traduire dans les mots de Pierre-
André Stucki:

Convenablement comprise, la tolérance ne conduit pas au relativisme ; elle n’engage
pas a imaginer que tous les points de vue se valent; I’humanité n’est pas condamnée
a subir le régne des opinions confuses, et toutes également peu probables, quand elle
refuse de s’adonner au fanatisme et a la violence barbare. Il y a place, dans le monde
humain, pour un débat intellectuel ol s’affrontent des doctrines fort opposées, mais
également respectables et cohérentes, et dont les protagonistes ne révent ni de gedles
ni de potences. [...]

Et I’on aurait bien tort de renoncer & la polémique dans le souci de se montrer
tolérant, si tant est que la tolérance ne consiste nullement a s’entendre hitivement
avec autrui pour ne pas devoir se reconnaitre différent, mais bien a se reconnaitre

2 Les citations de Bayle sont tirées du dossier de textes édité dans: E. LABROUSSE,
Pierre Bayle et l'instrument critique. Présentation, choix de textes, bibliographie, Paris,
Seghers, 1965, p. 153, 151 et 155.



358 PIERRE BUHLER

des adversaires qui ne sont nullement des ennemis et avec lesquels il se révele
toujours valable de jouer une partie de dialogue. *

» P-A. Stucki, Tolérance et doctrine, Lausanne, L’Age d’Homme, 1973. Du méme
auteur, récemment paru, et sur un théme connexe : Démocratie et populisme religieux.
L’homme est-il un loup pour 'homme ?, Paris, L’'Harmattan, 2016. Sur le théme de
la tolérance, cf. aussi, dans le présent numéro, 1’étude critique que Nathalie Maillard
consacre a I’ouvrage récent de Marc-Antoine DiLHAC, La tolérance, un risque pour la
démocratie ? Théorie d’un impératif politique, Paris, Vrin, 2014,



	Formes précoces de l'idée moderne de tolérance religieuse chez Sébastien Castellion

