
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 4

Artikel: L'introduction à la philosophie d'Aubry de Reims

Autor: König-Pralong, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P 325-343

L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE
D'AUBRY DE REIMS

Presentation et traduction (suite et fin)

Catherine Konig-Pralong

Resume

On trouvera dans les pages qui suivent le texte latin et la traduction
frangaise de la deuxieme partie, fragmentaire, de la Philosophie composee

par Aubry de Reims, le maitre es arts parisien, autour de 1265 Cet article
fait suite ä la presentation du texte latin et de la traduction frangaise de la

premiere partie du texte dans cette meme revue en 2012 (RThPh 144/11 [2012],
p 97-117) Les deux parties du texte d'Aubry de Reims sont precedees d'une
breve presentation

Presentation

Le lecteur trouvera dans les pages qui suivent la traduction frangaise de

la deuxieme partie de la Philosophie composee par le maitre es arts parisien
Aubry de Reims autour de 1265 La premiere partie du texte a ete traduite
et introduite dans cette meme revue en 20121 Je me permets d'y renvoyer
le lecteur, qui pourra y lire une breve presentation de la figure du maitre es

arts Aubry de Reims, de sa conception de la philosophic, du genre litteraire
des introductions ä la philosophic auquel appartient la Philosophie d'Aubry de

Reims, ainsi qu'un aperpu de l'impact histonographique majeur laisse par ce

petit texte, qui plus est fragmentaire et passablement technique.

1. Introduction ä la philosophie et division des savoirs

Dans la premiere partie du texte, Aubry de Reims a procede ä l'eloge de

la philosophie en brodant sur le canevas fourni d'abord par les premiers mots
de la Metaphysique d'Anstote2, puis par des textes liturgiques, en particulier

1 C König-Pralong, «L'introduction ä la philosophie d'Aubry de Reims Presentation

et traduction», RThPh 144/11 (2012), p 97-117
2 Au debut de la Metaphysique, Aristote affirme que tous les hommes desirent par

nature connaltre, dans les traductions latines medievales: « Omnes hommes natura scire
desiderant »



326 CATHERINE KONIG-PRALONG

le Cantique des cantiques et des hymnes ä la Vierge Marie. Aubry a egalement

expose les defauts et circonstances defavorables qui font obstacle ä la
Philosophie. Son guide etait lä encore le debut de la Metaphysique d'Anstote,
qui etait associe au De disciphna scolarium, un ouvrage pedagogique de la

generation qui precede Aubry, mais que celui-ci attribue au philosophe romain
Boece (f 524)3. Enfin, Aubry a tente une premiere definition de la discipline
philosophique en montrant ou ll faut la chercher. non pas ä la ville, mais dans

la retraite de l'etude. Un cheminement en six etapes - raison, intellect, science,
art, prudence et sagesse - conduit ä la philosophic, qui est identifiee ä la jouis-
sance de l'ultime sagesse4.

Dans la seconde partie ici traduite, plus technique, Aubry de Reims procede
ä la division de la philosophic - ou « science » - en ses parties Le procede de la
definition des savoirs via divisionis, par distinction des differentes disciplines,
est associe au genre des introductions ä la philosophie depuis l'Antiquite5.
Au Moyen Age, le monde de la philosophie lslamique produit de celebres

divisions des sciences, dont le De scientus d'al-Färäbl (debut du Xe siecle),
traduit et adapte par Gerard de Cremone et Dominique Gundissalinus, et la

Logica d'Avicenne (debut du XP siecle)6. Dans le monde latin, au XIP siecle,
sont composees deux divisions des savoirs qui demeurent les modeles du

genre au XIIP siecle: le Didascalicon d'Hugues de Samt-Victor7 et la Division
de la philosophie de Dominique Gundissalinus8. A ces deux ceuvres, ll faut

jomdre le Liber introductorius que redige Michel Scot autour de 1230, ä la

3 Ps.-Boethius, De disciplina scolarium, ed par O Weijers, Leiden-Koln, Brill,
1976.

4 C Konig-Pralong, art cit, p 113 «[L'homme] ordonne ensuite ses actions au

moyen de la science; c'est la pmdence Et, lorsqu'il conqoit qu'il attemt le but, c'est la

sagesse on la goüte intellectuellement et on devient suave. Une fois le gout retrouve, on
aime la sagesse; c'est la philosophie et on s'arrete lä.»

5 Cf P Hadot, « Die Einteilungen der Philosophie im Altertum », Zeitschriftfiirphilosophische

Forschung 36 (1982), p. 422-444. Pour le Moyen Age scolastique, qui nous
Interesse ici, cf les reperes bibliographiques donnes ä la fin de cette breve presentation

6 Cf G.C Anawati, «Classification des sciences et structure des summae chez les

auteurs musulmans », Revue des etudes islamiques 44 (1976), p 61 -70, H Hugonnard-
Roche, «La classification des sciences de Gundissalinus et Tinfluence d'Avicenne»,
in J Jolivet, R Rashed (eds), Etudes sur Avicenne, Paris, Les Belies Lettres, 1984,

p 41-75; J. Jolivet, «Classifications des sciences arabes et medievales», m Perspectives

medievales et arabes, Paris, Vrin, 2006, p 175-194
7 Cf D Poirel, Hugues de Saint-Victor, Paris, Cerf, 1998 Au sujet de la division

de Guillaume de Conches H Rodnite Lemay, «Guillaume de Conches' Division of
Philosophy in the Accessus adMacrobium», Mediaevalia 1 (1977), p 115-129

8 Dominicus Gundissalinus, De divisione philosophiae, ed., trad et introd par A
Fidora, D Werner, Freiburg, Herder, 2007. Ä ce sujet. A Fidora, Die Wissenschaftstheorie

des Dominicus Gundissalinus Voraussetzungen und Konsequenzen des zweiten
Anfangs der aristotelischen Philosophie im 12 Jahrhundert, Berlin, De Gruyter, 2003

Cf aussi. A.H Chroust, «The Definitions of Philosophy in the De divisione philosophiae

of Dominicus Gundissalinus», The New Scholasticism 25 (1951), p 253-281.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 327

cour de Frederic II9. Dans sa premiere partie, cette ceuvre presente une division
des sciences mathematiques qui exercera une influence sur les maitres es

arts parisiens. Michel Scot definit en outre une serie de synonymes du mot
«science» («artlarsv>, «enseignementIdoctrina», «apprentissageAÄscip/irca»,
«capacit6/facultas»), qui apparaissent dans la Philosophie d'Aubry de Reims.

Au XIIIe siecle le genre de la division des savoirs est tres repandu, en

particulier ä la Faculte des arts. Une forte intertextualite caracterise ces
introductions ä la philosophic, qui se citent mutuellement de maniere muette. A
cote des introductions dont les auteurs ne nous sont plus connus mais qui font
partie de ce reseau textuel10, Aubry semble se referer en particulier ä certaines

propositions de la Division des sciences d'Arnoul de Provence. L'introduction
ä la philosophie d'Aubry de Reims presente en outre des parentes avec Celles

d'Olivier Lebreton, d'Henri Lebreton et de Nicolas de Paris. Son editeur,
Rene-Antoine Gauthier, a enfin mis en evidence des traces du texte d'Aubry
dans l'introduction ä la philosophie de Jean de Dacie, Fun des derniers maitres

parisiens ä s'adonner ä ce genre litteraire, une generation apres Aubry. Par

ailleurs, ces textes ont souvent ete transmis de maniere groupee, reunis par la
tradition manuscrite. Le manuscrit Oxford, Corpus Christi College 283, en est

un bon exemple; il contient six introductions ä la philosophie produites dans le

contexte intellectuel de la Faculte des arts11.

2. Etymologies, divisions binaires et corpus aristotelicien

Dans la seconde partie de sa Philosophie, Aubry use de trois procedes
recurrents dans les introductions ä la philosophie lorsqu'il s'agit de definir et

d'organiser le savoir: l'explication etymologique, sur le modele des Etymologies

d'Isidore de Seville, la division binaire et l'organisation des etudes en

fonction du corpus des ceuvres d'Aristote.
Le mot «ars» («art») est etymologiquement rapproche du verbe

«artare» («contraindre, serrer etroitement»), car l'art reduit les possibilites,
theoriquement infinies, en vue de Faction effective. Le mot grec «methode»

9 U. Bauer, Der Liber introductorius des Michael Scotus in der Abschrift Clm
10268 der Bayerischen Staatsbibliothek München ein illustrierter
astronomischastrologischer Codex aus Padua, 14. Jh., München, Tuduv-Verlagsgesellschaft, 1983.
A ce sujet: C. Burnett, « Michael Scott and the Transmission of Scientific Culture from
Toledo to Bologna via the Court of Frederic II Hohenstaufen», in: Micrologus: Nature,
Science and Medieval societies, Science at the Court ofFrederick II, Tumhout, Brepols,
1994, p. 101-126.

10 Cf les travaux de G. Dahan et C. Lafleur mentionnes dans la deuxieme section
de la bibhographie.

11 Voir C. Lafleur, J. Carrier, «La Philosophia d'Herve le Breton (alias Henri
le Breton) et le recueil d'introductions ä la philosophie du ms. Oxford, Corpus Christi
College 283 (premiere partie)», Archives d'histoire doctrinale et litteraire du Moyen
Age 61 (1994), p. 149-226, ici p. 153-154.



328 CATHERINE KONIG-PRALONG

signifie la vote rapide, qui evite les detours La sagesse («sapientia») ajoute
de la saveur («sapor») au savoir, alors que la philosophie y joint l'amour
(V«amor», ä savoir la <pi/Ja grecque). Les arts hberaux liberent l'homme
des soucis terrestres ou sont le propre des hommes libres, alors que les arts

mecaniques, les techniques de production, sont fortement devalues12 et decnts

comme adulteres. Ä la suite d'Hugues de Saint-Victor13, Aubry fait en effet
deriver le terme «mechanica» du verbe «mechor, mechari», qui signifie
commettre l'adultere L'homme qui s'adonne aux arts mecaniques, c'est-ä-dire
ä l'artisanat ou ä 1'agriculture, degenere de son Statut de creature rationnelle, se

compromettant avec le monde des choses terrestres
La methode d'organisation et de hierarchisation des disciplines precede

cependant de la division, qui doit etre binaire, comme le remarque Aubry en

corngeant Anstote «N'etant pas bmaire, cette division n'obeit cependant pas
aux regies de l'art, c'est pourquoi on la reduit ä une division binaire»14 La

premiere division du savoir oppose la science mecanique, dont ll n'est pas

question dans le champ de 1'etude, ä la science liberale, categone la plus englo-
bante dans le champ de la science proprement dite La science liberale est ä son
tour divisee en science pratique (economie, ethique, politique) et science speculative

Celle-ci comprend deux branches l'eloquence ou science du discours,

qui ne porte pas sur les choses mais sur les signes des choses, et la sagesse, qui
est science des choses Celle-ci est enfin divisee en philosophie naturelle - la

science des choses mobiles considerees avec leur matiere - et mathematiques,
le savoir de ces memes choses, mais considerees sans leur matiere, c'est-ä-dire
la science des quantites abstraites. C'est precisement ici que, pour des raisons
structurelles, Aubry se refuse ä suivre Anstote qui, dans la Metaphysique

12 Au sujet des arts mecaniques, souvent meprises dans la litterature medievale
F Alessio, La riflessione sulle artes mechamcae, in Lavorare nel Medioevo, rappre-
sentazioni ed esempi dall'ltalia del secc X-XVI, Todi, II Mulino, 1983, p 257-293,
P Sternagel, Die Artes mechamcae im Mittelalter Begriffs- und Bedeutungsgeschichte
bis zum Ende des 13 Jahrhunderts, Kallmunz, M Lassleben, 1996, G H Allard,
S Lusignan (eds), Les arts mecaniques au moyen äge, Montreal-Paris, Bellarmin-Vrin,
1982, E Whitney, «Paradise restored The mechanical arts from antiquity through
the XHIth century», Transaction of the American Philosophical Society 80 (1990),
L Boehm, «Artes mechamcae und artes liberales im Mittelalter Die praktischen Künste
zwischen llliterater Bildungstradition und schriftlicher Wissenschaftskultur», in
K R Schnith, R Pauler (eds), Festschrift Eduard Hlawitschka zum 65 Geburtstag,
Kallmunz, M Lassleben, 1993, p 419-444, cf aussi le compte-rendu de C1 Gaier,
«Travail, travailleurs et arts mecaniques au Moyen Äge», Le Moyen Äge 100 (1994),
p 101-106 Au sujet de la revalorisation des arts mecaniques chez Lulle, cf R Imbach,
C Konig-Pralong, Le defi laique Existe-t-il une philosophie de laics au moyen äge
Paris, Vnn, 2013, p 123-146, R Da Costa, «Las definiciones de las siete artes liberales

y mecamcas en la obra de Ramon Llull», Anales del Seminario de Historia de la
Filosofia 23 (2006), p 131 -164

13 Cf P Vallin, «'Mechanica' et 'Philosophia' selon Hugues de Samt-Victor»,
Revue d'histoire de la spiritualite, 49, 1973, p 257-288

14 Cf infra, p 339



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 329

(VI, 1026a 18-19), distinguait trois types de sciences speculatives: la physique,
les mathematiques et la science premiere des choses divines qui ne sont pas
liees ä la matiere.

Enfin, lorsqu'en un troisieme temps Aubry divise et organise le domaine
de la science de la nature, il emploie la methode dichotomique pour baliser
le corpus des ceuvres physiques d'Aristote. La premiere distinction binaire
est celle qui demarque l'approche generaliste des specialisations. Le livre
d'Aristote intitule Physique presente en effet la science des corps mobiles en

general. II est cependant possible de considerer les choses physiques aussi dans

leurs specificites, et cela de maniere toujours plus differenciee. Aubry distingue
d'abord le corps qui subit un changement local sans changer de forme, c'est-a-
dire le ciel dont traite Aristote dans le traite Du ciel et du monde, des corps qui
se transforment par le fait du mouvement qu'ils subissent. Contrairement au
ciel ou monde, ces corps sont sujets ä la generation et ä la corruption, comme
l'expose le premier livre du traite De la generation et de la corruption. Plus

specifiquement, le changement par transformation peut signifier l'acquisition
d'une forme simple ou d'une forme mixte. Le deuxieme livre du traite De la
generation et de la corruption traite des transformations simples d'un element

en un autre, par exemple de l'air en eau. L'acquisition d'une forme mixte doit ä

son tour etre envisagee de deux manieres, soit par adjonction, soit par mixtion.
De la premiere maniere, les corps simples se melangent sans que leurs formes
soient dissolues dans une nouvelle forme. Aubry decrit ainsi les phenomenes
atmospheriques dont il est question dans les trois premiers livres des Meteo-

rologiques. Une veritable mixtion signifie par contre la dissolution des formes

precedentes dans une nouvelle forme ou forme de la mixtion. Le quatrieme
livre des Meteorologiques en expose une theorie generale. Mais cette mixtion
doit elle aussi etre envisagee de maniere plus specifique, selon qu'elle se

produit dans les etres animes ou dans les corps inanimes dont traite le livre
Des mineraux. L'etre anime peut etre envisage de deux manieres, soit prioritai-
rement du cote de Fame (dans le traite De l'äme), soit ä partir du corps anime.
Or ici, ä la toute fin du fragment de la Philosophie qui nous a ete transmis,
Aubry offre ä son lecteur la surprise, sinon le petit bonheur, d'une entorse ä la

regie: le domaine du corps anime est divise en trois, les vegetaux (traite Des

plantes), les animaux {De animalibus et medecine) et les etres superieurs qui
possedent l'äme intellective {De anima, livre III).

Dans les versions manuscrites conservees, l'introduction ä la philosophie
d'Aubry s'arrete lä. Le texte a probablement ete transmis de maniere fragmen-
taire. La seconde partie de la Philosophie d'Aubry de Reims, traduite ici,
temoigne d'un programme d'enseignement, le cursus studiorum de la Faculte
des arts, qui etait devenu enseignement de la philosophie. Dans sa premiere
partie, le texte procedait ä un traditionnel eloge de la philosophie. Aubry y
formulait une proposition anthropologique remarquable. L'homme philosophe
et l'homme qui renonce ä la philosophie appartiendraient ä deux categories
d'hommes distinctes en realite, dont seul le nom serait commun: «Au



330 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

meme endroit, Averroes estime done que le nom 'homme' est dit de maniere

equivoque de l'homme parfait par les sciences speculatives et des autres

hommes, de meme que 'animal' est dit de maniere equivoque de l'homme
anime et de l'image peinte. En effet, des significations equivoques demeurent
latentes sous le genre, comme le dit Aristote dans les Topiques et dans le livre
des Physiques.»15

15 C. Konig-Pralong, art. cit., p. 107.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 331

Reperes bibliographiques

1. Sur Aubry de Reims et la Faculte des arts de Paris au XIIIe siecle

Bianchi, L., «Filosofi, uomim e bruti. Note per la stona di un antropologia
"averroista" », Rinascimento 32 (1992), p. 185-201.

—, «Felicitä intellettuale, "ascetismo" e "arabismo": nota sul "De summo
bono" di Boezio di Dacia», irr. M. Bettetini, FD. Paparella (eds), Le
Felicitä nel Medioevo, Louvain-la-Neuve, TEMA, 2005, p. 13-34.

—, Censure et liberte intellectuelle ä l 'Universite de Paris (XIII"-XIV Steeles),

Pans, Les Belies Lettres, 1999.

Bianchi, L., Randi, E., Verites dissonantes Aristote ä la fin du Moyen Age,

Fnbourg, Editions universitäres, 1993.

Courtenay, W. J., Teaching Careers at the University ofParis in the Thirteenth
and Fourteenth Centuries, Notre Dame, 1988.

Gauthier, R.-A., «Notes aur Siger de Brabant, I. Siger en 1265», Revue des

sciencesphilosophiques et theologiques 67 (1983), p. 201-232.

—, «Notes sur Siger de Brabant, II. Siger en 1272-1275. Aubry de Reims et
la scission des Normands», Revue des sciences philosophiques et theologiques

68 (1984), p. 3-49.

Konig-Pralong, C., « Omnes homines natura scire desiderant. Anthropologie
philosophique et distinction sociale», Quaestio 15 (2015), p. 121-138.

Libera, A de, Penser au Moyen Age, Pans, Seuil, 1991

Piche, D., La condamnationparisienne de 1277 Texte latin, traduction, intro¬
duction et commentaire, Pans, Vnn, 1999.

Verger, J., «Pour une histoire de la maitrise es arts au Moyen Age: quelques

jalons», Medievales 13 (1987), p 117-130.

Weijers, O., Holtz, L. (eds), L'enseignement des disciplines ä la Faculte des

arts (Paris et Oxford, XIIP-XV siecles), Turnhout, Brepols, 1997.

Zavattero, I., «Ethique et politique ä la Faculte des arts de Pans dans la

premiere moitie du XIIIe siecle», in. J. Verger, O. Weijers (eds), Les
debuts de l'enseignement universitäre ä Paris (1200 - 1245 environ),
Turnhout, Brepols, 2013, p 205-245.

—, «L'entusiasmo per la filosofia di Aubry dl Reims», in: F. Abbri (ed.),
Metamorfosi della filosofia antica Studi in onore di P Gualtieri, Arezzo,
Dipartimento di Studi Stonco-sociali e filosofici, 2006, p. 9-18.

2. Sur les introductions ä laphilosophie ä l 'Universite de Paris au XIIP
Steele

AAVV, Arts liberaux et philosophie au Moyen Age Actes du Quatrieme
Congres International de Philosophie Medievale, Umversite de Montreal,



332 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

Montreal, Canada, 27 aoüt - 2 sept. 1967, Montreal/Paris, Institut d'etudes

medievales/Vrin, 1969.

Brumberg-Chaumont, J. (ed.), Ad notitiam ignoti: L'Organon dans la trans-
latio studiorum a l'epoque d'Albert le Grand, Turnhout, Brepols, 2013.

Dahan, G., «La classification du savoir aux XIIe et XIIIe siecles», L'ensei-

gnementphilosophique 40 (1990), p. 5-27.

—, «Une introduction ä l'etude de la philosophie: Ut alt Tullius», in: C.

Lafleur, J. Carrier (eds), L'enseignement de la philosophie au XIII"
siecle. Autour du Guide de l 'etudiant du ms. Ripoll 109, Turnhout, Brepols,
1997, p. 3-58.

—, « Une introduction ä la philosophie du XIIs siecle. Le Tractatus quidam de

philosophia etpartibus eius », Archives d'histoire doctrinale et litteraire du

MoyenÄge 49 (1982), p. 155-193.

D'Onofrio, G. (ed.), La divisione dellafilosofia e le sue ragioni: lettura di testi
medievali (VI-XIII secolo), Cava de' Tirreni, Avagliano, 2001.

Haye, Th. «Divisio Scientiarum: Ein bisher unveröffentlichtes Wissenschafts¬

modell in der Clavis Compendii des Johannes von Garlandia», Vivarium

32(1994), p. 51-61.

Imbach, R., «Einfuhrungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert», in:
R. Imbach, Quodlibeta. Articles choisis, Fribourg, Editions universitaires,
1996, p. 63-91.

Iwakuma, Y., «The Division of Philosophy and the Place of the Trivium from
the 9th to the Mid-12lh Centuries», in: S. Ebbesen, R.L. Friedmann (eds),
Medieval Analyses in Language and Cognition: Acts of the Symposium,
the Copenhagen School ofMedieval Philosophy, 1996, Copenhagen, The

Royal Danish Academy of Sciences and Letters, 1999, p. 165-189.

Lafleur, C., «Dieu et l'ideal theologico-metaphysique de la premiere philo¬

sophie universitaire parisienne: le cas de la Divisio scientiarum (vers 1250)
de maitre Arnoul de Provence», in: L. Langlois, Y. Ch. Zarka (eds), Les

philosophes et la question de Dieu, Paris, Presses Universitaires de France,
2006, p. 73-86.

—, «L'introduction ä la philosophie Vt testatur Aristotiles (vers 1265-1270)»,
Laval theologique et philosophique, 48, 1992, p. 81-107.

—, «Le "guide de l'etudiant" d'un maitre anonyme de la Faculte des arts de

Paris au XIIIe siecle. Edition critique provisoire du ms. Barcelona, Ripoll
109, ff. 134ra-158va», Quebec, Faculte de Philosophie de l'Universite de

Laval 1 (1992).

—, «Les "guides de l'etudiant" de la Faculte des arts de l'Universite de Paris

au XIIIe siecle», in: M. J. F. M. Hoenen, J. H. J. Schneider, G. Wieland
(eds), Philosophy and Learning. Universities in the Middle Ages, Leiden-
New York, Köln, Brill, 1995, p. 137-185.

—, Quatre Introductions ä la philosophie du XIIl' siecle, Montreal/Paris,
Institut d'Etudes Medievales/Vrin, 1988.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 333

Lafleur, C., Carrier, J. (eds), L 'enseignement de laphilosophic au XIII" siecle.

Autour du Guide de l 'etudiant du ms. Ripoll 109, Turnhout, Brepols, 1997.

—, —, «L'enseignement philosophique ä la Faculte des arts de l'Universite
de Paris en la premiere moitie du XIIP siecle dans le miroir des textes

didascaliques », Laval theologique etphilosophique 60 (2004), p. 409-448.

—, —, «La Philosophia d'Herve le Breton (alias Henri le Breton) et le recueil
d'introductions ä la philosophie du ms. Oxford, Corpus Christi College 283

(premiere partie)», Archives d'histoire doctrinale et litteraire du Moyen
Age 61 (1994), p. 149-226.

—, —, « La Philosophia d'Herve le Breton (alias Henri le Breton) et le recueil
d'introductions ä la philosophie du ms. Oxford, Corpus Christi College 283

(deuxieme partie)», Archives d'histoire doctrinale et litteraire du Moyen
Age 62 (1995), p. 359-442.

Weijers, O., L'appellation des disciplines dans les classifications des sciences

aux XIP et XIIP siecles, Bruxelles, Union Academique Internationale,
1988.

Le texte latin ici traduit a ete edite par Rene-Antoine Gauthier dans «Notes
sur Siger de Brabant, II. Siger en 1272-1275. Aubry de Reims et la scission
des Normands», Revue des sciences philosophiques et theologiques, 68, 1984,

p. 3-49. L'edition de la Philosophie d'Aubry de Reims se lit aux pages 29-4816.

Les tres riches notes qui accompagnent 1'edition critique du texte latin par
R.-A. Gauthier documentent les jeux d'intertextualite entre la division de la

philosophie d'Aubry de Reims et d'autres textes du meme genre et du meme
milieu. Elles mentionnent en outre des influences ou des sources implicites
d'Aubry de Reims, de l'Antiquite, avec Aristote et Ciceron, au XIIP siecle.

Nous y renvoyons le lecteur en quete d'erudition.

16 Je remercie la direction de la Revue des sciences philosophiques et theologiques
d'avoir accorde le droit de reproduire le texte latin de la Philosophia.



334 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

[Philosophia. Secunda pars]

[Magistri Aubrici Remensis]

<Philosophie DIVIS10>

[p. 41] Postea de eius cognitione via divisiva et per posteriora videamus, et
hoc sub nomine sciencie philosophiam dividendo.

Notandum enim quod philosophia cum aliis nominibus, que sunt sapiencia
ars facultas methodus doctrina disciplina, nominatur. Quoniam ergo secundum

Aristotilem in Elenchis17: Qui virtutum nominum sunt ignari, de facili paralo-
gizantur, ideo videnda est differentia inter hec. - Et dico quod duo ultima,
scilicet doctrina et disciplina, differunt ab aliis, scilicet quia dicunt illud quod
dicunt prout consistit in multiplicatione unius ad alterum via doctrine et discipline

; differunt tarnen, quia doctrina nominat illud prout in doctore diffunditur,
disciplina vero prout in discipulo recipitur. Notandum secundum quosdam

quod doctrina et disciplina non nominant idem quod sciencia secundum rem
de genere qualitatis, set magis motum: idem est enim doctrina quod doctri-
natio et disciplina quod disciplinatio, ut habetur III Phisicorum, capitulo de

motu18, ita quod motum illum prout est ab agente nominat doctrina, prout est

in passo disciplina, et mediante illo motu acquiritur qualitas de prima specie

qualitatis, que est sciencia. Unde, dicat Aristotiles VII Phisicorum19 quod
sedendo et quiescendo fit anima prudens et sciens, tarnen necesse est motum
aliquem semper prefuisse: movetur enim intellectus per naturale desiderium ad

scienciam acquirendam.
Ista autem tria que sunt sapiencia sciencia philosophia differunt ab aliis

tribus, quia nominant rem absolute, alia vero tria in comparatione ad opus,
prout videlicet per ipsa habilitamur ad opus. Ita tarnen quod ars dicit illud prout
nos artat et dirigit in operando, quia artat infinita, ad finitatem reducendo, iuxta
illud: Ars est infinitorum finitum compendium etc.; in quantum vero nobis

prestat facilitatem, [p. 42] dicitur facultas; in quantum brevitatem, dicitur

17 Cf. Aristote, Refutations sophistiques, 165al5-16.
18 Cf. Aristote, Physique, III, 202a31 -202b22.
19 Cf. Aristote, Physique, VII, 247b23-24.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 335

[Philosophie Deuxieme partie]
[Maitre Aubry de Reims]

«Division de la philosophie>

[p. 41] Apres cela, voyons comment obtemr une connaissance [de ce qu'est
la philosophie] par la voie de la division et ä partir de ses effets, en procedant ä

une division de la philosophie comprise sous le nom de science.

<Excursus sur les noms de la philosophie>

On notera en effet que la philosophie est aussi designee par d'autres noms,
ä savoir: sagesse, art, capacite, methode, enseignement et apprentissage. Or
selon les Refutations sophistiques d'Aristote, ceux qui ignorent les noms
des vertus commettent facilement des erreurs de raisonnement; ll convient
done d'observer les differences existant entre ces noms. J'affirme que deux
d'entre eux - enseignement et apprentissage - se demarquent des autres, dans

la mesure oil lis designent leur signifie en tant qu'il se transmet d'un sujet
ä un autre, par la voie de l'enseignement et de Tapprentissage; lis different
cependant Fun de l'autre, car l'enseignement designe ce savoir en tant qu'il se

trouve dans le professeur, alors que l'apprentissage le signifie en tant qu'il est

re?u dans l'eleve. On notera que, selon certains, «enseignement» et «apprentissage

» ne designent pas reellement le meme genre de qualite que « science »,
mais qu'ils designent plutot un mouvement. L'enseignement equivaut en effet
ä l'acte d'enseigner et l'apprentissage ä celui de se former. Comme on peut le

lire dans le troisieme livre des Physiques, dans le chapitre sur le mouvement,
«enseignement» designe ce mouvement en tant qu'il precede de son agent,

«apprentissage» le designe en tant qu'il est dans le patient et, par le moyen de

ce mouvement, est acquise une qualite qui appartient ä la premiere espece de

la qualite20, ä savoir la science. Amsi, quoiqu'au septieme livre des Physiques
Aristote dise que Fame acquiert sagesse et science dans le repos et le calme, un
mouvement precedant ce repos est toujours requis. 1'intellect est en effet mü

par le desir naturel d'acquenr la science.
Les trois noms de sagesse, science et philosophie different en outre des

trois autres, car lis designent quelque chose de maniere absolue, alors que les

trois autres designent cette chose relativement ä une ceuvre, dans la mesure
oü, par les actions qu'ils designent, nous acquerons le pouvoir de produire une

ceuvre Ainsi, l'art signifie ce pouvoir dans la mesure oü l'art nous contraint et

nous dinge lorsque nous ceuvrons, car l'art restremt Finfinite en la reduisant

20 La premiere espece de la qualite comprend les habitus et les dispositions
Cf Aristote, Categories, 8, 8 b25-27



336 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

methodus, transsumptive dicta a brevi via, que stricte communis obliquitates
devitat, secundum quod vult commentator Bernardus supra primum Thopi-
corum Aristotilis21. Similiter differunt alia tria: sciencia enim nominat habitum
absolute; sapiencia vero saporem superaddit, secundum quod vult quidam
philosophus: Sapiencia est cum sapore condita sciencia; philosophia vero
superaddit amorem.

Quia vero ilia duo ultima nominant idem quod sciencia et hoc cum addito,
ideo sub hoc nomine « sciencia», communiter extendendo ad omnia alia, philo-
sophiam dividamus, dicentes quod scienciarum quedam sunt creditive, quedam
ymaginative, ut vult Algazel principio Logice sue22. Et appellatur sciencia
creditiva acceptio veritatis principii alicuius aut conclusionis, et secundum
hoc dicitur creditiva: aut enim fit per medium [p. 43] aut sine medio; si per
medium, sic est habitus conclusionis, si sine medio, sic est habitus princi-
piorum, qui ab Aristotile appellatur intellectus23. Sciencia autem ymaginativa
dicitur ars collectiva plurium principiorum ad unum finem tendencium; unde

plures in se creditivas.
Sciencia autem ymaginativa dividitur in considerativam vel speculativam,

et activam vel operativam vel praticam que sint eedem. Et sumitur hec divisio
a Calcidio supra Platonem24, cum dicit: Duplex versatur philosophie intentio,
consideratio et actus; et hoc est quod tota sciencia dividitur per speculativam et

practicam. Dicuntur autem speculative quarum finis est Veritas, ut vult Aristo-
tiles II Methaphisice25, in quibus non est operatio nisi [p. 44] per cognitionem.
Dicuntur autem practice quarum finis est operatio, ut habetur ibidem, in quibus
non est considerare vel consideratio nisi propter operationem, secundum quod
dicit Aristotiles in Ethie is26: Sciencia activa presentis considerationis est, non
ut sciamus, set ut boni fiamus.

Sciencia vero activa dividitur in mechanicam et liberalem. Liberalis est

sicut nobilis, mechanica est sicut ilia que docet de operatione manuali, ut
carpentatio, satio, et sic de aliis. Liberalis vero non solum dicitur nobilis

que quidem ut dictum est activa, set etiam liberalis continet omnem aliam a

mechanica, sicut omnem speculativam et activam et practicam que est moralis;
et propter hoc posset dividi ymaginativa prima sui divisione in liberalem et

mechanicam. Et dicitur liberalis que subvenit necessitatibus humane nature

21 Au sujet de ce commentateur des Topiques d'Aristote, un maltre es arts de la
generation qui a precede Aubry, cf Particle de R.-A. Gauthier qui precede 1'edition du
texte latin d'Aubry de Reims (p.7-8).

22 Algazel (al-GhazälT), Logica, in: Ch. Lohr, «Logica Algazelis: Introduction
and Critical Text», Traditio 21 71965), p. 223-290, p. 239-242.

23 Cf. Aristote, Ethique ä Nicomaque, VI, 1141a7-8.
24 Calcidius, Timaeus a Calcidio translatus commentarioque instructus, Comm.

264, ed. par R J. Jensen, J. H. Waszink, Londres, Warburg Institute, 1962, p. 269-270.
25 Cf. Aristote, Metaphysique, II, 993b20-21.
26 Cf. Aristote, Ethique a Nicomaque, II, 1103b26-28.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 337

au fini. II est dit que l'art est un abrege fini des infinis, etc. Or, en tant qu'il
nous procure aisance, [p. 42] il est denomme «capacite» et, en tant qu'il nous
assure concision, il est dit methode, par derivation de sens ä partir de la notion
de voie courte qui, prise de maniere strictement commune, evite les detours,
selon Pinterpretation donnee par Bernard sur le premier livre des Topiques
d'Aristote. Les trois autres noms different de la meme maniere. La science

designe en effet un habitus de maniere absolue. La sagesse y ajoute le goüt;
selon les propos d'un certain philosophe, la sagesse est la science appretee avec

goüt. La philosophic y ajoute la dilection.
Or, comme ces deux derniers noms ont, tout en y ajoutant quelque chose,

la meme signification que « science », nous procedons ä la division de la
Philosophie sous le nom de science, en l'etendant communement ä toutes ses autres

significations, comme le veut al-Ghazäll au debut de sa Logique. L'assentiment
ä la verite de quelque principe ou conclusion est appele «science d'adhesion».
Elle est dite adhesion soit que cette adhesion se produise par le moyen terme
[p. 43] ou sans moyen terme; si Tadhesion se fait par le moyen terme, elle est

un habitus de la conclusion, si elle se produit sans le moyen terme, elle est cet
habitus des principes qu'Aristote nomme «intellect». L'art de reunir plusieurs
principes qui tendent ä une meme fin est quant ä lui denomme 'science d'ima-
gination'; celle-ci contient done en soi plusieurs sciences d'adhesion.

«Division de la science ou philosophie>

La science d'imagination se divise en science de la contemplation ou
speculation, et science de Taction, operatoire ou pratique - termes qui sont

synonymes. Cette division provient du commentaire de Calcidius sur Piaton, lä
oü il dit: la philosophie presente deux orientations, la contemplation et Taction.
C'est pourquoi la science tout entiere se divise en sciences speculative et

pratique. A la maniere d'Aristote, dans le deuxieme livre de la Metaphysique,
on qualifie de « speculatives» les sciences dont la finalite est la verite et dans

lesquelles il n'y a pas d'autre action que [p. 44] la connaissance. On qualifie
par contre de « pratiques » les sciences dont la fin est une action, selon le meme
texte d'Aristote. En elles, il n'y a de reflexion ou de contemplation qu'en
vue de Taction; comme le dit Aristote dans ses Ethiques: nous considerons
maintenant cette science non pas en vue de la connaissance, mais pour devenir
bons.

La science de Taction se divise quant ä elle en sciences mecanique et

liberale. La science liberale est pour ainsi dire noble, la science mecanique est

celle qui instruit au sujet du travail manuel, comme la menuiserie, Tagriculture
et les autres activites de ce type. La science liberale n'est pas qualifiee de

noble seulement en tant que science de Taction; la science liberale comprend



338 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

quo ad defectus et indigencias a parte anime, que sunt sciencie et virtutes, ut
predictum est aliquantulum ut patet intuenti. Mechanice vero sunt ad subiectum
necessaria quo ad defectus et indigencias corporis. Et [p. 45] dicitur liberalis
quia hominem a terrenorum curis liberat et in amorem celestium erigit, vel quia
filii liberorum ad eius cultum antiquitus erigebantur, aut quia eius doctores et

discipuli a tributis et pluribus aliis reddebantur immunes propter eius excel-
lenciam et nobilitatem. Mechanica vero dicitur respectu liberalis quia servilis
et vilis, a mechor, mecharis, dicta, quia corpus et eius opera dicuntur vilia
respectu anime et eius operationum. Vel quia, sicut mechus et vilis dicitur qui
ad aliam et alienam uxorem se convertit, sie intellectus dicitur mechari cum ad

aliquas manuales sciencias se recurvat: hec enim non est directio [ad] spiritus
et intellectus, set quando recurvatur dicitur mechanica; set diminuitur usus in
fine.

Liberalis vero que est speculativa dividitur in sapienciam et eloquenciam;
et sumitur ista divisio a Boecio supra Porfirium27. Et appellantur [p. 46]
sciencie sermocinales eloquencie; que non sunt de rebus, set de rerum signis;
que, ut ibidem dicitur, non sunt sciencie principales, set mediantibus sermo-
nibus possunt multiplicari sciencie de rebus ab uno in alterum via doctrine et

discipline. Sciencie autem que principaliter sunt de rebus appellantur sapiencie.
Hec autem sciencia que dicitur sapiencia dividitur VI Methaphisice2S

cum dicit Aristotiles quod tres sunt modi essenciales philosophie: naturalis,
mathematicus et divinus. Set quia ista divisio non est artificialis, cum non sit
bene bimembris, ad bimembrem reducatur sie: Omnis sciencia de rebus aut de

rebus <non coniunctis motui et materie, et sie est sciencia divina; aut de rebus

coniunctis motui et materie; si sie, aut de rebus> coniunctis motui et materia
transmutabili secundum rem et considerationem, et sie est naturalis, que est de

corpore mobili in quantum mobile est et eius prineipiis; aut de rebus coniunctis
motui et materie secundum esse, non tarnen secundum considerationem, et sie

est mathematica, que semper considerat quantitatem que semper habet suum

27 R.-A. Gauthier n'a pas identifie de passage, dans l'oeuvre de Boece, qui exposerait
cette distinction.

28 Cf. Aristote, Metaphysique, VI, 1026al8-19.



L'INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 339

aussi toute science qui n'est pas mecanique, notamment toute science speculative,

toute science de Taction et toute science pratique qui soit morale. C'est

pourquoi la science d'imagination peut etre premierement divisee en science
liberale et science mecanique La science dite «liberale » est celle qui subvient
aux besoms de la nature humaine regardant ses defauts et carences du cote de

Täme, ce sont des sciences et des vertus dont ll est question — cela a ete quelque

peu precise auparavant, comme le remarque le lecteur attentif Les sciences

mecamques pallient les besoms regardant les defauts et carences du corps Et
[p 45] Ton qualifie Tune de liberale parce qu'elle libere Thomme des soucis
terrestres et 1'eleve a Tamour des choses celestes - soit que les fils d'hommes
libres etaient eleves dans son culte depuis les temps les plus anciens, soit que les

maitres et eleves en science liberale soient exemptes d'impots et de plusieurs
autres charges en raison de T excellence et de la noblesse de cette science
L'autre est qualifiee de «mecanique» par comparaison avec la science liberale,

parce qu'elle est servile et vile, son nom est derive du verbe «commettre un
adultere », car le corps et ses operations sont dits vils par rapport ä Täme et ä ses

operations Ou alors parce que, comme Thomme qui se tourne vers une autre
femme, une etrangere, est dit adultere et vil, Tintellect est dit adultere lorsqu'il
s'incline vers quelques sciences mecamques Telle n'est pas la tendance de

Tesprit et de Tmtellect, quand ll s'incline, ll est dit« mecanique »; or son utilite
en est diminuee, ä la fin

La science liberale speculative se divise en sagesse et en eloquence; cette
division est tiree du commentaire de Boece sur Porphyre Les sciences de

Teloquence sont qualifiees [p 46] de sciences du discours, elles ne portent pas
sur les choses, mais sur les signes des choses Comme ll est precise au meme
endroit, elles ne sont pas premieres mais, au moyen des sciences du discours,
les sciences qui portent sur les choses peuvent etre transmises d'un homme ä

un autre, par Tenseignement et dans Tapprentissage Les sciences qui portent
premierement sur les choses sont denommees « sagesse »

La science qui est dite sagesse est divisee en ses parties dans le sixieme
hvre de la Metaphysique Anstote y distingue trois types essentiels de philo-
sophie naturel, mathematique et divin N'etant pas binaire, cette division
n'obeit cependant pas aux regies de Tart, c'est pourquoi on la reduit ä une
division binaire, de la maniere suivante Soit cette science des choses porte sur
les choses < >29 conjointes au mouvement et ä la matiere muable en realite
et apprehendee comme telle, cette science est alors naturelle, eile porte sur le

corps mobile en tant qu'il est mobile, et sur ses pnncipes Soit elle porte sur les
choses qui sont conjointes au mouvement et ä la matiere selon l'etre, mais elle
les considere sans leur etre dans la matiere II s'agit alors des mathematiques,

29 L'editeur, Rene-Antoine Gauthier, regarde le passage qu'il place entre crochets
comme une interpolation qui ne fait pas sens, puisque la division serait la encore
ternaire « non conjointes au mouvement et a la matiere, elle est alors la science divme
Soit elle porte sur les choses conjointes au mouvement et a la matiere, elle peut alors

porter soit sur les choses »



340 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

esse in materia, habet tarnen considerationem a sensibili materia per abstrac-

tionem ab illa.
[p. 47] Primo ergo divisionem philosophie naturalis videamus.
Dividitur autem sie. Dicit Aristotiles III De anima30: Seccantur sciencie

quemadmodum et res; sciencia naturalis, que est de corpore mobili in quantum
mobile, est secundum divisionem corporis mobilis, sive secundum diversum
modum considerandi mobile. Philosophia naturalis aut enim considerat de

corpore mobili in universali quo ad eius prineipia generalia et universalia et

proprietates generales et universales corporis mobilis in quantum mobile, aut
in particulari secundum diversas eius partes et diversa prineipia et diversas

proprietates. Primo modo liber Phisicorum: unde dicitur liber universalis
eo quod tradit regulas universales tocius naturalis philosophie quantum ad

proprietates generales corporis mobilis in quantum commune est ad eius omnes

partes. Secundo modo est consideratio de ipso in residuo naturalis philosophie.
Et hoc dupliciter: aut enim consideratur de corpore mobili contracto
particulari, mobile dico ad situm vel ad formam. Appellatur autem corpus mobile
ad situm solum, quod movetur de situ ad situm sine transmutatione de forma
ad formam, et ideo dicitur huiusmodi corpus incorruptibile et ingenerabile,
sicut caelum, de quo determinatur Libro celi et mundi. Dicitur autem corpus
mobile ad formam, quod est transmutabilis de forma ad formam secundum

quod elementa mutua generatione transmutantur ad invicem, unde huiusmodi

corpus dicitur generabile et corruptibile; de isto est consideratio in residuo
naturalis philosophie.

Set hoc est dupliciter: aut enim est consideratio de ipso corpore mobili
ad formam in universali, aut contracto et particulari. Primo modo liber De
generationeprimus. Secundo modo adhuc dupliciter: aut enim est consideratio
de ipso corpore mobili ad formam in particulari simplici, aut mixto. Primo
modo est consideratio de ipso secundo De generatione, ubi determinat genera-
tionem elementorum ad invicem secundum suas formas, ut aeris in aquam et

e converso. Secundo modo dicitur quod est consideratio de corpore mobili
mixto per adiunetionem vel per mixtionem veram. Et appellatur adiunetio

corporum simplicium quando ad invicem commiscentur ipsis manentibus sub

formis propriis, non generata forma mixtionis per confractionem formarum
[p. 48] propriarum; secundum quod via evaporationis vapor terreus frigidus
siccus et vapor aqueus et humidus simul elevantur usque in regionem aeris et

ibi commiscentur, ex quibus, frigiditate loci, generantur impressiones humide

ex vapore aqueo per se, sicce vero ex vapore terreo, aliquo modo forte loco
conferente; huiusmodi autem impressiones humide sunt sicut pluvia, nix, et
sie de aliis, sicce vero ut aer et ignis et quedam alie de quibus determinatur

30 Cf. Aristote, De l'äme, III, 431 b24-25.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 341

qui portent sur la quantite; celle-ci a toujours son etre dans la matiere, les

mathematiques la conqoivent cependant en faisant abstraction de la matiere
sensible.

<Division de la philosophic naturelle>

[p. 47] Considerons done d'abord la division de la philosophic naturelle.
Elle se divise de la maniere suivante. Au troisieme livre du traite De l'äme,

Aristote affirme que les sciences se distinguent en fonction des choses. La
science naturelle qui porte sur le corps mobile en tant qu'il est mobile suit la

division du corps mobile ou les differentes manieres d'apprehender le corps
mobile. Soit la philosophic naturelle considere le corps mobile en general,
selon ses principes generaux et universels, et selon les proprietes generales
et universelles du corps mobile en tant qu'il est mobile, soit elle considere
le corps mobile en particulier, selon ses diverses parties, ses divers principes
et proprietes. Le Livre des Physiques precede de la premiere maniere. On le

qualifie de livre universel, parce qu'il enseigne les regies universelles de la

Philosophie naturelle tout entiere; il porte sur les proprietes generales du corps
mobile en tant que celui-ci est commun ä chacune de ses parties.

La consideration du corps mobile dans le reste de la philosophic naturelle

precede de la seconde maniere. Et cela de deux fapons. En effet, on apprehende
alors le corps mobile singulier et en particulier - et je parle ici de mobile en
direction d'un lieu ou d'une forme. Le corps qui est mobile en direction d'un
lieu seulement est celui qui se meut d'un lieu ä un autre, sans transformation
d'une forme en une autre. Ce corps est de fait qualifie d'incorruptible et de non
sujet ä la generation. Tel est le ciel, dont il est question dans le traite Du del et
du monde. Le corps qui est mobile en direction d'une forme subit un changement
d'une forme en une autre, dans lequel les elements changes sont transformes
les uns en les autres par generation. Ce corps est dit sujet ä la generation et ä la

corruption. II en est question dans le reste de la philosophic naturelle.

Or cette consideration est double. Elle porte sur le corps en tant qu'il est

mobile vers une forme en general, ou vers une forme singuliere et en particulier. Le

premier livre du traite De la generation considere le premier aspect. Le deuxieme

peut encore etre divise en deux. On considere le corps mobile vers une forme en

particulier, soit simple, soit mixte. Le seconde livre du traite De la generation suit
la premiere voie; il y est question de la generation mutuelle des elements selon
leurs formes, par exemple de la transformation de Fair en eau et inversement. De
la seconde maniere, il est dit que Ton apprehende le corps mobile mixte soit par
adjonction, soit par veritable mixtion. On parle d'adjonction de corps simples,
lorsque ceux-ci se melangent en subsistant sous leurs formes propres, sans que
soit engendree une forme de la mixtion par la dissolution des formes [p. 48]

propres. Ainsi, selon le phenomene de l'evaporation, la vapeur terreuse, ffoide et

seche, et la vapeur aqueuse, ffoide et humide s'elevent toutes deux vers la region
de Fair, oü elles se melangent. A partir d'elles, la froideur du lieu engendre des



342 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

tribus primis libris Metheororum. Appellatur autem corpus mixtum mixtione
vera in qua convertuntur quatuor elementa ad generationem forme mixti per
confractionem forme proprie cuiuslibet; que forma mixti non est elementum

nec ex elementis, ut probat Aristotiles in fine VII Methaphisice31; de tali mixto
mixtione vera determinate in residuo naturalis philosophie.

Set hoc contingit dupliciter: aut enim consideratur de illo in universali,
aut in particulari. Primo modo Uber quartus Metheororum: ibi enim tanguntur
generales cause corporis mixti generati ex quatuor elementis. Secundo modo

dupliciter: aut enim est consideratio de corpore mixto animato aut non
animato. Secundo modo est consideratio de illo in libro De mineralibus: ibi est
consideratio de genere auri et argenti et ceterorum metallorum, de qua sciencia
nichil habemus translatum nisi modicum capitulum quod situatur Metheororum

quarto, ibi: Terrapura lapis nonfit etc. Primo modo, scilicet de corpore
animato, dupliciter: aut enim de anima in quantum est perfectio corporis
animati, aut de corpore perfecta illa anima, sive perfectibili anima, que est sua

perfectio. Si secundo modo hoc est tripliciter: aut enim est consideratio de isto

corpore animato in quantum perfectum vel perfectibile anima vegetativa, vel

sensitiva, vel intellectiva. Primo modo, fiber De plantis; secundo modo fiber
De animalibus, ubi determinatur de corpore animato anima sensitiva secundum

quod huiusmodi; tercio modo est consideratio de isto in tota medicina; dicunt
tarnen quidam quod sufficienter de isto determinatur ab Aristotile libro De
animalibus. Si vero consideretur de anima in quantum est perfectio corporis
animati, hoc modo est consideratio de illo in libro De anima composito ab

Aristotile.
Et ista de cognitione philosophie naturalis diffinitive et divisive sufficiant.
< >32

31 Cf. Aristote, Metaphysique, VII, 1041 b 11-33.
32 Le texte d'Aubry s'interrompt lä dans les temoins conserves.



L'INTRODUCTION Ä LA PHILOSOPHIE D'AUBRY DE REIMS 343

exhalaisons, qui sont humides par soi en raison de la vapeur d'eau, mais aussi

seches, en raison de la vapeur terrestre, le lieu y contribuant peut-etre de quelque
maniere. Ces exhalaisons humides sont notamment la pluie, la neige, et les autres

phenomenes de ce genre; les exhalaisons seches sont Fair, le feu et quelques
autres dont il est question dans les trois premiers livres des Meteorologiques. On

parle par contre de corps mixte par veritable mixtion, lorsque les quatre elements

se transforment pour engendrer une forme mixte par dissolution de la forme

propre de chacun d'entre eux. Cette forme mixte n'est pas un element et n'est pas

composee d'elements, comme le demontre Aristote ä la fin du septieme livre de

la Metaphysique. D'un tel melange par veritable mixtion, il est question dans la

partie restante de la philosophie naturelle.
Mais cela de deux manieres: on considere ce melange soit en general, soit

en particulier. II est question de la premiere maniere dans le quatrieme livre
des Meteorologiques, oil Aristote traite des causes generates du corps mixte
engendre ä partir des quatre elements. La seconde maniere se divise en deux;
il peut etre question du corps mixte anime ou inanime. II est traite du corps
mixte inanime dans le livre Des mineraux. II y est question du genre de For, de

l'argent et des autres metaux. Nous ne possedons presque rien de cette science

en traduction, sinon un modeste chapitre du quatrieme livre des Meteorologiques

: La terre pure ne devient pas pierre, etc. Du premier membre de la

division, c'est-ä-dire du corps mixte anime, il est traite de deux manieres: soit
il est question de Fame en tant qu'elle est la perfection d'un corps anime, soit
du corps parfait par cette äme, ou perfectible par Fame, qui est sa perfection.
La seconde maniere se divise en trois: il peut etre question du corps anime

en tant qu'il est parfait ou peut etre parfait par Fame vegetative, sensitive ou
intellective. Le livre Des plantes traite de la premiere des trois manieres. Le
livre Des animaux aborde la deuxieme; il y est question du corps anime par
Fame sensitive selon son mode propre. La troisieme distinction fait l'objet de

la medecine tout entiere. Certains affirment cependant qu'Aristote en a traite
de maniere süffisante dans le livre Des animaux. Si l'on s'interessait ä Fame en

tant qu'elle est la perfection du corps anime, il en est question dans le traite De

l 'äme compose par Aristote.
En voilä assez pour une connaissance par definition et division de la

philosophie naturelle.
< >
Fin de la philosophie du maitre Aubry de Reims.


	L'introduction à la philosophie d'Aubry de Reims

