Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 4

Artikel: L'introduction a la philosophie d'Aubry de Reims
Autor: Kdnig-Pralong, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 325-343

L’INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE
D’AUBRY DE REIMS

Présentation et traduction (suite et fin)

CATHERINE KONIG-PRALONG
Réesume

On trouvera dans les pages qui suivent le texte latin et la traduction
frangaise de la deuxieme partie, fragmentaire, de la Philosophie composée
par Aubry de Reims, le maitre és arts parisien, autour de 1265. Cet article
fait suite a la présentation du texte latin et de la traduction frangaise de la
premiére partie du texte dans cette méme revue en 2012 (RThPh 144/11 [2012],
p. 97-117). Les deux parties du texte d’Aubry de Reims sont précédées d’une
breve présentation.

Présentation

Le lecteur trouvera dans les pages qui suivent la traduction frangaise de
la deuxieme partie de la Philosophie composée par le maitre €s arts parisien
Aubry de Reims autour de 1265. La premiére partie du texte a été traduite
et introduite dans cette méme revue en 2012'. Je me permets d’y renvoyer
le lecteur, qui pourra y lire une bréve présentation de la figure du maitre €s
arts Aubry de Reims, de sa conception de la philosophie, du genre littéraire
des introductions a la philosophie auquel appartient la Philosophie d’ Aubry de
Reims, ainsi qu’un apergu de 1’impact historiographique majeur laissé par ce
petit texte, qui plus est fragmentaire et passablement technique.

1. Introduction a la philosophie et division des savoirs

Dans la premieére partie du texte, Aubry de Reims a procédé a I’éloge de
la philosophie en brodant sur le canevas fourni d’abord par les premiers mots
de la Métaphysique d’Aristote?, puis par des textes liturgiques, en particulier

' C. KoNIG-PRALONG, « L’introduction a la philosophie d’Aubry de Reims. Présen-
tation et traduction», RThPh 144/11 (2012), p. 97-117.

2 Au début de la Métaphysique, Aristote affirme que tous les hommes désirent par
nature connaitre ; dans les traductions latines médiévales : « Omnes homines natura scire
desiderant.»



326 CATHERINE KONIG-PRALONG

le Cantique des cantiques et des hymnes a la Vierge Marie. Aubry a également
exposé les défauts et circonstances défavorables qui font obstacle a la philo-
sophie. Son guide était 13 encore le début de la Métaphysique d’Aristote,
qui était associé¢ au De disciplina scolarium, un ouvrage pédagogique de la
génération qui précéde Aubry, mais que celui-ci attribue au philosophe romain
Boece (1 524)°. Enfin, Aubry a tenté une premiére définition de la discipline
philosophique en montrant ou il faut la chercher: non pas a la ville, mais dans
la retraite de I’étude. Un cheminement en six étapes — raison, intellect, science,
art, prudence et sagesse — conduit a la philosophie, qui est identifiée a la jouis-
sance de I’ultime sagesse“.

Dans la seconde partie ici traduite, plus technique, Aubry de Reims procéde
a la division de la philosophie — ou «science » — en ses parties. Le procédé de la
définition des savoirs via divisionis, par distinction des différentes disciplines,
est associé au genre des introductions a la philosophie depuis I’ Antiquité°.
Au Moyen Age, le monde de la philosophie islamique produit de célébres
divisions des sciences, dont le De scientiis d’al-Farab1 (début du X° siecle),
traduit et adapté par Gérard de Crémone et Dominique Gundissalinus, et la
Logica d’ Avicenne (début du XI¢ siécle)®. Dans le monde latin, au XII¢ siecle,
sont composées deux divisions des savoirs qui demeurent les modeles du
genre au XIII¢ si¢cle : le Didascalicon d’Hugues de Saint-Victor’ et la Division
de la philosophie de Dominique Gundissalinus®. A ces deux ceuvres, il faut
joindre le Liber introductorius que rédige Michel Scot autour de 1230, a la

¥ Ps.-BoetHus, De disciplina scolarium, éd. par O. WEUERs, Leiden-Koln, Brill,
1976.

* C. KoNIG-PRALONG, art. cit., p. 113: «[L’homme] ordonne ensuite ses actions au
moyen de la science; c¢’est la prudence. Et, lorsqu’il congoit qu’il atteint le but, c’est la
sagesse: on la golite intellectuellement et on devient suave. Une fois le goit retrouvé, on
aime la sagesse; c’est la philosophie et on s’arréte 1a.»

5 Cf. P. Hapor, « Die Einteilungen der Philosophie im Altertum», Zeitschrift fiir philo-
sophische Forschung 36 (1982), p. 422-444. Pour le Moyen Age scolastique, qui nous
intéresse ici, cf. les repéres bibliographiques donnés a la fin de cette breve présentation.

6 Cf. G.C. Anawarl, « Classification des sciences et structure des summae chez les
auteurs musulmans », Revue des études islamiques 44 (1976), p. 61-70 ; H. HUGONNARD-
RocHE, «La classification des sciences de Gundissalinus et I’influence d’Avicenne»,
in: J. JoLveT, R. RASHED (éds), Etudes sur Avicenne, Paris, Les Belles Lettres, 1984,
p.41-75; J. JoLiver, «Classifications des sciences arabes et médiévales», in: Perspec-
tives médiévales et arabes, Paris, Vrin, 2006, p. 175-194.

7 Cf. D. PoreL, Hugues de Saint-Victor, Paris, Cerf, 1998. Au sujet de la division
de Guillaume de Conches: H. Robnite LEMAY, « Guillaume de Conches’ Division of
Philosophy in the Accessus ad Macrobium», Mediaevalia 1 (1977), p. 115-129.

8 Dommicus GUNDISSALINUS, De divisione philosophiae, éd., trad. et introd. par A.
Fipora, D. WERNER, Freiburg, Herder, 2007. A ce sujet: A. Fipora, Die Wissenschafis-
theorie des Dominicus Gundissalinus: Voraussetzungen und Konsequenzen des zweiten
Anfangs der aristotelischen Philosophie im 12. Jahrhundert, Berlin, De Gruyter, 2003.
Cf aussi: A.H. CHrousT, « The Definitions of Philosophy in the De divisione philoso-
phiae of Dominicus Gundissalinus», The New Scholasticism 25 (1951), p. 253-281.



L’ INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 327

cour de Frédéric I1°. Dans sa premiére partie, cette ceuvre présente une division
des sciences mathématiques qui exercera une influence sur les maitres es
arts parisiens. Michel Scot définit en outre une série de synonymes du mot
«science» («art/ars», «enseignement/doctrina», « apprentissage/disciplina»,
«capacité/facultas »), qui apparaissent dans la Philosophie d’ Aubry de Reims.

Au XIII® siecle le genre de la division des savoirs est trés répandu, en
particulier a la Faculté des arts. Une forte intertextualité caractérise ces intro-
ductions a la philosophie, qui se citent mutuellement de manie¢re muette. A
coté des introductions dont les auteurs ne nous sont plus connus mais qui font
partie de ce réseau textuel ', Aubry semble se référer en particulier a certaines
propositions de la Division des sciences d’ Amoul de Provence. L’introduction
a la philosophie d’Aubry de Reims présente en outre des parentés avec celles
d’Olivier Lebreton, d’Henri Lebreton et de Nicolas de Paris. Son éditeur,
René-Antoine Gauthier, a enfin mis en évidence des traces du texte d’Aubry
dans I’introduction a la philosophie de Jean de Dacie, I’un des derniers maitres
parisiens a s’adonner a ce genre littéraire, une génération aprés Aubry. Par
ailleurs, ces textes ont souvent été transmis de mani¢re groupée, réunis par la
tradition manuscrite. Le manuscrit Oxford, Corpus Christi College 283, en est
un bon exemple; il contient six introductions a la philosophie produites dans le
contexte intellectuel de la Faculté des arts ',

2. Etymologies, divisions binaires et corpus aristotélicien

Dans la seconde partie de sa Philosophie, Aubry use de trois procédés
récurrents dans les introductions a la philosophie lorsqu’il s’agit de définir et
d’organiser le savoir: I’explication étymologique, sur le modéle des Efymo-
logies d’Isidore de Séville, la division binaire et I’organisation des études en
fonction du corpus des ceuvres d’ Aristote.

Le mot «ars» («arty) est étymologiquement rapproché du verbe
«artare» («contraindre, serrer étroitement»), car I’art réduit les possibilités,
théoriquement infinies, en vue de ’action effective. Le mot grec «méthode»

® U. BAUER, Der Liber introductorius des Michael Scotus in der Abschrift Cim
10268 der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen: ein illustrierter astronomisch-
astrologischer Codex aus Padua, 14. Jh., Munchen, Tuduv-Verlagsgesellschaft, 1983.
A ce sujet: C. BURNETT, «Michael Scott and the Transmission of Scientific Culture from
Toledo to Bologna via the Court of Frederic 11 Hohenstaufen», in: Micrologus: Nature,
Science and Medieval societies, Science at the Court of Frederick II, Turnhout, Brepols,
1994, p. 101-126.

19 Cf. les travaux de G. Danan et C. LAFLEUR mentionnés dans la deuxiéme section
de la bibliographie.

! Voir C. LArLEUR, J. CARRIER, «La Philosophia d’Hervé le Breton (alias Henri
le Breton) et le recueil d’introductions a la philosophie du ms. Oxford, Corpus Christi
College 283 (premiére partie)», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Age 61 (1994), p. 149-226, ici p. 153-154.



328 CATHERINE KONIG-PRALONG

signifie la voie rapide, qui évite les détours. La sagesse («sapientia») ajoute
de la saveur («sapor») au savoir, alors que la philosophie y joint 1’amour
(P«amor», a savoir la @idia grecque). Les arts libéraux libérent I’homme
des soucis terrestres ou sont le propre des hommes libres, alors que les arts
mécaniques, les techniques de production, sont fortement dévalués ' et décrits
comme adultéres. A la suite d’Hugues de Saint-Victor, Aubry fait en effet
dériver le terme «mechanica» du verbe «mechor, mechari», qui signifie
commettre 1’adultére. L’homme qui s’adonne aux arts mécaniques, ¢’est-a-dire
a I’artisanat ou a I’agriculture, dégénére de son statut de créature rationnelle, se
compromettant avec le monde des choses terrestres.

La méthode d’organisation et de hiérarchisation des disciplines procede
cependant de la division, qui doit étre binaire, comme le remarque Aubry en
corrigeant Aristote : « N’étant pas binaire, cette division n’obéit cependant pas
aux regles de I’art; c’est pourquoi on la réduit a une division binaire» '*. La
premiere division du savoir oppose la science mécanique, dont il n’est pas
question dans le champ de I’étude, a la science libérale, catégorie la plus englo-
bante dans le champ de la science proprement dite. La science libérale est a son
tour divisée en science pratique (économie, éthique, politique) et science spécu-
lative. Celle-ci comprend deux branches: 1’éloquence ou science du discours,
qui ne porte pas sur les choses mais sur les signes des choses, et la sagesse, qui
est science des choses. Celle-ci est enfin divisée en philosophie naturelle — la
science des choses mobiles considérées avec leur matiere — et mathématiques,
le savoir de ces mémes choses, mais considérées sans leur matiére, ¢’est-a-dire
la science des quantités abstraites. C’est précisément ici que, pour des raisons
structurelles, Aubry se refuse a suivre Aristote qui, dans la Métaphysique

12' Au sujet des arts mécaniques, souvent méprisés dans la littérature médiévale:
F. ALEssio, La riflessione sulle artes mechanicae, in: Lavorare nel Medioevo, rappre-
sentazioni ed esempi dall’ltalia dei secc. X-XVI, Todi, 11 Mulino, 1983, p. 257-293;
P. STERNAGEL, Die Artes mechanicae im Mittelalter. Begriffs- und Bedeutungsgeschichte
bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, Kallmiinz, M. Lassleben, 1996; G. H. ALLARD,
S. LUSIGNAN (éds), Les arts mécaniques au moyen dge, Montréal-Paris, Bellarmin-Vrin,
1982; E. WHITNEY, «Paradise restored. The mechanical arts from antiquity through
the XIlIIth century», Transaction of the American Philosophical Society 80 (1990);
L. BoenM, « Artes mechanicae und artes liberales im Mittelalter. Die praktischen Kiinste
zwischen illiterater Bildungstradition und schriftlicher Wissenschaftskultur», in:
K. R. ScHNITH, R. PAULER (€éds), Festschrift Eduard Hlawitschka zum 65. Geburtstag,
Kallmiinz, M. Lassleben, 1993, p. 419-444; ¢f aussi le compte-rendu de Cl. GAIEr,
«Travail, travailleurs et arts mécaniques au Moyen Age», Le Moyen Age 100 (1994),
p. 101-106. Au sujet de la revalorisation des arts mécaniques chez Lulle, ¢f. R. IMBACH,
C. KoNIG-PRALONG, Le défi laique. Existe-t-il une philosophie de laics au moyen dge ?,
Paris, Vrin, 2013, p. 123-146; R. Da CosTa, « Las definiciones de las siete artes liberales
y mecanicas en la obra de Ramon Llull», Anales del Seminario de Historia de la
Filosofia 23 (2006), p. 131-164.

3 Cf P. VALLIN, «‘Mechanica’ et ‘Philosophia’ selon Hugues de Saint-Victor»,
Revue d’histoire de la spiritualité, 49, 1973, p. 257-288.

4 Cf. infra, p. 339.



L’INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 329

(VI, 1026a18-19), distinguait trois types de sciences spéculatives: la physique,
les mathématiques et la science premiere des choses divines qui ne sont pas
liées a la matiere.

Enfin, lorsqu’en un troisieme temps Aubry divise et organise le domaine
de la science de la nature, il emploie la méthode dichotomique pour baliser
le corpus des ceuvres physiques d’Aristote. La premiére distinction binaire
est celle qui démarque 1’approche généraliste des spécialisations. Le livre
d’Aristote intitulé Physique présente en effet la science des corps mobiles en
genéral. 11 est cependant possible de considérer les choses physiques aussi dans
leurs spécificités, et cela de maniere toujours plus différenciée. Aubry distingue
d’abord le corps qui subit un changement local sans changer de forme, c’est-a-
dire le ciel dont traite Aristote dans le traité Du ciel et du monde, des corps qui
se transforment par le fait du mouvement qu’ils subissent. Contrairement au
ciel ou monde, ces corps sont sujets a la génération et a la corruption, comme
I’expose le premier livre du traité De la génération et de la corruption. Plus
spécifiquement, le changement par transformation peut signifier 1’acquisition
d’une forme simple ou d’une forme mixte. Le deuxiéme livre du traité De la
génération et de la corruption traite des transformations simples d’un élément
en un autre, par exemple de ’air en eau. L’acquisition d’une forme mixte doit a
son tour étre envisagée de deux manieres, soit par adjonction, soit par mixtion.
De la premiére maniére, les corps simples se mélangent sans que leurs formes
soient dissolues dans une nouvelle forme. Aubry décrit ainsi les phénoménes
atmosphériques dont il est question dans les trois premiers livres des Météo-
rologiques. Une véritable mixtion signifie par contre la dissolution des formes
précédentes dans une nouvelle forme ou forme de la mixtion. Le quatrieme
livre des Météorologiques en expose une théorie générale. Mais cette mixtion
doit elle aussi étre envisagée de maniere plus spécifique, selon qu’elle se
produit dans les étres animés ou dans les corps inanimés dont traite le livre
Des minéraux. L étre animé peut étre envisagé de deux maniéres, soit prioritai-
rement du coté de ’ame (dans le traité De [’dme), soit a partir du corps animé.
Or ici, a la toute fin du fragment de la Philosophie qui nous a été transmis,
Aubry offre a son lecteur la surprise, sinon le petit bonheur, d’une entorse a la
regle: le domaine du corps animé est divisé en trois, les végétaux (traité Des
plantes), les animaux (De animalibus et médecine) et les étres supérieurs qui
possedent 1’ame intellective (De anima, livre I1I).

Dans les versions manuscrites conservées, I’introduction a la philosophie
d’Aubry s’arréte la. Le texte a probablement été transmis de maniére fragmen-
taire. La seconde partie de la Philosophie d’Aubry de Reims, traduite ici,
témoigne d’un programme d’enseignement, le cursus studiorum de la Faculté
des arts, qui était devenu enseignement de la philosophie. Dans sa premiere
partie, le texte procédait a un traditionnel éloge de la philosophie. Aubry y
formulait une proposition anthropologique remarquable. L’homme philosophe
et I’homme qui renonce a la philosophie appartiendraient a deux catégories
d’hommes distinctes en réalité, dont seul le nom serait commun: «Au



330 CATHERINE KONIG-PRALONG

meéme endroit, Averroes estime donc que le nom ‘homme’ est dit de maniére
équivoque de I’homme parfait par les sciences spéculatives et des autres
hommes, de méme que ‘animal’ est dit de maniére équivoque de I’homme
animé et de I’image peinte. En effet, des significations équivoques demeurent
latentes sous le genre, comme le dit Aristote dans les Topigues et dans le livre
des Physiques.» "

15 C. Konig-PraLong, art. cit., p. 107.



L’ INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 331

Repéres bibliographiques
1. Sur Aubry de Reims et la Faculté des arts de Paris au XIIF siecle

BiancHhi, L., «Filosofi, uomini e bruti. Note per la storia di un antropologia
“averroista” », Rinascimento 32 (1992), p. 185-201.

—, «Felicita intellettuale, “ascetismo” e “arabismo”: nota sul “De summo
bono” di Boezio di Dacia», in: M. BETTETINI, F.D. PAPARELLA (éds), Le
Felicita nel Medioevo, Louvain-la-Neuve, TEMA, 2005, p. 13-34.

—, Censure et liberté intellectuelle a |’Université de Paris (XIII*-XIV* siecles),
Paris, Les Belles Lettres, 1999.

BiancHi, L., Ranpi, E., Vérités dissonantes. Aristote a la fin du Moyen /fge,
Fribourg, Editions universitaires, 1993.

Courtenay, W. 1., Teaching Careers at the University of Paris in the Thirteenth
and Fourteenth Centuries, Notre Dame, 1988.

GAUTHIER, R.-A., «Notes aur Siger de Brabant, I. Siger en 1265», Revue des
sciences philosophiques et théologiques 67 (1983), p. 201-232.

—, «Notes sur Siger de Brabant, II. Siger en 1272-1275. Aubry de Reims et
la scission des Normands», Revue des sciences philosophiques et théolo-
giques 68 (1984), p. 3-49.

KoniG-PraLONG, C., « Omnes homines natura scire desiderant. Anthropologie
philosophique et distinction sociale », Quaestio 15 (2015), p. 121-138.

LIBERA, A. DE, Penser au Moyen Age, Paris, Seuil, 1991.

PicuE, D., La condamnation parisienne de 1277. Texte latin, traduction, intro-
duction et commentaire, Paris, Vrin, 1999.

VERGER, J., « Pour une histoire de la maitrise &s arts au Moyen Age: quelques
jalons», Meédievales 13 (1987), p. 117-130.

WEnErs, O., Hourz, L. (éds), L enseignement des disciplines a la Faculté des
arts (Paris et Oxford, XIII*-XV* siecles), Turnhout, Brepols, 1997.

ZavatTEro, 1., «Ethique et politique a la Faculté des arts de Paris dans la
premiere moitié du XIII¢ siecle», in: J. VERGER, O. WEUERs (€ds), Les
débuts de ['enseignement universitaire a Paris (1200 — 1245 environ),
Turnhout, Brepols, 2013, p. 205-245.

—, «L’entusiasmo per la filosofia di Aubry di Reims», in: F. AsBrl (éd.),
Metamorfosi della filosofia antica. Studi in onore di P. Gualtieri, Arezzo,
Dipartimento di Studi Storico-sociali e filosofici, 2006, p. 9-18.

2. Sur les introductions a la philosophie a I’Université de Paris au XTI
siecle

AAVV, Arts libéraux et philosophie au Moyen Age. Actes du Quatriéme
Congres International de Philosophie Médiévale, Université de Montréal,



332 CATHERINE KONIG-PRALONG

Montréal, Canada, 27 aoiit - 2 sept. 1967, Montréal/Paris, Institut d’études
médiévales/Vrin, 1969.

BRUMBERG-CHAUMONT, J. (éd.), Ad notitiam ignoti: L’Organon dans la trans-
latio studiorum a /’époque d’Albert le Grand, Turnhout, Brepols, 2013.
DanaN, G., «La classification du savoir aux XII¢ et XIII¢ siecles», L ensei-

gnement philosophique 40 (1990), p. 5-27.

—, «Une introduction a 1’étude de la philosophie: Ut ait Tullius», in: C.
LAFLEUR, J. CARRIER (€ds), L’enseignement de la philosophie au XIII
siecle. Autour du Guide de I’étudiant du ms. Ripoll 109, Turnhout, Brepols,
1997, p. 3-58.

—, «Une introduction a la philosophie du XII¢ siécle. Le Tractatus quidam de
philosophia et partibus eius», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du
Moyen Age 49 (1982), p. 155-193.

D’OnNorriO, G. (€d.), La divisione della filosofia e le sue ragioni: lettura di testi
medievali (VI-XIII secolo), Cava de’ Tirreni, Avagliano, 2001.

HAYE, TH. « Divisio Scientiarum: Ein bisher unveroffentlichtes Wissenschafts-
modell in der Clavis Compendii des Johannes von Garlandia», Vivarium
32 (1994), p. 51-61.

ImBAcH, R., « Einfiihrungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert», in:
R. IMBACH, Quodlibeta. Articles choisis, Fribourg, Editions universitaires,
1996, p. 63-91.

IwakumMa, Y., « The Division of Philosophy and the Place of the Trivium from
the 9" to the Mid-12" Centuries», in: S. EBBESEN, R.L. FRIEDMANN (€éds),
Medieval Analyses in Language and Cognition: Acts of the Symposium,
the Copenhagen School of Medieval Philosophy, 1996, Copenhagen, The
Royal Danish Academy of Sciences and Letters, 1999, p. 165-189.

LarLEUR, C., «Dieu et 1’idéal théologico-métaphysique de la premiére philo-
sophie universitaire parisienne : le cas de la Divisio scientiarum (vers 1250)
de maitre Arnoul de Provence», in: L. LANGLOIS, Y. CH. ZARKA (€ds), Les
philosophes et la question de Dieu, Paris, Presses Universitaires de France,
2006, p. 73-86.

—, «L’introduction a la philosophie Vt testatur Aristotiles (vers 1265-1270)»,
Laval théologique et philosophique, 48, 1992, p. 81-107.

—, «Le “guide de I’étudiant” d’un maitre anonyme de la Faculté des arts de
Paris au XIII¢ siécle. Edition critique provisoire du ms. Barcelona, Ripoll
109, ff. 134ra-158vay», Québec, Faculté de Philosophie de 1’Université de
Laval 1 (1992).

—, «Les “guides de 1’étudiant” de la Faculté des arts de I’Université de Paris
au XIII¢ siécle», in: M. J. F. M. Hoenen, J. H. J. ScHNEIDER, G. WIELAND
(éds), Philosophy and Learning. Universities in the Middle Ages, Leiden-
New York, Koln, Brill, 1995, p. 137-185.

—, Quatre Introductions a la philosophie du XIIF siécle, Montréal/Paris,
Institut d’Etudes Médiévales/Vrin, 1988.



L’ INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D°’AUBRY DE REIMS 333

LAFLEUR, C., CARRIER, J. (éds), L enseignement de la philosophie au XIII siecle.
Autour du Guide de I’étudiant du ms. Ripoll 109, Turnhout, Brepols, 1997.

—, —, «L’enseignement philosophique & la Faculté des arts de 1’Université
de Paris en la premiére moitié¢ du XIII¢ siecle dans le miroir des textes
didascaliques », Laval théologique et philosophique 60 (2004), p. 409-448.

—, —, «La Philosophia d’Hervé le Breton (alias Henri le Breton) et le recueil
d’introductions a la philosophie du ms. Oxford, Corpus Christi College 283
(premiere partie)», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Age 61 (1994), p. 149-226.

—, —, «La Philosophia d’Hervé le Breton (alias Henri le Breton) et le recueil
d’introductions a la philosophie du ms. Oxford, Corpus Christi College 283
(deuxiéme partie)», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Age 62 (1995), p. 359-442.

WEUERS, O., L appellation des disciplines dans les classifications des sciences
aux XIF et XIIF siécles, Bruxelles, Union Académique Internationale,
1988.

rrrrr

sur Siger de Brabant, II. Siger en 1272-1275. Aubry de Reims et la scission
des Normands », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 68, 1984,
p. 3-49. L’édition de la Philosophie d’ Aubry de Reims se lit aux pages 29-48 '¢.
Les trés riches notes qui accompagnent 1’édition critique du texte latin par
R.-A. Gauthier documentent les jeux d’intertextualité entre la division de la
philosophie d’Aubry de Reims et d’autres textes du méme genre et du méme
milieu. Elles mentionnent en outre des influences ou des sources implicites
d’Aubry de Reims, de 1’ Antiquité, avec Aristote et Cicéron, au XIII® siecle.
Nous y renvoyons le lecteur en quéte d’érudition.

16 Je remercie la direction de la Revue des sciences philosophiques et théologiques
d’avoir accordé le droit de reproduire le texte latin de la Philosophia.



334 CATHERINE KONIG-PRALONG

[PHILOSOPHIA. SECUNDA PARS|
[MaGisTRI AUBRICI REMENSIS]

<PHILOSOPHIE DIVISIO>

[p. 41] Postea de eius cognitione via divisiva et per posteriora videamus, et
hoc sub nomine sciencie philosophiam dividendo.

Notandum enim quod philosophia cum aliis nominibus, que sunt sapiencia
ars facultas methodus doctrina disciplina, nominatur. Quoniam ergo secundum
Aristotilem in Elenchis'": Qui virtutum nominum sunt ignari, de facili paralo-
gizantur, ideo videnda est differentia inter hec. — Et dico quod duo ultima,
scilicet doctrina et disciplina, differunt ab aliis, scilicet quia dicunt illud quod
dicunt prout consistit in multiplicatione unius ad alterum via doctrine et disci-
pline ; differunt tamen, quia doctrina nominat illud prout in doctore diffunditur,
disciplina vero prout in discipulo recipitur. Notandum secundum quosdam
quod doctrina et disciplina non nominant idem quod sciencia secundum rem
de genere qualitatis, set magis motum: idem est enim doctrina quod doctri-
natio et disciplina quod disciplinatio, ut habetur Il Phisicorum, capitulo de
motu ¥, ita quod motum illum prout est ab agente nominat doctrina, prout est
in passo disciplina, et mediante illo motu acquiritur qualitas de prima specie
qualitatis, que est sciencia. Unde, dicat Aristotiles VII Phisicorum'® quod
sedendo et quiescendo fit anima prudens et sciens, tamen necesse est motum
aliquem semper prefuisse : movetur enim intellectus per naturale desiderium ad
scienciam acquirendam.

Ista autem tria que sunt sapiencia sciencia philosophia differunt ab aliis
tribus, quia nominant rem absolute, alia vero tria in comparatione ad opus,
prout videlicet per ipsa habilitamur ad opus. Ita tamen quod ars dicit illud prout
nos artat et dirigit in operando, quia artat infinita, ad finitatem reducendo, iuxta
illud: Ars est infinitorum finitum compendium etc.; in quantum vero nobis
prestat facilitatem, [p. 42] dicitur facultas; in quantum brevitatem, dicitur

17 Cf. ARISTOTE, Réfutations sophistiques, 165a15-16.
'® Cf. ARISTOTE, Physique, 111, 202a31-202b22.
19 Cf. ARISTOTE, Physique, V11, 247623-24.



L’INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 333

[PHILOSOPHIE. DEUXIEME PARTIE]
[MAITRE AUBRY DE REIMS]

<DIVISION DE LA PHILOSOPHIE>

[p. 41] Apres cela, voyons comment obtenir une connaissance [de ce qu’est
la philosophie] par la voie de la division et a partir de ses effets, en procédant a
une division de la philosophie comprise sous le nom de science.

<Excursus sur les noms de la philosophie>

On notera en effet que la philosophie est aussi désignée par d’autres noms,
a savoir: sagesse, art, capacité, méthode, enseignement et apprentissage. Or
selon les Réfutations sophistiques d’Aristote, ceux qui ignorent les noms
des vertus commettent facilement des erreurs de raisonnement; il convient
donc d’observer les différences existant entre ces noms. J’affirme que deux
d’entre eux — enseignement et apprentissage — se démarquent des autres, dans
la mesure ou ils désignent leur signifi€¢ en tant qu’il se transmet d’un sujet
a un autre, par la voie de I’enseignement et de I’apprentissage; iis différent
cependant 1’un de ’autre, car I’enseignement désigne ce savoir en tant qu’il se
trouve dans le professeur, alors que I’apprentissage le signifie en tant qu’il est
recu dans I’éleve. On notera que, selon certains, « enseignement» et « appren-
tissage » ne désignent pas réellement le méme genre de qualité que «science»,
mais qu’ils désignent plutét un mouvement. L’enseignement équivaut en effet
a I’acte d’enseigner et ’apprentissage a celui de se former. Comme on peut le
lire dans le troisieme livre des Physiques, dans le chapitre sur le mouvement,
«enseignement» désigne ce mouvement en tant qu’il procéde de son agent,
«apprentissage » le désigne en tant qu’il est dans le patient et, par le moyen de
ce mouvement, est acquise une qualité qui appartient a la premiére espéce de
la qualité?, a savoir la science. Ainsi, quoiqu’au septiéme livre des Physiques
Aristote dise que I’aAme acquiert sagesse et science dans le repos et le calme, un
mouvement précédant ce repos est toujours requis: I’intellect est en effet ma
par le désir naturel d’acquérir la science.

Les trois noms de sagesse, science et philosophie différent en outre des
trois autres, car ils désignent quelque chose de maniére absolue, alors que les
trois autres désignent cette chose relativement a une ceuvre, dans la mesure
ou, par les actions qu’ils désignent, nous acquérons le pouvoir de produire une
ceuvre. Ainsi, I’art signifie ce pouvoir dans la mesure ou I’art nous contraint et
nous dirige lorsque nous ceuvrons, car I’art restreint I’infinité en la réduisant

? La premiére espece de la qualité comprend les habitus et les dispositions.
Cf. AristoTE, Catégories, 8, 8 b25-27.



336 CATHERINE KONIG-PRALONG

methodus, transsumptive dicta a brevi via, que stricte communis obliquitates
devitat, secundum quod vult commentator Bernardus supra primum 7Thopi-
corum Aristotilis %!, Similiter differunt alia tria: sciencia enim nominat habitum
absolute ; sapiencia vero saporem superaddit, secundum quod vult quidam
philosophus: Sapiencia est cum sapore condita sciencia; philosophia vero
superaddit amorem.

Quia vero illa duo ultima nominant idem quod sciencia et hoc cum addito,
ideo sub hoc nomine «sciencia», communiter extendendo ad omnia alia, philo-
sophiam dividamus, dicentes quod scienciarum quedam sunt creditive, quedam
ymaginative, ut vult Algazel principio Logice sue®. Et appellatur sciencia
creditiva acceptio veritatis principii alicuius aut conclusionis, et secundum
hoc dicitur creditiva: aut enim fit per medium [p. 43] aut sine medio; si per
medium, sic est habitus conclusionis, si sine medio, sic est habitus princi-
piorum, qui ab Aristotile appellatur intellectus**. Sciencia autem ymaginativa
dicitur ars collectiva plurium principiorum ad unum finem tendencium; unde
plures in se creditivas.

Sciencia autem ymaginativa dividitur in considerativam vel speculativam,
et activam vel operativam vel praticam que sint eedem. Et sumitur hec divisio
a Calcidio supra Platonem?, cum dicit: Duplex versatur philosophie intentio,
consideratio et actus ; et hoc est quod tota sciencia dividitur per speculativam et
practicam. Dicuntur autem speculative quarum finis est veritas, ut vult Aristo-
tiles Il Methaphisice®, in quibus non est operatio nisi [p. 44] per cognitionem.
Dicuntur autem practice quarum finis est operatio, ut habetur ibidem, in quibus
non est considerare vel consideratio nisi propter operationem, secundum quod
dicit Aristotiles in Ethicis*®: Sciencia activa presentis considerationis est, non
ut sciamus, set ut boni fiamus.

Sciencia vero activa dividitur in mechanicam et liberalem. Liberalis est
sicut nobilis, mechanica est sicut illa que docet de operatione manuali, ut
carpentatio, satio, et sic de aliis. Liberalis vero non solum dicitur nobilis
que quidem ut dictum est activa, set etiam liberalis continet omnem aliam a
mechanica, sicut omnem speculativam et activam et practicam que est moralis;
et propter hoc posset dividi ymaginativa prima sui divisione in liberalem et
mechanicam. Et dicitur liberalis que subvenit necessitatibus humane nature

2l Au sujet de ce commentateur des Topiques d’Aristote, un maitre és arts de la
génération qui a précédé Aubry, cf. I’article de R.-A. Gauthier qui précede 1’édition du
texte latin d’Aubry de Reims (p.7-8).

2 ALGaziL (AL-GHAZALY), Logica, in: CH. LoHr, « Logica Algazelis: Introduction
and Critical Text», Traditio 21 (1965), p. 223-290, p. 239-242.

B Cf AristotE, Ethique a Nicomague, V1, 1141a7-8.

2 Cavrciows, Timaeus a Calcidio translatus commentarioque instructus, Comm.
264, éd. par P. J. Jensen, J. H. Waszink, Londres, Warburg Institute, 1962, p. 269-270.

3 Cf. ARISTOTE, Métaphysique, 11, 993b20-21.

% Cf. ARISTOTE, E‘thique a Nicomagque, 11, 1103b26-28.



L'INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 337

au fini. Il est dit que ’art est un abrégé fini des infinis, etc. Or, en tant qu’il
nous procure aisance, [p. 42] il est dénommé «capacité» et, en tant qu’il nous
assure concision, il est dit méthode, par dérivation de sens a partir de la notion
de voie courte qui, prise de maniere strictement commune, €vite les détours,
selon I’interprétation donnée par Bernard sur le premier livre des Topiques
d’Aristote. Les trois autres noms difféerent de la méme manieére. La science
désigne en effet un habitus de maniere absolue. La sagesse y ajoute le goiit;
selon les propos d’un certain philosophe, la sagesse est la science apprétée avec
gout. La philosophie y ajoute la dilection.

Or, comme ces deux derniers noms ont, tout en y ajoutant quelque chose,
la méme signification que «science », nous procédons a la division de la philo-
sophie sous le nom de science, en 1’étendant communément a toutes ses autres
significations, comme le veut al-Ghazali au début de sa Logique. 1.’ assentiment
a la vérité de quelque principe ou conclusion est appelé « science d’adhésion ».
Elle est dite adhésion soit que cette adhésion se produise par le moyen terme
[p. 43] ou sans moyen terme; si ’adhésion se fait par le moyen terme, elle est
un habitus de la conclusion, si elle se produit sans le moyen terme, elle est cet
habitus des principes qu’Aristote nomme «intellect». L’art de réunir plusieurs
principes qui tendent a une méme fin est quant a lui dénommé ‘science d’ima-
gination’; celle-ci contient donc en soi plusieurs sciences d’adhésion.

<Division de la science ou philosophie>

La science d’imagination se divise en science de la contemplation ou
spéculation, et science de I’action, opératoire ou pratique — termes qui sont
synonymes. Cette division provient du commentaire de Calcidius sur Platon, la
ou il dit: la philosophie présente deux orientations, la contemplation et I’action.
C’est pourquoi la science tout entiere se divise en sciences spéculative et
pratique. A la maniére d’Aristote, dans le deuxiéme livre de la Métaphysique,
on qualifie de «spéculatives» les sciences dont la finalité est la vérité et dans
lesquelles il n’y a pas d’autre action que [p. 44] la connaissance. On qualifie
par contre de «pratiques » les sciences dont la fin est une action, selon le méme
texte d’Aristote. En elles, il n’y a de réflexion ou de contemplation qu’en
vie de I’action; comme le dit Aristote dans ses Ethiques: nous considérons
maintenant cette science non pas en vue de la connaissance, mais pour devenir
bons.

La science de 1’action se divise quant a elle en sciences mécanique et
libérale. La science libérale est pour ainsi dire noble, la science mécanique est
celle qui instruit au sujet du travail manuel, comme la menuiserie, I’agriculture
et les autres activités de ce type. La science libérale n’est pas qualifiée de
noble seulement en tant que science de I’action; la science libérale comprend



338 CATHERINE KONIG-PRALONG

quo ad defectus et indigencias a parte anime, que sunt sciencie et virtutes, ut
predictum est aliquantulum ut patet intuenti. Mechanice vero sunt ad subiectum
necessaria quo ad defectus et indigencias corporis. Et [p. 45] dicitur liberalis
quia hominem a terrenorum curis liberat et in amorem celestium erigit, vel quia
fili1 liberorum ad eius cultum antiquitus erigebantur, aut quia eius doctores et
discipuli a tributis et pluribus aliis reddebantur immunes propter eius excel-
lenciam et nobilitatem. Mechanica vero dicitur respectu liberalis quia servilis
et vilis, a mechor, mecharis, dicta, quia corpus et eius opera dicuntur vilia
respectu anime et eius operationum. Vel quia, sicut mechus et vilis dicitur qui
ad aliam et alienam uxorem se convertit, sic intellectus dicitur mechari cum ad
aliquas manuales sciencias se recurvat: hec enim non est directio [ad] spiritus
et intellectus, set quando recurvatur dicitur mechanica; set diminuitur usus in
fine.

Liberalis vero que est speculativa dividitur in sapienciam et eloquenciam
et sumitur ista divisio a Boecio supra Porfirium?’. Et appellantur [p. 46)
sciencie sermocinales eloquencie; que non sunt de rebus, set de rerum signis;
que, ut ibidem dicitur, non sunt sciencie principales, set mediantibus sermo-
nibus possunt multiplicari sciencie de rebus ab uno in alterum via doctrine et
discipline. Sciencie autem que principaliter sunt de rebus appellantur sapiencie.

Hec autem sciencia que dicitur sapiencia dividitur VI Methaphisice®
cum dicit Aristotiles quod tres sunt modi essenciales philosophie: naturalis,
mathematicus et divinus. Set quia ista divisio non est artificialis, cum non sit
bene bimembris, ad bimembrem reducatur sic: Omnis sciencia de rebus aut de
rebus <non coniunctis motui et materie, et sic est sciencia divina; aut de rebus
coniunctis motui et materie; si sic, aut de rebus> coniunctis motui et materia
transmutabili secundum rem et considerationem, et sic est naturalis, que est de
corpore mobili in quantum mobile est et eius principiis ; aut de rebus coniunctis
motui et materie secundum esse, non tamen secundum considerationem, et sic
est mathematica, que semper considerat quantitatem que semper habet suum

7 R.-A. Gauthier n’a pas identifié de passage, dans I’ceuvre de Boéce, qui exposerait
cette distinction.
3 Cf. AristotE, Métaphysique, V1, 1026a18-19.



L’ INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 339

aussi toute science qui n’est pas mécanique, notamment toute science spécu-
lative, toute science de 1’action et toute science pratique qui soit morale. C’est
pourquoi la science d’imagination peut étre premic¢rement divisée en science
libérale et science mécanique. La science dite «libérale » est celle qui subvient
aux besoins de la nature humaine regardant ses défauts et carences du c6té de
I’ame ; ce sont des sciences et des vertus dont il est question — cela a été quelque
peu précisé auparavant, comme le remarque le lecteur attentif. Les sciences
mécaniques pallient les besoins regardant les défauts et carences du corps. Et
[p. 45] ’on qualifie I'une de libérale parce qu’elle libere I’homme des soucis
terrestres et 1’éléve a ’amour des choses célestes — soit que les fils d’hommes
libres étaient élevés dans son culte depuis les temps les plus anciens, soit que les
maitres et éléves en science libérale soient exemptés d’impdts et de plusieurs
autres charges en raison de 1’excellence et de la noblesse de cette science.
L autre est qualifiée de «mécanique» par comparaison avec la science libérale,
parce qu’elle est servile et vile; son nom est dérivé du verbe « commettre un
adultére », car le corps et ses opérations sont dits vils par rapport a I’ame et a ses
opérations. Ou alors parce que, comme 1’homme qui se tourne vers une autre
femme, une étrangere, est dit adultere et vil, ’intellect est dit adultere lorsqu’il
s’incline vers quelques sciences mécaniques. Telle n’est pas la tendance de
’esprit et de I’intellect ; quand 1l s’incline, il est dit « mécanique » ; or son utilité
en est diminuée, a la fin.

La science libérale spéculative se divise en sagesse et en éloquence; cette
division est tirée du commentaire de Boéce sur Porphyre. Les sciences de
I’éloquence sont qualifiées [p. 46] de sciences du discours ; elles ne portent pas
sur les choses, mais sur les signes des choses. Comme il est précisé au méme
endroit, elles ne sont pas premiéres mais, au moyen des sciences du discours,
les sciences qui portent sur les choses peuvent étre transmises d’un homme a
un autre, par I’enseignement et dans 1’apprentissage. Les sciences qui portent
premi¢rement sur les choses sont dénommeées «sagesse ».

La science qui est dite sagesse est divisée en ses parties dans le sixiéme
livre de la Métaphysique. Aristote y distingue trois types essentiels de philo-
sophie: naturel, mathématique et divin. N’étant pas binaire, cette division
n’obéit cependant pas aux régles de I’art; c’est pourquoi on la réduit a une
division binaire, de la maniére suivante. Soit cette science des choses porte sur
les choses <...>?’ conjointes au mouvement et a la matiere muable en réalité
et appréhendée comme telle; cette science est alors naturelle, elle porte sur le
corps mobile en tant qu’il est mobile, et sur ses principes. Soit elle porte sur les
choses qui sont conjointes au mouvement et a la matiére selon 1’étre, mais elle
les considére sans leur étre dans la matiére. Il s’agit alors des mathématiques,

¥ L’éditeur, René-Antoine Gauthier, regarde le passage qu’il place entre crochets
comme une interpolation qui ne fait pas sens, puisque la division serait la encore
ternaire : « non conjointes au mouvement et a la matiére ; elle est alors la science divine.
Soit elle porte sur les choses conjointes au mouvement et a la matiére ; elle peut alors
porter soit sur les choses ».



340 CATHERINE KONIG-PRALONG

esse in materia, habet tamen considerationem a sensibili materia per abstrac-
tionem ab illa.

[p. 47] Primo ergo divisionem philosophie naturalis videamus.

Dividitur autem sic. Dicit Aristotiles III De anima®®: Seccantur sciencie
quemadmodum et res ; sciencia naturalis, que est de corpore mobili in quantum
mobile, est secundum divisionem corporis mobilis, sive secundum diversum
modum considerandi mobile. Philosophia naturalis aut enim considerat de
corpore mobili in universali quo ad eius principia generalia et universalia et
proprietates generales et universales corporis mobilis in quantum mobile, aut
in particulari secundum diversas eius partes et diversa principia et diversas
proprietates. Primo modo liber Phisicorum: unde dicitur liber universalis
eo quod tradit regulas universales tocius naturalis philosophie quantum ad
proprietates generales corporis mobilis in quantum commune est ad eius omnes
partes. Secundo modo est consideratio de ipso in residuo naturalis philosophie.
Et hoc dupliciter: aut enim consideratur de corpore mobili contracto parti-
culari, mobile dico ad situm vel ad formam. Appellatur autem corpus mobile
ad situm solum, quod movetur de situ ad situm sine transmutatione de forma
ad formam, et ideo dicitur huiusmodi corpus incorruptibile et ingenerabile,
sicut caelum, de quo determinatur Libro celi et mundi. Dicitur autem corpus
mobile ad formam, quod est transmutabilis de forma ad formam secundum
quod elementa mutua generatione transmutantur ad invicem, unde huiusmodi
corpus dicitur generabile et corruptibile; de isto est consideratio in residuo
naturalis philosophie.

Set hoc est dupliciter: aut enim est consideratio de ipso corpore mobili
ad formam in universali, aut contracto et particulari. Primo modo liber De
generatione primus. Secundo modo adhuc dupliciter: aut enim est consideratio
de ipso corpore mobili ad formam in particulari simplici, aut mixto. Primo
modo est consideratio de ipso secundo De generatione, ubi determinat genera-
tionem elementorum ad invicem secundum suas formas, ut aeris in aquam et
e converso. Secundo modo dicitur quod est consideratio de corpore mobili
mixto per adiunctionem vel per mixtionem veram. Et appellatur adiunctio
corporum simplicium quando ad invicem commiscentur ipsis manentibus sub
formis propriis, non generata forma mixtionis per confractionem formarum
[p. 48] propriarum; secundum quod via evaporationis vapor terreus frigidus
siccus et vapor aqueus et humidus simul elevantur usque in regionem aeris et
ibi commiscentur, ex quibus, frigiditate loci, generantur impressiones humide
ex vapore aqueo per se, sicce vero ex vapore terreo, aliquo modo forte loco
conferente; huiusmodi autem impressiones humide sunt sicut pluvia, nix, et
sic de aliis, sicce vero ut aer et ignis et quedam alie de quibus determinatur

30 Cf. Aristoti, De I'ame, 111, 431b24-25.



L’INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 341

qui portent sur la quantité; celle-ci a toujours son étre dans la maticre, les
mathématiques la congoivent cependant en faisant abstraction de la matiere
sensible.

<Division de la philosophie naturelle>

[p. 47] Considérons donc d’abord la division de la philosophie naturelle.

Elle se divise de la maniére suivante. Au troisiéme livre du traité De [’ame,
Aristote affirme que les sciences se distinguent en fonction des choses. La
science naturelle qui porte sur le corps mobile en tant qu’il est mobile suit la
division du corps mobile ou les différentes manieres d’appréhender le corps
mobile. Soit la philosophie naturelle considére le corps mobile en général,
selon ses principes généraux et universels, et selon les propriétés générales
et universelles du corps mobile en tant qu’il est mobile, soit elle considére
le corps mobile en particulier, selon ses diverses parties, ses divers principes
et propriétés. Le Livre des Physiques procéde de la premiére maniére. On le
qualifie de livre universel, parce qu’il enseigne les régles universelles de la
philosophie naturelle tout entiére ; il porte sur les propriétés générales du corps
mobile en tant que celui-ci est commun a chacune de ses parties.

La considération du corps mobile dans le reste de la philosophie naturelle
proceéde de la seconde manicre. Et cela de deux fagons. En effet, on appréhende
alors le corps mobile singulier et en particulier — et je parle ici de mobile en
direction d’un lieu ou d’une forme. Le corps qui est mobile en direction d’un
lieu seulement est celui qui se meut d’un lieu a un autre, sans transformation
d’une forme en une autre. Ce corps est de fait qualifié d’incorruptible et de non
sujet a la génération. Tel est le ciel, dont il est question dans le traité Du ciel et
du monde. Le corps qui est mobile en direction d’une forme subit un changement
d’une forme en une autre, dans lequel les €léments changés sont transformés
les uns en les autres par génération. Ce corps est dit sujet a la génération et a la
corruption. Il en est question dans le reste de la philosophie naturelle.

Or cette considération est double. Elle porte sur le corps en tant qu’il est
mobile vers une forme en général, ou vers une forme singuliére et en particulier. Le
premier livre du traité De la génération considere le premier aspect. Le deuxiéme
peut encore étre divisé en deux. On considére le corps mobile vers une forme en
particulier, soit simple, soit mixte. Le seconde livre du traité De la génération suit
la premiére voie; il y est question de la génération mutuelle des éléments selon
leurs formes, par exemple de la transformation de 1’air en eau et inversement. De
la seconde maniére, il est dit que 1’on appréhende le corps mobile mixte soit par
adjonction, soit par véritable mixtion. On parle d’adjonction de corps simples,
lorsque ceux-ci se mélangent en subsistant sous leurs formes propres, sans que
soit engendrée une forme de la mixtion par la dissolution des formes [p. 48]
propres. Ainsi, selon le phénomene de I’évaporation, la vapeur terreuse, froide et
seche, et la vapeur aqueuse, froide et humide s’élévent toutes deux vers la région
de I’air, ou elles se mélangent. A partir d’elles, la froideur du lieu engendre des



342 CATHERINE KONIG-PRALONG

tribus primis libris Metheororum. Appellatur autem corpus mixtum mixtione
vera in qua convertuntur quatuor elementa ad generationem forme mixti per
confractionem forme proprie cuiuslibet; que forma mixti non est elementum
nec ex elementis, ut probat Aristotiles in fine VII Methaphisice?'; de tali mixto
mixtione vera determinatur in residuo naturalis philosophie.

Set hoc contingit dupliciter: aut enim consideratur de illo in universali,
aut in particulari. Primo modo liber quartus Metheororum: ibi enim tanguntur
generales cause corporis mixti generati ex quatuor elementis. Secundo modo
dupliciter: aut enim est consideratio de corpore mixto animato aut non
animato. Secundo modo est consideratio de illo in libro De mineralibus : ibi est
consideratio de genere auri et argenti et ceterorum metallorum, de qua sciencia
nichil habemus translatum nisi modicum capitulum quod situatur Metheo-
rorum quarto, ibi: Terra pura lapis non fit etc. Primo modo, scilicet de corpore
animato, dupliciter: aut enim de anima in quantum est perfectio corporis
animati, aut de corpore perfecto illa anima, sive perfectibili anima, que est sua
perfectio. Si secundo modo hoc est tripliciter: aut enim est consideratio de isto
corpore animato in quantum perfectum vel perfectibile anima vegetativa, vel
sensitiva, vel intellectiva. Primo modo, liber De plantis ; secundo modo liber
De animalibus, ubi determinatur de corpore animato anima sensitiva secundum
quod huiusmodi ; tercio modo est consideratio de isto in fota medicina; dicunt
tamen quidam quod sufficienter de isto determinatur ab Aristotile libro De
animalibus. Si vero consideretur de anima in quantum est perfectio corporis
animati, hoc modo est consideratio de illo in libro De anima composito ab
Aristotile.

Et ista de cognitione philosophie naturalis diffinitive et divisive sufficiant.

3V Cf. Aristore, Métaphysique, V11, 1041b11-33.
32 Le texte d’Aubry s’interrompt la dans les témoins conservés.



L’INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE D’AUBRY DE REIMS 343

exhalaisons, qui sont humides par soi en raison de la vapeur d’eau, mais aussi
séches, en raison de la vapeur terrestre, le lieu y contribuant peut-étre de quelque
maniere. Ces exhalaisons humides sont notamment la pluie, la neige, et les autres
phénomenes de ce genre; les exhalaisons seches sont Iair, le feu et quelques
autres dont il est question dans les trois premiers livres des Météorologiques. On
parle par contre de corps mixte par véritable mixtion, lorsque les quatre €léments
se transforment pour engendrer une forme mixte par dissolution de la forme
propre de chacun d’entre eux. Cette forme mixte n’est pas un élément et n’est pas
composée d’éléments, comme le démontre Aristote a la fin du septieme livre de
la Métaphysique. D’un tel mélange par véritable mixtion, il est question dans la
partie restante de la philosophie naturelle.

Mais cela de deux maniéres: on considére ce mélange soit en général, soit
en particulier. Il est question de la premic¢re mani¢re dans le quatrieme livre
des Meétéorologiques, ou Aristote traite des causes générales du corps mixte
engendré a partir des quatre €léments. La seconde maniere se divise en deux:
il peut étre question du corps mixte animé ou inanimé. Il est traité du corps
mixte inanimé dans le livre Des minéraux. 11 y est question du genre de I’or, de
I’argent et des autres métaux. Nous ne possédons presque rien de cette science
en traduction, sinon un modeste chapitre du quatrieme livre des Meétéorolo-
giques: La terre pure ne devient pas pierre, etc. Du premier membre de la
division, ¢’est-a-dire du corps mixte animé, il est traité de deux maniéres : soit
il est question de I’ame en tant qu’elle est la perfection d’un corps animé, soit
du corps parfait par cette ame, ou perfectible par I’ame, qui est sa perfection.
La seconde maniére se divise en trois: il peut étre question du corps animé
en tant qu’il est parfait ou peut étre parfait par I’ame végétative, sensitive ou
intellective. Le livre Des plantes traite de la premiere des trois maniéres. Le
livre Des animaux aborde la deuxieme; il y est question du corps animé par
I’Ame sensitive selon son mode propre. La troisiéme distinction fait I’objet de
la médecine tout entiére. Certains affirment cependant qu’Aristote en a traité
de maniere suffisante dans le livre Des animaux. Sil’on s’intéressait a I’ame en
tant qu’elle est la perfection du corps animé, il en est question dans le traité De
[’dme composé par Aristote.

En voila assez pour une connaissance par définition et division de la philo-
sophie naturelle.

Fin de la philosophie du maitre Aubry de Reims.



	L'introduction à la philosophie d'Aubry de Reims

