Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 4

Artikel: “La fin est notre point de départ" : pour une ontologie eschatologique
Autor: Zizioulas, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 305-324

«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART »*

Pour une ontologie eschatologique'’

JEAN ZI1ZIOULAS
Reésumeé

En philosophie comme en théologie, nous pensons le plus souvent la réalité
comme ce qui arrive, ce qui existe pour un temps et qui disparaitra tot ou
tard. Notre maniere de penser est donc déterminée de maniere protologique.
Le présent article renverse cette maniére de penser pour examiner les consé-
quences d’une réflexion sur la réalité qui ne commence plus par le commen-
cement mais par la fin, ¢ est-a-dire par ’eschatologie. A partir de Maxime le
Confesseur (VI siecle), nous sommes invités a envisager une ontologie escha-
tologique, qui ne sera pas sans conséquences pour nos manieres de penser le
passé, la tradition, I’herméneutique et [’éthique.

1. Introduction

L’eschatologie est devenue un théme crucial en théologie depuis le milieu
du siecle dernier. Comme 1’écrivait Hans Urs von Balthasar en 1957 : « Le mot
de Troeltsch était sans doute juste, appliqué au libéralisme du XIX® siécle:
“L’office eschatologique ordinairement fermé”. Mais depuis le début de ce
siécle, ce bureau fait des heures supplémentaires. » 2

C’est avant tout le bibliste Johannes Weiss, dans son ouvrage paru en 1892,
Die Predigt Jesu von Reiche Gottes, qui a mis en ¢évidence la place centrale et
cruciale de I’eschatologie dans le message de Jésus?. Puis il y eut la Geschichte

" «The end is where we start from. » T. S. ELiot, Four Quartets, Faber and Faber,
1979, p.42;trad. frangaise: T. S. ELioT, « Quatre quatuors » (« Little Gidding », § 5), trad.
P. Leyris, in: Meurtre dans la cathédrale. Quatre quatuors, Paris, Editions Rombaldi,
1972, p. 181.

! Le présent article a été lu par Jean Zizioulas en conclusion du récent colloque
international de théologie sur I’eschatologie (22-24 octobre 2015) organisé par la Faculté
autonome de théologie protestante de I’'Université de Geneve (traduction de I’anglais par
Christophe Chalamet).

2 H. U. von BALTHASAR, «Eschatologie», in: Questions théologiques aujourd hui,
t. 2: Dogmatique, trad. Yves Claude Gélébart, Paris, Desclée de Brouwer, 1965, p. 271.

3 Die Predigt Jesu vom Reiche Gotfes, Gittingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1892.



306 JEAN ZIZIOULAS

der Leben-Jesu-Forschung d’Albert Schweitzer en 1906*. Tant Weiss que
Schweitzer critiquaient les théologiens protestants libéraux du XIX¢ siecle et
rappelaient que Jésus n’avait pas préché un Dieu qui régne dans les &mes d’étres
humains, qu’il ne s’était pas intéressé a la manieére dont la société pouvait
atteindre un plus haut degré de moralité, mais qu’il avait annonceé I’intervention
immédiate de Dieu dans 1’histoire, en conformité avec la tradition prophétique
et apocalyptique d’Israél qui attendait la venue soudaine du Royaume de Dieu
au temps du Fils de ’'Homme ou du Messie. L’«essence du christianisme »
n’était donc pas a chercher dans des principes éthiques, comme le pensaient
Harnack et d’autres théologiens libéraux, mais dans la venue du Royaume. Que
la venue du Royaume soit imminente ou retardée, future ou «réalisée» (selon
I’expression de C. H. Dodd), voila qui était secondaire. L’élément crucial, c¢’est
que I’eschatologie représente le ceeur de I’enseignement de Jésus de Nazareth.
Cette these est d’une importance capitale pour la théologie tout entiére.

Les conséquences de cette theése pour la théologie systématique méritent
d’étre soulignées. Cela a été fait dans les années 1960 par Karl Rahner,
Johann Baptist Metz et Hans Urs von Balthasar du co6té catholique, Jiirgen
Moltmann et Wolthart Pannenberg du coté protestant. Parmi eux, c’est avant
tout Pannenberg qui a produit une Théologie systéematique compléte, en trois
volumes, a partir de ce qu’on pourrait appeler une «ontologie eschatolo-
gique»°. Moltmann rencontra un large public, surtout parmi les théologiens
ayant un souci politique, étant donné que sa Théologie de I’espérance débordait
d’implications pour la vie sociale, tout particuliérement pour les victimes, dans
la société, de 1’injustice et de I’oppression®. Aujourd’hui, aprés un certain
déclin d’intérét pour la sociologie et la politique, les philosophes modernes,
en Europe et en Amérique, continuent de s’intéresser a I’eschatologie, qui
demeure centrale dans la réflexion contemporaine’.

A T’exception peut-étre de Georges Florovsky, qui a publié des études
spécifiquement consacrées a 1’eschatologie patristique, la théologie orthodoxe

* Von Reimarus zu Wrede. Eine Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tiibingen,
Mohr, 1906.

° Théologie systématique, trad. sous la dir. d’O. Riaudel, Paris, Cerf, 2009-2013.

¢ Théologie de I'espérance. Etudes sur les fondements et les conséquences d’une
eschatologie chrétienne, trad. F. et J.-P. Thévenaz, Paris, Cerf-Mame, 1970.

7 On peut faire remonter a Heidegger le souci de I’eschatologie en philosophie
moderne. La compréhension de soi du Dasein (I’herméneutique de la facticité) se projette
toujours elle-méme vers son avenir et devient ainsi consciente de sa finitude (« Vorlaufen
zum Tode »). Cf. surtout Ontologie. Herméneutique de la factivité, trad. A. Boutot, Paris,
Gallimard, 2012; Ontologie (Hermeneutik der Faktizitdit), éd. par K. BROCKER-OLT-
MaNNS, Francfort/Main, Klostermann, 1988 (Gesamtausgabe, t. 63). Certains phéno-
ménologues contemporains, comme J.-L. Marion, J.-Y. Lacoste ou R.Kearney, mettent
en ceuvre une sorte d’eschatologie dans leur analyse phénoménologique (J.-L. MARION
aborde le rapport entre I’eucharistie et I’eschatologie dans son ouvrage Dieu sans [’étre,
Paris, Presses universitaires de France, 1991, p. 197-222).



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 307

n’a pas €té touchée par ces développements, malgré le fait que I’eschatologie se
trouve au cceur méme de la vie liturgique de I’Eglise orthodoxe. Il y a plusieurs
raisons a cela, que nous ne pouvons toutes évoquer ici. Il y a par exemple le
fait malencontreux qu’en théologie orthodoxe la lex orandi et la lex credendi
n’ont pas été pleinement intégrées. Hormis le P. Alexandre Schmemann, les
théologiens orthodoxes n’ont pas réfléchi au sens eschatologique de la sainte
eucharistie, alors que, dans le champ de la théologie dogmatique, les doctrines
de 1’Eglise sont encore traitées selon la méthode rationaliste des manuels
dogmatique occidentaux et orthodoxes du XIX°® si¢cle qui releguent 1’eschato-
logie aux derniers chapitres. Vladimir Lossky, I’un des théologiens orthodoxes
les plus influents du XX siecle, a tenté de libérer la théologie orthodoxe du
rationalisme occidental en faisant sortir la dogmatique orthodoxe de la scolas-
tique occidentale, mais il le fit en suivant la direction proposé€e principalement
par les écrits de Denys I’ Aréopagite, ou I’eschatologie est notoirement absente,
plutdt qu’en s’inspirant de ceux de Maxime le Confesseur, dont la pensée tout
entiére est dominée par 1’eschatologie.

La libération de la théologie orthodoxe a I’égard du rationalisme occidental
a donc conduit Lossky dans la direction de la «mystique» et de I’«apopha-
tisme », ¢’est-a-dire dans la direction de I’expérience «ici et maintenant», ou
le «pas encore» et ce qui est encore a venir sont compris non pas en termes
temporels, comme un avenir qui vient, mais comme un nuage apophatique de la
non-connaissance dont les saints font déja I’expérience. Avec cette approche, la
libération par rapport au rationalisme était liée a une compréhension de la vérité
traversée par la structure logique des antinomies — une idée bien connue des
prédécesseurs russes de Lossky — qui parait exclure a priori une eschatologie
du «oui» pur, d’un état futur ot nous verrons Dieu «tel qu’il est». En somme,
I’idée d’un femps a venir a presque disparu de la théologie orthodoxe et de
I’eschatologie en son sens biblique, ou au sens d’un Irénée ou d’un Maxime le
Confesseur, pour qui les eschata relevent d’un dge a venir qui a des implica-
tions pour notre situation passée et présente tout en restant des événements qui
sont encore a venir.

La théologie orthodoxe a donc fort a faire pour intégrer dans sa doctrine,
mais aussi dans son éthique, la perspective eschatologique présente dans
I’expérience liturgique et eucharistique de 1’Eglise orthodoxe®. Dans ce qui
suit, je me contenterai de répondre a la question précise suivante : quelles sont
les implications de 1'eschatologie pour notre compréhension de la vérité, de
la réalité et de I’étre méme ? Comment est-ce que 1’eschatologie concerne
notre existence dans ses aspects les plus fondamentaux, engageant non pas
simplement notre bene esse, mais notre esse méme ? En d’autres termes,

& Je cherche a faire un pas dans cette direction dans un ouvrage a paraitre.



308 JEAN ZIZIOULAS

mon propos est de présenter les linéaments de ce qu’on pourrait appeler une
ontologie eschatologique.

2. Eschatologie et ontologie

Comment peut-on dire de quoi que ce soit qu’il est, qu’il posseéde I’étre, si
a un moment donné ou a la fin il cessera d’étre ?

La réponse a cette question variera selon que notre ontologie est fondée
sur I’alpha ou sur I’oméga, sur le commencement ou sur la fin, et donc selon
qu’elle est une ontologie protologique ou eschatologique. Si I’on suit notre
rationalité du «sens communy, la réponse a la question ne fera aucune doute :
il est bien certain, répondra-t-on, que quelque chose «est» maintenant et «a
été» dans le passé, méme si a la fin elle cesse d’étre. L’existence est remplie
de choses qui sont maintenant et qui, demain, ne seront plus, ou de choses qui
ont été et qui ne sont plus, elle continuera d’impliquer des «étres» que nous
appelons «temporaires» ou «transients» pour les distinguer de ceux qui sont
«éternels» (si tant est qu’on considere ces derniers comme relevant de ce qui
«est»).

Il n’est pas difficile de détecter le type d’ontologie qui sous-tend cette ratio-
nalité du sens commun: il s’agit d’une ontologie protologique. Etant donné
que quelque chose a existé, cette chose a eu un véritable étre. L’étre dérive
du passé et méme lorsque I’on considere le présent, c’est son «actualitéy,
sa facticité qui garantit ou «prouve» la vérité de son étre. En ce sens, méme
1’approche empirique de la réalité présuppose une sorte de pré-existence de la
chose reconnue comme ayant un étre véritable : I’esprit ne saisit que ce qui est
déja 1a. S’il saisit quoi que ce soit qui n’est pas déja 1a, la chose saisie risque
d’étre le produit de notre imagination. Le principe scolastique selon lequel la
vérité est adaequatio rei et intellectus implique que d’une certaine maniére la
res, c’est-a-dire ce qu’on appelle «réalité», est déja la dans sa plénitude, de
telle sorte qu’elle peut étre « saisie », « atteinte » ou « comprise » par I’intellect®.
Si la res n’est pas déja 1a, en tant que donnée a I’intellect, nous ne pouvons pas
parler de vérité mais seulement de fiction ou d’imagination.

Selon cette rationalité du sens commun, par conséquent, seuls les faits sont
réels. Le terme « fait», qui dérive de factum est («c’est fait» ou «c’est fini»),
indique quelque chose qui est fini ou qui a été fait dans le passé, c’est-a-dire
avant qu’il ne soit saisi par notre esprit. L’étre est dés lors saisi a partir du passé,
et c’est pour cette raison qu’il peut étre « vrai», méme s’il est « passé», méme
s’1l appartient au «passé». De la méme maniére, ce qui reléve de 1’avenir, de

? Cf. la structure res cogitans-res extensa, établie par Descartes et présupposée par
Kant et les néo-kantiens. Elle implique la division sujet-objet, elle situe aussi la question
de la Vérité dans le passage qui va de la conscience du sujet connaissant aux objets a
connaitre, dont on imagine qu’ils se trouvent déja quelque part au-dehors.



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 309

ce qui sera, ne peut étre dit avoir un véritable étre que s’il peut étre transformé
en un fait, ¢’est-a-dire en une réalité susceptible d’étre enfermée dans un passé
et «expérimentée» — notre esprit ne peut en effet que «saisir» des choses
completes et «achevées». Pour qu’une chose soit «vraie», il faut qu’elle soit
«réelle», une res accomplie et compléte.

Il y a eu un large et fructueux débat dans la pensée contemporaine sur la
question de savoir si ce que nous appelons «réalité» peut étre congu comme
complet et terminé, et si ce que nous appelons faits historiques peut échapper
au champ herméneutique. Le nom de Heidegger, le pionnier de cette nouvelle
approche de la facticité, a déja été évoqué, mais c’est surtout son disciple Hans-
Georg Gadamer, avec son livre Vérité et méthode, qui a porté un coup a la notion
fermée et compléte de «fait». J’y reviendrai. Pour le moment, en lien avec la
rationalité du «sens communy, relevons a quel point il est difficile de récon-
cilier I’ontologie protologique avec le concept biblique de foi tel qu’il est défini
dans I’épitre aux Hébreux (11,1). Ce verset définit la foi en termes ontologiques
lorsqu’il présente la foi comme la « substance (btdoTa01G) de choses espérées »,
c’est-a-dire de choses qui n’existent pas encore et auxquelles nos sens n’ont
pas acces («non vues»). Il n’est pas surprenant que la foi, dans nos esprits, ait
été poussée du coté de la psychologie plutot que vers 1’ontologie, comme une
«confiance», une «anticipation» et une «attente» de quelque chose qui n’est
pas encore «réel». Le conflit entre le «déja» et le « pas encore », ou entre la foi
et la raison, a ses racines profondes dans 1’ontologie protologique.

L’ontologie protologique comporte certains traits qu’il vaut la peine de
mentionner. Au niveau de I’ontologie, elle conduit a ce que nous appelons la
meétaphysique. La métaphysique, dans ce cas précis, est ce que 1’étymologie
suggere: un pas au-dela de la physique, une transcendance par rapport a ce
qui est déja ici, a ce qui préexiste. La métaphysique, dans son origine aristo-
télicienne, dépend de la «physique» et en découle. Sa fonction dépend de
la substance. Or la substance désigne quelque chose qui existe déja, soit en
tant que «substance premiére», c’est-a-dire le particulier selon la perspective
d’Aristote, soit en tant que «substance seconde», qui méme pour Aristote
releve de ce qui est déja la depuis I’éternité. En d’autres termes, 1’ontologie de
la substance — quelle que soit la forme qu’elle prenne — et 1’ontologie protolo-
gique vont de pair. Une ontologie protologique est une ontologie substantialiste
et vice versa. En ce sens, 1’ontologie eschatologique ne peut pas proprement
étre dite «métaphysique». Méme si la notion de substance est comprise de
maniére relationnelle (Wolfhart Pannenberg), ou si nous parlons, a la maniére
néo-thomiste, d’une «ouverture de I’étre» (Eric Lionel Mascall), 1’eschato-
logie y est comprise comme venant aprés le passé et le présent, plutét que
comme ce qui confere vérité et étre au passé et au présent.

La thése fondamentale d’une ontologie eschatologique, contrairement a ce
qui vient d’étre dit, soutient que la vérité et I’étre émergent seulement a partir
de I’avenir. Seul ce qui adviendra justifie et confirme ontologiquement ce qui
est ou a €té. Cela est vrai non pas parce que la réalité est de nature relationnelle



310 JEAN ZIZIOULAS

ou parce qu’elle est ouverte a I’avenir (Pannenberg) — nous resterions dans
I’approche protologique qui implique un mouvement du passé vers le futur —,
mais parce que la réalité est causée par I’avenir: ce qui sera est la raison (ou la
cause) de ce qui a été ou est, de la «réalité ». La «réalité » n’existerait pas si ce
n’était pour I’avenir: ’avenir pour lequel elle existe ou a existé.

Derriére cette ontologie se trouve le présupposé selon lequel la réalité ou
I’étre est doté d’un felos, d’un horizon ou d’un but. Tant que ce telos n’est
pas réalisé, nous ne pouvons pas parler de la « vérité » de quelque étre que ce
soit. Mais il y a deux maniéres distinctes de comprendre cette téléologie. La
premiére la congoit a la maniére de I’entéléchie d’Aristote, ce qui signifie que
le telos est déja présent dans la substance de ce qui existe en tant que poten-
tialité en mouvement vers son actualité. Nous retrouvons ici la protologie, étant
donné que le telos est déja déterminé au commencement. La méme chose vaut
pour la «cause finale» d’Aristote. La aussi, le felos est déterminé au commen-
cement dans 1’esprit du créateur ou dans la substance elle-méme.

Pour que I’ontologie soit véritablement eschatologique, pour concevoir
I’étre en tant qu’il émerge non pas du passé mais de ’avenir, il est néces-
saire d’attribuer le telos de I’étre a la volonté d’une personne (celle du
Créateur) ¢’est-a-dire a une liberté: le telos de I’étre coincide avec la volonté
de quelqu’un qui lui confére la «substance». Une ontologie eschatologique
présuppose une doctrine de la création a partir de la volonté — et non a partir
de la substance — de quelqu’un. La doctrine athanasienne et nicéenne de la
création, qui rapporte I’étre du monde a la volonté plutot qu’a la substance
de Dieu, rejette implicitement toute ontologie aristotélicienne substantialiste
et conduit logiquement a attribuer la cause de I’étre & un felos qui se trouve en
dehors de I’étre lui-méme. Le monde se meut vers un horizon qui est déterminé
librement par quelqu’un. C’est un horizon extrinséque a la création qui n'y est
pas encore, ni en puissance, ni en acte.

Avec ce type d’ontologie eschatologique, qui accorde la priorité a I’avenir,
nous nous €éloignons du monisme aristotélicien (ou hégélien). Etant donné qu’il
coincide avec la volonté d’une personne, I’avenir eschatologique est extrin-
séque vis-a-vis de la réalité, mais aussi vis-a-vis de I’histoire. L’avenir escha-
tologique n’a rien a voir avec le futur dont nous faisons 1’expérience comme
troisiéme dimension du temps historique (passé-présent-futur) et qui nous
permettrait de déployer une ontologie du temps ou une théologie de I’histoire
a partir de I’eschatologie ontologique (c’est ainsi que j’ai critiqué Pannenberg
dans certains écrits). L’avenir de I’eschaton, qui coincide avec la volonté de
quelqu’un en dehors de la création, influe sur le temps et 1’histoire, et fait
cela du dehors. 1avenir eschatologique a une incidence sur 1’avenir méme
du temps historique. Lorsque nous parlons d’une priorité de 1’avenir, nous ne
pensons pas au futur qui releéve du temps historique ou a une éternité comprise
comme la somme de notre expérience fragmentaire du passé, du présent et du
futur (Pannenberg), mais a I’avenir qui « visite » le temps historique du dehors.
La dialectique de I’histoire et de I’eschatologie n’est pas annulée par 1’onto-



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 311

logie eschatologique, car I’avenir est identifié a la volonté de quelqu’un qui le
fait librement advenir. De cette manicre la distance par rapport a I’ontologie
protologique est plus radicale que lorsqu’on associe I’avenir eschatologique au
futur de I’histoire. L’eschaton ne vient pas «comme un fait observable» (Lc
17,20), mais « comme un voleur dans la nuit» (1 Th 5,2).

En attribuant I’avenir eschatologique a la volonté plutét qu’a la substance
du Créateur, nous excluons la possibilité d’inclure 1’étre de Dieu dans 1’onto-
logie eschatologique (ce que fait Pannenberg). Une ontologie eschatologique
fondée sur la volonté et non sur la substance du Créateur préserve I’ontologie
eschatologique de tous les aspects protologiques qui pourraient s’infiltrer dans
cette ontologie et qui la ramenerait du méme coup a une «théologie de I’his-
toire » de type néo-hégélienne.

Les conséquences d’une telle ontologie pour notre condition humaine,
pour ce que nous appelons communément la dimension «existentielle», sont
cruciales. L’ontologie protologique est fondée sur la nécessité et représente
une provocation pour la liberté humaine. Rien ne nous opprime plus que
notre passé révolu et irrévocable. Selon une ontologie protologique, ce sont
des faits, censés constituer la « vérité» et la «réalité» de notre existence, qui
nous fagonnent et nous déterminent. Nous « sommes » ce que nous «avons €te »
plutdt que ce que nous «serons». L’étre humain ne parait pas étre «a ’aise»
avec une ontologie protologique. La libération par rapport a la «réalité» y
semble étre un besoin existentiel pour 1’étre humain.

Or I’eschatologie parait précisément répondre a ce besoin dans sa dimension
ontologique maximale. Le «fait» par excellence qui nous détermine, comme
un «donné» irrévocable, c’est la mort. L’essence de I’eschatologie chrétienne
réside précisément dans la proclamation de la résurrection, c’est-a-dire
dans I’abolition de la mort. L’eschatologie y devient ontologique dans son
fondement méme. Il est bien entendu vrai que, dans le contexte de I’apocalyp-
tique juive au sein de laquelle 1’eschatologie chrétienne a vu le jour, ’essence
de I’eschatologie semblait résider dans le rétablissement de 1’autorité de Dieu,
comprise avant tout en termes d’obéissance a 1’ordre divin, a I’élimination de
I’injustice sociale, de la souffrance, etc. (Ap 7,17). Cela a conduit & I’interpré-
tation de I’eschatologie en termes principalement de justice sociale, comme
avec Moltmann, ou d’«autorité divine», comme avec Pannenberg. Or des les
premiéres épitres de Paul, le theme dominant de 1’eschatologie est I’abolition
de la mort: toutes les puissances et principautés de ce monde seront soumises
a l'autorité divine, mais le dernier, I'ultime (£oyotog) acte de Dieu sera:
«xotapyeitar 0 Oavatog» («la mort sera détruite» ; 1 Co 15,26).

L’ontologie protologique, par conséquent, est une ontologie de la mort. Elle
se fonde sur des « faits », c’est-a-dire sur des réalités « passées» qui constituent
les «données» de notre existence, avec la mort comme «dernier (£oy0tog)
ennemi» qui menace notre étre méme. L’eschatologie, dés lors, avec 1’abolition
de la mort, est la phase décisive dans I’histoire du salut (Heilsgeschichte). Nous
ne sommes pas «sauves» avant la réalisation de cette phase. Ou, pour le dire



312 JEAN ZIZIOULAS

autrement, nous sommes sauvés seulement en raison de cette phase de I’histoire
du salut. La fin «cause » notre salut en nous libérant de 1’esclavage du passé'.

3. Eschatologie et histoire

«Les réalités de 1’Ancien Testament sont des ombres (ox1d); celles du
Nouveau Testament sont des images (gik@v); 1’état a venir est vérité (dAnBewa
1N @V peAOVIOV Katdotaoic) » .

Cette affirmation est du plus grand intérét lorsqu’on réfléchit au rapport
entre histoire, ontologie et eschatologie. Pourquoi situer la vérité seulement
dans l’avenir ? Les événements historiques de I’Ancien et du Nouveau
Testament ne sont-ils pas vrais ? Et que dit-on lorsqu’on présente les réalités de
I’ Ancien Testament comme une ombre et celles du Nouveau Testament comme
une gikav, une image ? Le probléme sous-jacent a ces questions n’est autre que
celui du rapport entre réalité et vérité . dans quelle mesure et comment les deux
se rapportent I’une a I’autre, a la lumiére de la théologie chrétienne ? Est-ce que
quelque chose peut étre réel sans étre vrai ?

Je commencerai de répondre a cette question en prenant un exemple tiré de
I’expérience courante, pour signaler la dimension existentielle du probleme.

Un amoureux ne cessait de dire «je t’aime» a sa bien-aimée, et il était
sincere. Dix ans plus tard, il tomba amoureux d’une autre personne. L’ancienne
bien-aimée, qui se souvenait de ses déclarations d’amour, ne pouvait pas ne pas
questionner leur vérité: il m’a menti, car s’il m’aimait vraiment, il ne m’aurait
pas abandonnée pour une autre. Le paradoxe est évident: la déclaration
d’amour était « vraie » au moment ou elle était exprimée, mais ’avenir révéla
qu’elle était mensongeére. Comment pouvons-nous interpréter ce paradoxe ?

Il y a certaines choses, surtout celles qui comptent existentiellement, qui
ne peuvent étre vraies que si elles sont éternelles. Ce sont ces choses-la qui
comptent au niveau ontologique: ’amour et I’étre, par exemple. Ces choses
ne peuvent a la fois prendre fin et étre vraies; elles ne peuvent se réduire a

0 Les «faits» sont libérés de ce qu’ils ont de mortifére seulement si ’avenir les
ouvre. On remarque cela, au niveau épistémologique, dans le champ herméneutique.
Du point de vue de la doctrine chrétienne, c’est la le role et I’ceuvre du Saint-Esprit
qui apporte les «derniers jours» dans I’histoire (Ac 2,17). Si la «fin» n’intervient pas
dans ce processus, c¢’est-a-dire si les «faits» sont laissés a leur facticité, méme s’ils sont
ouverts au futur, ils conduisent inévitablement a la mort. Voila la legon que nous tirons
de I’herméneutique de Heidegger.

I MaxiME LE CONFESSEUR, Scholia De ecclesiastica hierarchia 3,2 (Patrologia
graeca [PG] 4, 137D). Les Scholia sont attribuées a Maxime le Confesseur, méme si
un certain nombre d’entre elles viennent de Jean de Skythopolis (milieu du VI© siécle).
Le scholion cité ici est certainement de Maxime lui-méme, comme le confirment les
Ambigua, n° 21, trad. E. Ponsoye, Paris-Suresnes, Editions de 1’Ancre, 1994, p. 256
(Patr. graec. 91,1253CD) ainsi que les Capita theologica et ceconomica. Centuria 1,90
(PG 90, 1120C).



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 313

I’histoire; elles doivent étre eschatologiques. Cette vision est déja exprimée,
sous forme dramatique, par Platon dans le Banquet et dans le Phédre. On la
trouve aussi chez Paul dans sa premiere €pitre aux Corinthiens.

Dans les dialogues de Platon, eros est inconcevable sans I’aei, 1’étre qui
demeure. La fidélité dans I’amour n’est pas un probléme éthique mais ontolo-
gique: sans elle ’amour cesse d’étre ’amour. Eros est 1i¢ a I’immortalité;
c’est parce que nous sommes en quéte de I’immortalité que nous aimons. Voila
pourquoi, selon Platon, eros doit étre orienté ultimement vers 1’Idée du Bien et
du Beau. Alors seulement il est éternel, car seule 1’Idée est immortelle.

Paul, dans sa premiere €pitre aux Corinthiens, renvoie lui aussi a I’éternité
de I’amour. Dans son célebre hymne a I’amour, il écrit que «1’amour ne
disparait jamais», c’est-a-dire qu’il ne cesse jamais d’étre. Tout, ultimement,
disparaitra, les charismes prendront fin, méme la foi et ’espérance disparai-
tront, mais I’amour, lui, ne cessera jamais d’exister (13,8-13).

Entre Platon et Paul, il y a certes une vision commune de 1’éternité de
I’amour, mais il y a également une différence fondamentale d’orientation.
Platon considere 1’dei, 1’éternité¢ de [’amour, dans ce qui a toujours été
identique, a savoir dans le monde des Idées, alors que Paul en parle en termes
d’avenir. Platon considere ’amour de fagon protologique, alors que Paul, lui,
le congoit de maniere eschatologique. Cette différence eut des conséquences
trés importantes pour la tradition chrétienne, surtout au vu de 1’influence
qu’exerca la pensée platonicienne durant les tout premiers si¢cles. On le voit
dans I’influence de 1’origénisme sur la pensée patristique — une influence par
rapport a laquelle Maxime a réagi en situant la vérité dans I’avenir, comme
nous le voyons dans le scholion cité ci-dessus.

Mais le probléme du rapport entre la vérité et ’avenir apparait avant
Maxime. [l émerge déja au II° siécle, et il n’est pas inutile d’étudier de plus pres
ce qui s’est passé a ce moment-la avant de chercher a comprendre et a apprécier
les implications théologiques et philosophiques du scholion.

Le probleme qui surgit avec acuité déja au 1I° siécle concernait le sens que
I’on peut donner au fait que le Nouveau Testament I’emporte sur I’ Ancien sans
I’annuler. Plusieurs théologiens du II° siécle, comme le Pseudo-Barnabé et
Justin Martyr, pensaient que certains commandements de I’ Ancien Testament,
comme les sacrifices d’animaux, la circoncision, parmi d’autres, étaient abolis
par le Nouveau Testament uniquement du fait qu’ils n’étaient pas « vrais» ou
«bons». Mais alors, devait-on se demander, pourquoi avaient-ils été institués
par Dieu ? Dieu peut-il commander quelque chose de faux ou de mauvais ?
C’est seulement avec Méliton de Sardes et Irénée qu’une réponse satisfaisante
fut proposée. Voici leur réponse: les commandements de 1’ Ancien Testament
n’étaient pas vrais en eux-mémes mais seulement en lien avec la venue du
Nouveau, c¢’est-a-dire du Christ. Ils n’étaient pas vrais en eux-mémes mais
seulement en tant qu’ils indiquaient ce qui allait venir. Leur abolition avait
trait au fait que leur sens ou leur « vérité » résidait dans leur avenir. L’ombre
d’une personne qui arrive depuis 1’avenir précede cette personne et disparait



314 JEAN ZIZIOULAS

immédiatement dés que cette personne est arrivée. Mais cette disparition
prouve sa vérité, car elle était la véritable ombre d’une véritable personne '°.

Mais la venue du Christ dans I’incarnation historique devait, elle aussi, étre
suivie par une seconde venue: la parousie eschatologique. C’était la une vérité
fondamentale du Nouveau Testament. Est-ce a dire que le Nouveau Testament
est destiné au méme sort que I’Ancien Testament ? Sera-t-il lui aussi traité
comme une « ombre» destinée a étre abolie ?

Le langage utilisé par Maxime dans la phrase citée ci-dessus est soigneu-
sement choisi: les choses du Nouveau Testament ne sont pas décrites comme
une «ombre» mais comme une «image». Quelle différence cela fait-il ?

Certains Peres grecs, surtout ceux qui étaient marqués par ’origénisme
(Eusebe de Césarée, notamment), utilisaient les termes okud et gik@v comme
s’ils étaient des synonymes. Ce n’est pas le cas avec Maxime et la ligne
théologique qui défendra les saintes icOnes. La seconde venue n’abolit pas la
premiere. Au contraire, elle I’atteste et la confirme en affirmant sa substance
historique et son contenu, tout en la soumettant a un jugement, a une sorte de
purification de tout ce qui, dans I’histoire, représente un obstacle a la vérité.
En ce sens on peut dire que 1’état futur est «la vérité» en ce qu’il est libre de
tous les élements qui falsifient la verite, de tout ce qui, dans I’histoire, vient du
diable, de la mort et qui opere en elle.

Une ontologie «iconique» tire sa vérité de 1’état eschatologique qu’elle
représente. Contrairement a I’«ombre», toutefois, I’«icone» n’est pas abolie
par celui qui vient dans 1’avenir, car « celui qui vient» (0 £pyOpevog) n’est autre
que celui qui est venu, 0 €A0cv, le Christ historique. Celui qui vient viendra
purifier I’«icone » des effets de la mortalité qui domine dans I’histoire, comme
on le voit avec la corruptibilité naturelle des éléments eucharistiques ou la
matiere des saintes icones du Christ ou des saints. C’est en raison de la foi en
la seconde venue que nous tenons les sacrements pour «vrais» et non pour
une ombre a abolir. L’état futur confere un contenu ontologique a I’existence
«iconique». L’histoire et la réalité sont « vraies» seulement dans la mesure ou
elles reflétent I’avenir, '« état eschatologique ».

La définition de la vérité comme adaequatio rei et intellectus remonte
au Moyen-Age (Thomas d’Aquin). On peut en fait la faire remonter a Platon
lui-méme sous la forme de la correspondance entre ce que nous disons et I’idée
a laquelle ce que nous disons correspond. Pour Platon, la vérité est dévoilement,
un faire mémoire et un souvenir de ce qui est déja la (dans nos dmes et dans
le monde des idées). La vérité ne vient pas de I’avenir mais du passé, et méme
d’un passé intemporel, d’une éternité qui a toujours été la. L histoire ne peut

12 Cf. la discussion du probléme in: J. DANIELOU, Message évangélique et culture
hellénistique aux 1I° et III° siecles, Tournai, Desclée, 1961, p. 183-184, ainsi que, du
méme auteur, «Figure et événement chez Méliton de Sardes», in: Neotestamentica
et patristica, Eine Freundesgabe Herrn Professor Dr. Oscar Cullmann zu seinem 60.
Geburtstag iiberreicht, Leiden, Brill, 1962, p. 282-292.



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 315

étre le fondement de la révélation de la vérité; ’histoire fait plutdt obstacle a
sa venue, car elle recele de I'instabilité et, par suite, du doute, de I’incertitude,
de la délibération et de la yvoun (I’«opinion»). La vérité requiert de la fixité,
de la permanence et de la certitude ; or I’histoire est dépourvue de tout cela.

Cette vision platonicienne de la vérité comme correspondance entre
langage (ou concept) et idée subit une transformation au Moyen-Age. Le débat
entre réalisme et nominalisme qui domina les discussions philosophiques vers
la fin de cette période présupposait une transformation de concepts classiques
comme @Uo1S («nature») dans la direction de ce qui est concret, fixé et, en
un sens, objectif. Le terme res exprime tout cela a la fois. L’esprit occidental
aimait la certitude et trouvait dans le concept de réalité une maniere de la
préserver. La notion d’idée, quant a elle, en vint a étre située dans I’esprit du
sujet humain. Le débat entre réalisme et nominalisme était dés lors inévitable,
comme I’était aussi la structure «sujet-objet» qui a dominé la philosophie
occidentale, surtout depuis Descartes.

Le résultat, malheureusement — je le qualifierais de catastrophique —, fut la
perte du langage et de [ 'ontologie iconiques. Les réalités historiques et naturelles
devinrent déconnectées, au niveau ontologique, de la transcendance. Lorsque
la querelle iconoclaste secoua I’Eglise, I’Occident, a travers les décisions des
conciles carolingiens du VIII® siecle, se prononga en faveur de la vénération
des icones, mais en précisant que I’icone sert comme moyen de se souvenir
de la personne représentée, qu’elle n’est en aucun cas la présence réelle de
cette personne dans I’icone qui la représente. Voila qui était trés différent de la
maniere dont les icones étaient considérées et vénérées en Orient.

A partir d’'une étude de Maxime, il devient clair que, méme avant 1’ico-
noclasme, 1’Orient réfléchissait a partir de ce que 1’on pourrait appeler une
ontologie iconique.

Maxime considére tout, c’est-a-dire la création tout entiére, comme une
réalité pénétrée par la transcendance. Tout est symbole ou «icdne» de quelque
chose d’autre. Au lieu d’une analogia entis (analogie de I’étre) entre la création
et Dieu, Maxime parlerait d’une présence de Dieu dans la création, y compris
de la structure trinitaire de 1’étre de Dieu. Le cosmos est une liturgie dans
laquelle le matériel et le spirituel s’interpénetrent. L’eucharistie est une forme
de présence divine et pas simplement un rappel de Dieu ou de ses actes. Il n’y
a pas «la création ef Dieu», il n’y a que «la création avec Dieu. »

Le monde est rempli d’énergies divines, comme Grégoire Palamas le dira
plus tard a la suite de Denys I’ Aréopagite. Mais avec Maxime, qui reconnait
aussi la pénétration de la création par les énergies divines, la perspective est
profondément marquée par la christologie et donc par I’histoire. La création
est non seulement remplie d’énergies divines. Elle est également structurée
comme une multiplicité de Adyor (logoi) dont I'unité est garantie dans la
deuxieme personne de la Trinité, le Logos divin. C’est a travers ces Adyou,
et donc a travers le Logos, que la création est maintenue, mais aussi qu’elle
peut étre « connue », qu’elle est intelligible. Le point de contact et la révélation



316 JEAN ZIZIOULAS

de la vérité de tout ce qui existe n’est autre que la présence du Logos dans la
création.

Athanase soulignait déja cela, et I’on trouve cette idée chez Origéne. Mais
avec Maxime elle trouve une nuance qui conduit directement vers le théme de
I’histoire: le monde est intelligible non seulement en raison de la présence,
en lui, du Logos, mais en raison de I'implication du Logos incarné, le Christ.
C’est le Logos historique qui révele le sens de la création et, par suite, de tout
ce qui existe. L histoire, par conséquent, est le domaine de la vérité — une affir-
mation tout sauf grecque, de fait. Cela fait de Maxime un théologien biblique,
avec tout ce que cela implique.

Les conséquences de tout cela pour la présente réflexion, c’est que la vérité
doit étre recherchée dans I’histoire. Les événements de 1’incarnation ne sont
pas simplement «réels», ils sont également «vrais». Aucune évasion de 1’his-
toire ne peut nous conduire a la vérité. Mais ces événements sont vrais non pas
du fait qu’ils contiennent un événement passé. Si I’incarnation était simplement
un événement historique du passé, elle n’aurait rien a offrir a ’ontologie, car
elle serait elle aussi condamnée a disparaitre. Le sens ontologique de 1’incar-
nation réside dans le fait qu’elle contient en son centre méme la résurrection,
et donc non pas simplement un événement hisforique, mais un événement
eschatologique. C’est I’abolition définitive de la mort, pour toute la création,
qui confére une signification ontologique a la résurrection du Christ. Voila ce
que Paul veut dire avec son affirmation provocatrice en 1 Co 15,13: «S’il n’y
a pas de résurrection des morts, Christ non plus n’est pas ressuscité. » Voila qui
est remarquable: c’est 1’avenir, I’eschaton, qui confére sa vérité a I’histoire.
Méme la vérité de la résurrection historique du Christ dépend de la résurrection
générale a venir !

Pourquoi I’histoire ne peut-elle pas étre vraie en elle-méme, mais seulement
en relation avec les eschata, les fins dernieres ? La réponse découle du fait
que ’histoire (et la réalité) est imprégnée par la mort. La mort transforme les
«réalités» en réalités «passées», c’est-a-dire «finies». Elle transforme les
événements en du « passé ». Les événements historiques ne peuvent survivre que
dans notre mémoire, c’est-a-dire psychologiquement, et non ontologiquement.
Ils peuvent survivre seulement tant qu’il y a quelqu’un qui se souvient d’eux.
Leur «existence» dépend entierement de ce qui est.

L’eschatologie, par conséquent, est I’état de la vérité seulement parce
qu’elle comprend 1’abolition de la mort, la résurrection. Les réalités histo-
riques sont vraies seulement dans la mesure ou elles passent le test ontologique
de I’immortalité. Ce n’est pas sans raison que |’eschatologie chrétienne a
d’emblée été associée a I’apocalyptique. L 'histoire doit subir un jugement, la
réalité requiert une purification. Le plus souvent, on a congu cela en termes
moraux et juridiques, mais son sens plus profond est ontologique : la «réalité »
historique est constituée d’événements qui, en raison de leur signification
ontologique, peuvent survivre et survivront éternellement. C’est le cas de
I’amour (1 Co 13,8), de I’acceptation et de ’affirmation d’autrui, y compris du



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 317

plus petit (Mt 25,31 sq.). Mais la réalité historique contient aussi le contraire :
des actes et des événements qui nient et rejettent 1’étre. C’est le cas de la
haine et du mal sous toutes leurs formes, que les Péres grecs, ¢a n’est pas
inintéressant, appellent le «non-étre» '*. L’histoire, par conséquent, doit étre
«jugée» ontologiquement, elle doit étre purifiée et libérée du «mal» (qui est
non-étre), ¢’est-a-dire de tout ce qui conduit ou qui implique le rejet de I’étre,
tout ce qui releve du royaume de la mort.

Gréce a I’incarnation, I’histoire n’est plus une « ombre » qui doit étre abolie,
mais une «icéne» de la vérité (« eikdv 1ii¢ Kaviig Atadnikng» ; une «icone de
la Nouvelle Alliance »). En insérant et en incorporant dans la réalité historique
I’affirmation de I’étre sous la forme de I’amour, le Christ, dans et a travers sa
croix et surtout sa résurrection, a apporté a I’histoire la présence de la vérité
eschatologique. En méme temps, il est devenu le Juge de [’histoire, fournissant
la mesure au moyen de laquelle la vérité eschatologique purifiera I’histoire de
tout ce qui est marqué par un rejet de 1’étre. L’eschatologie, par conséquent, ne
conduit a aucun déni de I’histoire. Au contraire, elle permet d’affirmer tout ce
qui a du sens ontologiquement dans I’histoire, d’ouvrir les faits historiques a
leur sens éternel grace a 1’injection en eux de I’«état a venir».

4. Eschatologie et herméneutique

Au moment de présenter son analyse de I’étre-vers-la-mort, Heidegger
affirme que pour comprendre la vie historique, nous devons comprendre sa
totalité, et cela appelle une considération de cette totalité a partir de sa fin.

Sans I’orientation vers 1’ultime, il ne peut y avoir de compréhension de
notre existence. 1l existe donc une relation essentielle entre 1’ontologie escha-
tologique de 1’étre-vers-la-mort, la compréhension de notre finitude et notre
interprétation de notre implication dans le monde. L’interprétation est un
aspect constitutif de notre existence, étant donné que nous sommes des étres
finis. Un étre infini comprendrait sans avoir besoin d’interprétation. En tant
qu’étres finis, nous avons besoin de la médiation de 1’herméneutique pour
comprendre le monde, les autres et nous-mémes.

L’origine (Herkunft) nous rencontre toujours a partir de I’avenir (Zukunft).
Pour étre fonctionnelle, I’herméneutique présuppose une eschatologie. Cette
eschatologie, pour Heidegger, ne contient aucune espérance de salut. C’est
une eschatologie sans eschaton. La fin qui nous permet d’interpréter notre
origine et notre existence, c’est la mort et la finitude. Mais cela ne revient
pas a nier I’histoire. Notre futurité, notre « étre-vers-la-mort» nous renvoient a
notre héritage (notre passé, notre tradition, notre culture, etc.) pas simplement
pour lui étre abandonné, mais afin que, dans un acte de /iberté, nous puissions

13 Cf. par exemple MaxiME LE CONFESSEUR, «Introduction» aux Questions a
Thalassios, t. 1, trad. F. Vinel, Paris, Cerf, 2010, p. 133 (PG 90, 253AC).



318 JEAN ZIZIOULAS

renoncer a son étre-passé a travers une réponse productrice de possibilités qui
n’ont jusqu’a présent pas encore ¢té réalisées. « Le passé en tant qu’histoire
authentique est fond€ dans la possibilité (selon laquelle elle considére le présent
dans sa singularité temporelle) qui est la sienne d’étre futur. Tel est le premier
principe de toute herméneutique. » '

Ce concept de I’histoire en tant qu’elle est productrice ( Wirkungsgeschichte)
sera repris par Gadamer dans sa réflexion herméneutique. Prenant pour point
de départ le langage et I’art, Gadamer arrivera au principe selon lequel il n’y a
pas de langage qui ne soit un «jeu», pas de texte qui ne soit un «dialogue », pas
d’ceuvre d’art qui serait close sur elle-méme. Lors de la traduction, les horizons
du passé et du présent sont fusionnés dans un mouvement continuel qui constitue
la nature méme de la compréhension et de I’interprétation (Verstehen). L’her-
méneutique n’est pas une « méthode » dont nous nous servons pour atteindre la
vérité. Elle a un rapport bien plus étroit avec la vérité.

Le fondement eschatologique de I’herméneutique n’apparait pas aussi
clairement ici que ce n’était le cas avec Heidegger. Et pourtant il sous-tend le
projet tout entier. Ce qui a déja été¢ compris et ce qui est étranger, différent, autre
et nouveau, fusionnent de telle maniere que, méme si le texte €crit ne change
pas, les possibilité€s interprétatives, c’est-a-dire les possibilités de vérité, elles,
sont infinies. L’avenir influe sur le passé et le présent de maniére décisive.

Qu’est-ce que la théologie peut avoir a dire au sujet de I’herméneutique
philosophique ? La théologie orthodoxe, dans sa réflexion méthodologique, ne
parait pas en avoir pris connaissance. Cela est patent dans la maniére dont la
tradition est traitée par les théologiens orthodoxes modernes. Le slogan «retour
aux Peres», qui apparut & 1’époque ou I’historicisme était en vogue, fut regu
avec enthousiasme par les théologiens orthodoxes qui, en fait, transformeérent
la dogmatique en une histoire du dogme, incorporant des citations tirées des
sources patristiques sans faire I’effort de les interpréter dans les catégories
de pensée contemporaines. Toute tentative de réflexion herméneutique est
la plupart du temps accueillie par «la recherche patristique sérieuse» avec
I’accusation d’«anachronisme» et d’«influence de 1’existentialisme », comme
si les affirmations des Peres ou les faits historiques pouvaient étre considérés
en eux-mémes indépendamment de I’interprétation que nous en faisons

4 NdT: nous modifions la traduction anglaise que propose J. Zizioulas des affirma-
tions de Heidegger, qui écrit: « Die Zugangsmaglichkeit zur Geschichte griindet in der
Modglichkeit, nach der es eine Gegenwart jeweils versteht, zukiinftig zu sein. Das ist der
erste Satz aller Hermeneutik.» M. HEIDEGGER, « Der Begriff der Zeit» (Vortrage 1924),
in: Der Begriff der Zeit, Friedrich-Wilhelm v. Herrmann éd., Francfort, Klostermann,
2004, p. 123. J. Zizioulas traduit ainsi: «The past as authentic history is grounded in
the possibility (according to which it understands the present as temporally particular)
to be futural.» M. Haar traduit ainsi: « La possibilité d’accés a ’histoire se fonde sur la
possibilité selon laquelle un présent sait toujours étre-pour-I’avenir. Tel est le premier
principe de toute herméneutique.» M. Haar (éd.), Martin Heidegger, Paris, L’Herne,
1983, p. 35.



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 319

aujourd’hui. Cela conduit a un conservatisme qui fait de la tradition une réalité
«passée» et donc morte, sans réelle appropriation par I’étre humain dans la
situation présente.

Tout cela a lieu sans appréciation de la dimension herméneutique de la
tradition elle-méme et de son rapport a la réflexion eschatologique. Déja dans
I’ Ancien Testament, la prophétie €tait essentiellement un acte herméneutique :
la parole de Dieu et les événements historiques de 1’époque étaient placés
sous la lumiére de leur sens a venir. L’Esprit Saint inspira les prophétes en
leur révélant les «choses ultimes». Les premic¢res communautés chrétiennes
conserverent le ministére prophétique, ils I’appliquérent a leur christologie
(cf. les évangiles synoptiques) et méme a 1’eucharistie (cf. 1’Apocalypse, la
Didache). Lorsque les éléments charismatiques exceptionnels disparurent au
profit des ministres ordinaires comme les évéques, I’herméneutique ne disparut
pas dans I’Eglise. Durant la période patristique, la tradition a toujours impliqué
de I’interprétation: le concile de Nicée n’hésita pas a introduire le terme non
biblique 6poovoiog (« homoousios », soit « consubstantiel ») pour interpréter la
christologie biblique. Chaque concile a interprété les conciles précédents a sa
maniére et il n’y a pas un seul Pére grec (sauf peut-étre Jean Damascene) qui
n’ait pas travaillé a reformuler les enseignements des péres précédents dans un
nouveau cadre conceptuel (Maxime, par exemple, situe Chalcédoine dans un
cadre cosmologique et modifie voire corrige sur bien des points 1’enseignement
de Grégoire de Nysse et de Denys I’ Aréopagite).

Tout cela découle de 1’idée que le passé a toujours besoin de 1’avenir pour
I’attester et le confirmer dans sa vérité, en le renouvelant afin qu’il puisse
devenir existentiellement pertinent a chaque période et en chaque endroit. Si
I’on pense a /’histoire dans sa totalité (nous devons garder a ’esprit le fait
que la tradition judéo-chrétienne a opéré avec une vision de I’histoire comme
«totalité »), cela signifie qu’il y a un avenir ultime, final qui «jugera» et
purifiera I’histoire dans sa totalité. L’eschaton sera précédé — le discours sur le
«jugement» vient de l1a — par ce qui releve de 1’apocalyptique.

Le rdle de I’Esprit Saint dans I’économie du salut revient a apporter au sein
de I’histoire une prolepse de 1’état ultime, de sorte que I’existence historique ne
soit pas livrée a elle-méme, sans guide vers la vérité. Le Christ, qui est la vérité
méme, étant devenu réalité dans 1’incarnation, I’histoire posséde en elle-méme
la vérit¢ de I’état a venir. Mais elle la possede de telle maniere (revétue
d’aspects essentiellement provisoires et mortels) qu’elle devient iconique. Une
icone est la présence de la vérité dans une nature changeante. La théologie est
un acte de discernement qui requiert le don du Saint-Esprit, qui nous permet de
voir la vérité eschatologique dans et a travers sa forme changeante ou iconique.
Les dogmes de I’Eglise sont précisément ceci: des actes de discernement qui
revétent une forme iconique (des mots, des énoncés rationnels) qui eux-mémes
nécessitent une interprétation faisant appel au discernement.

L’herméneutique, par conséquent, est constamment requise en théologie, du
fait de la dimension «iconique» de la vérité historique. L’herméneutique n’est



320 JEAN ZIZIOULAS

pas une méthode grace a laquelle nous atteignons le passé en €éliminant tout
anachronisme et tout préjugé, comme le pensait I’historicisme. Elle est plutdt
une maniére de conduire vers 1’avenir, vers la vérité ultime de 1’état a venir, a
travers un acte de discernement concernant sa forme «iconique». De la méme
maniére, I’herméneutique n’est pas la méme chose que 1’apophatisme, car ce
dernier cherche la vérité au-dela de sa forme «iconique», dans un «nuage
d’inconnaissance». La vérité a venir que nous recherchons en herméneutique
n’est pas différente de celle, eschatologique, qui est cachée dans I’«iconique»,
dans ce qui est historique.

L’herméneutique théologique, de mani¢re différente que I’herméneu-
tique philosophique, lit la réalité historique a la lumic¢re du jugement et sous
le jugement d’un avenir qui n’est pas la mort, comme c’était le cas avec
Heidegger, mais la vie éternelle, 1’étre pour toujours, qui est conféré par la
résurrection. L’horizon herméneutique n’est pas une temporalité et donc pas
une finitude non plus, il est une anticipation et un avant-gott de la parousie,
présence du Royaume dans I’histoire, mais sous une forme «iconique» telle
qu’on en fait I’expérience particuliérement dans la communion de I’Eglise lors
de I’assemblée eucharistique. L’herméneutique théologique, ainsi, ne conduit
pas a une interprétation sans fin, comme avec Heidegger, Gadamer ou dans
la vision postmoderne. L’eschatologie chrétienne s’oriente vers un eschaton
précis qui pose des limites a I’universalité du probléme herméneutique telle que
la congoit I’herméneutique philosophique. L’«horizon» herméneutique n’est
autre que la présence du Christ eschatologique avec son Royaume, la victoire
finale sur le mal et la mort, victoire déja présente sous forme «iconique» et
dont nous attendons la venue dans la gloire.

5. Eschatologie et éthique

Si nous tenons compte du caractére «iconique» du rapport entre 1’eschato-
logie et I’histoire, ou I’avenir « visite» (Lc 1,68-78) I’histoire et I’« habite » (Jn
1,14) sans la transformer en 1’eschaton qui est encore a venir (il y a a la fois un
«déjar» et un «pas encore»), la premiere conclusion a tirer est que I’existence
historique ne peut pas devenir le Royaume de Dieu sans une intervention qui
vient d’en dehors de I’histoire . Le mal ne peut pas étre éliminé de I’histoire
par des forces historiques. L’«icone » du Royaume ne peut devenir la vérité. La
vérité reléve de «1’état a venir».

Un tel rapport dialectique entre I’histoire et I’eschatologique exclut tout
espoir de progres éthique ou moral définitif pour la société humaine inscrite
dans I’histoire. Le mal continuera d’étre présent dans la vie humaine et d’étre
mélé au bien, ce qui rend difficile la qualification de quelque action humaine

5 Cf. E. LEviNas, Totalité et infini. Essai sur ['extériorité, La Haye, M. Nijhoff,
1971, p. 23 : «Quand I’homme aborde vraiment Autrui, il est arraché a I’histoire. »



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 321

que ce soit comme moralement «bonne» en un sens absolu. Jusqu’a ce que
I’eschaton advienne pour purifier I’histoire du mal, tout étre humain, méme
celui qui parait «bon» selon les critéres éthiques, demeure li€¢ au péché.

Du point de vue ontologique, on doit attribuer ce fait a la présence de la
mort dans I’existence historique. La victoire sur la mort est ontologiquement
liée a I’élimination du mal. La mort est liée au mal par le fait que tous deux
conduisent au non-étre. Pendant 1’¢re patristique, il y eut une divergence
intéressante entre les Péres grecs (Cyrille d’Alexandrie et d’autres) et latins
(principalement Augustin) concernant I’interprétation de Rm 5,12 : mourrons-
nous parce que nous avons péché, ou péchons-nous parce que nous sommes
morts (ou parce que nous mourrons) ? Les Péres grecs rapportent le ¢’ @
navteg fluaptov («du fait que tous ont péché » ; Bible de Jérusalem) a la mort
et non a Adam et sa chute . La mort et le péché sont entremélés et ne peuvent
étre séparés. Ils sont liés a I’émergence du sujet, de I’individu, et @8 un moment
donné avec «I’amour de soi» (¢iAavtia) qui, selon Maxime, est la mere de
toutes les passions pécheresses .

L’eschatologie élimine le mal en abolissant la mort a travers la résurrection.
Le mal subsiste tant que la mort n’est pas conquise. Le mal, comme la mort,
n’est pas un probléme moral mais un probléme ontologique. Il concerne la
création tout enticre et pas seulement les étres humains. L’¢éthique, par consé-
quent, ne peut éliminer le mal car elle n’atteint pas ses racines ontologiques.

S’il y a des legons éthiques a tirer d’une ontologie eschatologique et de
I’universalité du péché, elles peuvent se résumer a une «vertu» : le pardon. Ce
n’est pas une coincidence si, dans les évangiles, le pardon est étroitement li¢
a la proclamation du Royaume. Dieu pardonne en établissant son Royaume et
nous aussi sommes appelés a pardonner lorsque nous invoquons la venue du
Royaume (Mt 6,12 par.).

Le pardon n’est pas une expérience psychologique, il ne s’agit pas de ne
pas ressentir d’animosité envers ceux qui nous font du mal, car il serait difficile
d’appliquer cette psychologie au pardon divin de nos péchés sans retomber
dans I’anthropomorphisme. Lorsque Dieu déclare : « de leurs péchés et de leurs
iniquités je ne me souviendrai plus» (He 10,17; ¢f. Rm 4,7), il s’agit d’une
affirmation ontologique. Il annihile le mal en le supprimant de 1’identité d’une
personne. Il ne nous identifie plus a partir de notre passé, mais a partir de notre
avenir. Il rejette I’ontologie protologique et la remplace par une ontologie

' Cf. CYRILLE D’ ALEXANDRIE, /n Ep. ad Rom. (PG 74,789): nous avons tous part au
péché d’Adam parce que nous avons tous hérité de la corruption et de la mort qui sont
entrées dans notre nature a travers la chute d’Adam. Cf. ce qu’en dit J. MEYENDORFF,
«'E@ ® chez Cyrille d’ Alexandrie et Théodoret», Studia Patristica 4 (1961), p. 157-161.
Sur les Péres grecs en général, ¢f. J.N.D. KeLLy, Early Christian Doctrines, New York,
Harper, 1958, p. 350 sq.

'7 Pour plus de détails, ¢f. mon ouvrage Being as Communion. Studies in Personhood
and the Church, New York/Londres, St. Vladimir’s Seminary Press Darton/Longman
and Todd, 1985, p. 49 sq.



322 JEAN ZIZIOULAS

eschatologique. Nous ne sommes pas ce que nous avons €té mais ce que nous
Serons.

Le pardon est I’essence «éthique» d’une ontologie eschatologique parce
qu’elle renverse 1’axiome selon lequel la cause vient du passé. Elle remplace
cet axiome par son contraire: c¢’est I’avenir, et non le passé, qui nous confere
notre identité. Cela revient a nier toute ontologie protologique et ses consé-
quences existentielles, que la tragédie grecque antique présente de manicre si
saisissante, ou 1’étre humain est inéluctablement li€ a son passé.

L’ontologie eschatologique, par conséquent, donne lieu a une éthique fonda-
mentalement différente de celle qui domine dans notre société, ou la protologie
regne. Si, par exemple, quelqu’un a volé ou commis un meurtre dans le passé,
nous disons que cette personne es? un voleur ou un assassin. Nous lions ontolo-
giquement cette personne a son passé. Selon une ontologie eschatologique, une
telle éthique semble erronée: le verbe éfre ne peut pas étre utilisé pour parler
du passé de quelqu’un. Si ce qu’«est» telle ou telle personne est déterminé non
pas par son pass¢ mais par ce qu’elle sera a la fin, le jugement éthique humain
s’en trouve profondément mis en question, étant donné qu’il ne peut se fonder
que sur le passé (vu que I’avenir nous échappe). Une ontologie eschatologique
conduit a une attitude de non-jugement vis-a-vis de notre prochain au niveau
ontologique, comme par exemple a travers des stéréotypes et des jugements de
valeur permanents. Chacun a droit & une nouvelle identité, a un avenir '%.

Chacun a droit a un avenir, mais cela présuppose la /iberté pour chacun
d’accepter cela. Si quelqu’un décide de s’asservir au pass€, personne, pas
méme Dieu, ne peut forcer cette personne de ne pas faire cela. Le pardon et
la libération vis-a-vis du passé présupposent une mefanoia (repentance) qui
souligne ’importance de la liberté. Voila pourquoi I’annonce de la venue du
Royaume est liée, dans les évangiles, non seulement au pardon mais aussi a
la repentance (Mt 3,2; 4,17). Pour des étres libres il y a toujours la possibilité
de rester esclaves de leur passé, méme lorsque 1’avenir reprend la main au
niveau ontologique, méme lorsque toute chose devient «nouvelle» (2 Co 5,17).
L’eschatologie ontologique bute au seuil de la liberté. En théologie chrétienne,
I’ontologie ne peut pas inclure I’idée d’un «étre nécessaire» telle qu’on la
rencontre dans la scolastique médiévale en lien avec ’existence personnelle, y
compris celle de Dieu méme. Le rejet de I’avenir et I’asservissement au passé
resteront toujours une possibilité pour des étres libres. Le mystere de ’enfer
demeure inéluctable pour une ontologie eschatologique en raison de la liberté que
chacun a de vouloir le non-étre, méme si le non-étre n’est plus une possibilité °.

'8 ANASTASE LE SINAITE (1608 ?), qui prolonge la tradition de Maxime, remarque a
juste titre : « Celui donc qui juge avant la seconde venue du Christ est un Antichrist parce
qu’il usurpe la dignité du Christ.» « Discours sur la sainte Synaxe», in: Trois homélies,
trad. Hiéromoine Nicolas (Molinier), Paris, Cerf, 2013, p. 45.

1% Maxime parle d’un conflit entre la nature et la yvéun lors des « choses derniéres»
(les eschata) pour celles et ceux qui auront choisi de ne pas accepter le don a venir de la
résurrection universelle ({n or: dom., PG 90, 901C). Comme FLorovsky le disait, la grace



«LA FIN EST NOTRE POINT DE DEPART » 323

6. Conclusion: la rédemption de la fin

L’eschatologie concerne la «fin». La fin, dans notre expérience, c’est la
cessation, le terme de 1’étre. C’est I’arrivée du non-étre, du néant, de la finitude
et de la mort.

Ces qualités négatives de la notion de «fin » ont conduit la pensée religieuse
et philosophique a chercher la solution dans son abolition et son remplacement
par I’idée de I’«infini» ou de 1’éternel. Etant donné que la fin est fondamen-
talement et inévitablement une catégorie temporelle, I’eschatologie, dans ce
cas, doit étre retirée du champ temporel pour étre située dans un « maintenant
éternel », c’est-a-dire dans une existence au-dela du temps, comme I’existence
de Dieu dont le mode d’étre ne connait ni commencement ni fin.

Cette idée, qui est en fait une idée platonicienne, s’est infiltrée dans la
théologie chrétienne sous la forme d’une fausse eschatologie de la «divini-
sation » qui présente le Royaume de Dieu comme un « aujourd’hui » intemporel,
éternel, dont jouissent déja ceux qui le méritent. Dans ce type d’eschatologie, il
est absurde de parler de la «fin» en termes temporels, d’en parler comme d’un
événement a venir.

Cette eschatologie n’est ni biblique, ni patristique. Hormis Origéne, on
ne la trouve pas chez les Peres grecs, et Maxime le Confesseur la contredit
nettement. L’eschatologie doit conserver son caractére temporel. La «fin» ne
doit pas étre remplacée par I’«infini» («endless »). Elle doit étre sauvée de son
lien avec la mort tout en conservant sa temporalité.

Mais peut-on penser cela ? Comment la fin peut-elle étre libérée de la mort
tout en demeurant temporelle ? La réponse semble se trouver dans la possibilité
d’une logique qui fait de I’avenir la cause du passé au lieu d’étre causé par le
passé. C’est la I’essence logique de I’eschatologique, par opposition a 1’onto-
logie protologique. Ainsi la fin n’abolit-elle pas le commencement. Elle le
confirme plut6t, en lui conférant la permanence de 1’étre. La fin devient ainsi la
cause logique de I’existence du commencement. Sans la fin, le commencement
tombe dans le non-étre. Il disparait. Il devient passé. Il meurt. L’eschatologie
confére a I’histoire son sens et sa vérité. Loin de les nier, 1’eschaton affirme
I’histoire et le temps.

L’eschatologie défie notre logique usuelle en ce qu’elle exige de nous que
nous pensions une existence sans mort, or c’est 1a quelque chose d’inconce-
vable dans notre expérience commune. Deés que nous acceptons cela, c’est-
a-dire dés que nous croyons en la résurrection, une nouvelle logique émerge
selon laquelle la «fin» ne représente pas la cessation et la suppression du
commencement, mais son affirmation, sa permanence. L’ontologie eschatolo-

peut « forcer» la nature, mais pas la volonté personnelle (« Creation and Creaturehood »,
in: The Collected Works of Georges Florovsky, t. 3, 1976, p. 43-78).



324 JEAN ZIZIOULAS

gique ne remplace pas la protologie par un futurisme qui annihile le passé.
Elle 6te simplement a la protologie la fonction causale qui détermine notre
existence en nous assujettissant au passe.

L’eschatologie chrétienne ne proclame donc pas la fin ou la suppression
de I’histoire, elle affirme au contraire la sanctification du temps tel qu’on en
fait ’expérience, par exemple, dans la célébration de 1’eucharistie. La fin,
sauvée de son enlacement mortel avec le non-étre, devient, selon I’expression
de Grégoire de Nysse, un mouvement allant de commencements en commen-
cements sans fin?. Plutot que de nous renvoyer a 1’anxiété liée a notre finitude,
comme dans I’eschatologie heideggérienne, I’eschatologie chrétienne ouvre le
fini, I’historique et le temporel a la communion avec le Dieu infini et éternel
tout en maintenant et préservant les traits de notre étre créatural spécifique
qui nous différencient ontologiquement de Dieu, a savoir le commencement
et la temporalité. Ainsi la theosis, comme don ultime dans I’eschatologie
chrétienne, rejoint la doctrine chalcédonienne de notre communion avec Dieu
non seulement « sans division» mais aussi, et de maniére trés importante, « sans
confusion» entre I’humanité et Dieu.

«[...] ’'homme, recherchant sa propre fin, aboutit & son commencement, qui se
trouve naturellement dans sa fin [ ...]. Il ne lui était donc pas possible de chercher son
commencement qui est, comme je le disais, derriére lui, mais il lui est possible de
rechercher sa fin qui est en avant de lui, afin qu’il connaisse, par la fin, le commen-
cement laissé en arriére, puisqu’il n’a pas connu sa fin a partir du commencement.
[...] Car apres la transgression la fin n’est plus montrée a partir du commencement,
mais le commencement a partir de la fin et on ne cherche pas les raisons du commen-
cement, mais on recherche celles qui acheminent vers la fin.» !

Tout ce que j’ai essayé de dire dans cet article n’est rien d’autre qu’un
modeste commentaire de ces mots qui nous viennent du théologien le plus
profond, en matiére d’eschatologie, de notre héritage patristique.

Merci de m’avoir suivi dans I’exploration d’un théme inépuisable pour la
réflexion théologique et philosophique.

20 GREGOIRE DE NYSSE, 8 homélie, in: Homélies sur le Cantique des cantiques, trad.
A. Rousseau, Bruxelles, Lessius, 2008, p. 187 (PG 44, 941C).

2l MaxiME LE CONFESSEUR, Questions a Thalassios, t. 3, Question 59, trad. F. Vinel,
Paris, Cerf, 2015, p. 75. [NdT: J. Zizioulas traduit la derniére phrase comme suit: «La
fin, dés lors, n’est pas éclairée, aprés la désobéissance, par le commencement, c’est bien
plutét la fin qui éclaire le commencement. »].



	"La fin est notre point de départ" : pour une ontologie eschatologique

