Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 147 (2015)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 283-302

BIBLIOGRAPHIE

HipPoCRATE, Pronostic, texte établi, traduit et annoté par Jacques Jouanna, avec
la collaboration d’Anargyros Anastassiou et Caroline Magdelaine, Paris,
Les Belles Lettres, 2013, 322 p.

Ce tome III (1™ partie) des ceuvres d’Hippocrate, publi¢ par I’un des meilleurs
spécialistes des textes médicaux antiques, J. Jouanna, est un monument d’érudition. Le
livre est constitué d’une notice de pres de 300 pages (fourmillant de données, notamment
textuelles), du texte d’Hippocrate a proprement parler (doté d’un apparat critique trés
complet), de sa traduction (80 pages en tout), suivi de plus de 200 pages de notes complé-
mentaires a contenu souvent philologique, dans lesquelles le texte est constamment
mis en relation avec les remarques des commentateurs, a la téte desquels on trouve
Galien. Dans un appendice, le lecteur trouvera également une traduction allemande due
a O.Overwien et U. Vagelpohl de la version arabe du Pronostic. Cette version regroupe
les lemmes du Commentaire de Galien et permet de lire le texte «hippocratique» que
lisait Galien, dans une version de lemmes parfois plus ancienne que celle transmise par
les manuscrits grecs du Commentaire. — Le Pronostic est le texte «le plus anciennement
attribué a Hippocrate» (p. LXXXI) et qui pourrait étre de la main méme du maitre «ou
de I'un des disciples ayant désormais 1’autorité d’un maitre» (p. LXXXII). Il date «de
la seconde moitié du V* siécle, avant 410» (ibid.). Son objet est le pronostic dans les
maladies aigués, ¢’est-a-dire la description des signes (onpeia) cliniques que présente le
malade et que le médecin doit interpréter pour tenter de comprendre 1’issue de la maladie,
sa durée, son caractére fatal ou non. Ce traité a été lu et commenté dés le IV* ou le
début du III° siécle avant J.-C. par Xénophon de Cos, disciple de Praxagoras (p. LIXsq.)
puis, plus tard (II° siécle), trés en détail par Galien. Il a été largement diffusé auprés
des médecins antiques (grecs et romains puis arabes) notamment parce qu’il permet
d’asseoir I’autorité, si essentielle, du médecin capable d’un bon diagnostic. Il semble
destiné aux médecins confirmés (p.XXV, cf. également p. 59 du texte, ainsi que la note
complémentaire 2, p. 220). «L’auteur fait preuve d’autorité» (p. XXVI), s’exprimant
dans «un ton impersonnel» (ibid.), demandant & son «lecteur médecin d’observer, de
comprendre, d’agir, d’interroger, de savoir pour prévoir» (ibid.). Sa clientéle est celle
d’un généraliste (p. XXIX). Le médecin qui pratique I’art du pronostic doit faire
preuve d’une bonne capacité d’observation, impliquant 1’'usage d’une méthode visant a
déterminer arithmétiquement les périodes de crises et la date des jours critiques pour le
malade. La compétence du médecin apparait ici directement liée a sa capacité de prédire
la mort (p. XXXVII). 11 s’agit de rassembler le plus possible de signes, qui mettront en
évidence I’issue, fatale ou non, de la maladie. L’art du médecin va précisément consister
en I’interprétation des signes que présente le corps du malade, pour évaluer correctement
I’issue de la maladie. Les signes sont groupés en favorables et défavorables et «I’auteur
est tres attentif aux différents degrés de la valeur des signes qui se manifestent et ont
une incidence plus ou moins grande sur la probabilité du pronostic» (p.XLI). On remar-
quera ’extraordinaire acuité du regard du médecin pour évaluer la portée de ces signes,
aboutissant a 1’établissement d’une véritable sémiologie, parfois encore utilisée de nos
jours. Ainsi, par exemple, pour ce qu’on nomme le «faciés hippocratique», qui constitue
«l’un des passages les plus admirés de la Collection hippocratique pour la précision et
la justesse de ses observations» (p. 90 des notes complémentaires, note 4). Voici quels

Histoire de
la philosophie



284 BIBLIOGRAPHIE

sont ces signes les plus «redoutables» qui apparaissent sur le visage de celui qui va trés
probablement mourir: «nez effilé, yeux enfoncés, tempes affaissées, oreilles froides et
contractées, lobes des oreilles écartées [sic, pour écartés], peau du front seche, tendue
et aride, teint de I’ensemble du visage jaune ou méme noir, livide ou plombé» (II, 2,
p- 4-5). On constate ici la pertinence de 1’observateur qui réussit a fixer de maniére
définitive les signes apparents de la mort, telle qu’elle se manifeste sur le visage du
patient. Les signes observés doivent ensuite étre mis en rapport avec la nature générale
du malade. Cette maniére de faire implique que, dans I’idéal, le médecin «soigne une
personne qu’il connaissait avant sa maladie» (p. XLI), afin qu’il puisse comparer son
état morbide avec son état sain. C’est la seule facon de préciser la portée des symptdmes
observés. Le médecin doit interpréter les signes par «le calcul arithmétique des crises
et des jours critiques» (c. 20, § 1 — 4w (p. XLII), fondée sur la tétrade (c’est-a-dire une
période de quatre jours), ce qui lui permet ainsi de rattacher les cas individuels a une
«loi» plus générale, que I’auteur du texte va tenter d’énoncer. Ainsi, «I’art du pronostic
suppose une méthode dont I’auteur ne cesse de rappeler I’importance tout au long de
son traité» (p. XLV). Cette méthode repose sur les principes suivants: le médecin doit
prendre en compte tous les signes «valant pour tous les sujets» (p. XLVII); mais il doit
également établir son pronostic sur I’évaluation «relative des signes les uns par rapport
aux autres» (ibid; cf. c. 25, 1), en constituant une hiérarchie des signes et symptémes
les plus importants dans tel ou tel cas. Les signes peuvent, en effet, varier en fonction
du patient, mais aussi de 1’époque ou du lieu. D’une part le médecin fondera donc son
pronostic sur un certain nombre d’invariants (de signes universels) et c’est la 1’aspect
proprement «scientifique» de son évaluation. Mais, d’autre part, il devra également
tenir compte des variables individuelles, géographiques et/ou temporelles. L’auteur du
Pronostic mentionne aussi la présence du divin (gei 'on) dans la maladie. Ainsi note-t-il
que «la prévision consiste & connaitre ‘de combien la nature des affections dépasse la
Jorce du corps, et aussi s'il y a quelque chose de divin dans les maladies’» (p. 3, 4),
cité p. LVI-LVIL Cette mention du «divin» a été commentée par Erotien déja et Galien,
puis a été trés discutée par les Modernes. Dans certaines éditions (Kuehlewein, 1894;
Jones, 1923) elle a méme été supprimée, au prétexte de la contradiction existant entre
I’explication rationnelle dominante du traité et cette mention unique de I’origine divine
de la maladie. Bien que cette mention du divin apparaisse comme «assez singuli¢re»
(ibid.), Jouanna la maintient dans son édition. L’explication rationnelle et le recours
au divin ont été trop rapidement considéré par les Modernes comme une opposition
non réconciliable, alors que les Grecs y voyaient des approches complémentaires,
plutdt que contradictoires, d’un méme phénoméne, ici la maladie. — Dans la suite de la
Notice, Jouanna explicite les rapports que le Pronostic entretient avec d’autres textes du
corpus hippocratique et consacre de trés longs développements a I’histoire du texte (p.
LXXXII-CCLXXVIII) en tenant compte de 1’apport des traductions latines et arabes et
en tentant de reconstituer les stemmas des manuscrits, tant du Pronostic, proprement dit,
que du Commentaire qu’en a fait Galien. Un imposant travail d’érudition au service d’un
des textes les plus importants du corpus hippocratique.

STEFAN IMHOOF

GiuserPE GIRGENTI, Atene e Gerusalemme. Una fusione di orizzonti, Padova, Il
Prato, 2011, 303 p.

L’ouvrage de Giuseppe Girgentiestle recueild’une douzaine de conférences précédées
par deux chapitres «introductifs» qui mettent en évidence 1’horizon herméneutique de
I’ceuvre. L'A. cerne habilement les principaux points de rencontre entre 1’hébraisme,
le christianisme et la philosophie paienne (platonisme, stoicisme, épicurisme). Dans



BIBLIOGRAPHIE 285

cette optique, Girgenti expose la transformation de certains concepts-clefs en partant des
penseurs présocratiques jusqu’aux Péres de ’Eglise, notamment eu égard a la dualité
platonicienne psuché-séma et son homologue chrétien preiima-sarx, a la Cité idéale de
Platon et la Cité de Dieu d’ Augustin, ou a la transformation sémantique des termes ldgos
et notis dans I’histoire du platonisme, du stoicisme et de la théologie chrétienne. — L’A.
propose entre autres une analyse ef une réponse au célébre mot de Nietzsche selon lequel
«le christianisme est un platonisme du peuple». Le christianisme, selon Nietzsche, se
résumerait a une tension de 1’esprit vers un arriére-monde métaphysique annihilant la
pulsion vitale de I’homme au profit de I’ascétisme et, du coup, a un renversement des
valeurs atteignant de plein fouet la morale aristocratique, dont Platon était issu. Socrate
est celui qui aurait poussé Platon a tisser le voile dogmatique qui aurait aveuglé I’Europe
pour les millénaires subséquents. Sancte Socrates, ora pro nobis, disait Erasme de
Rotterdam alors que Justin de Naples qualifiait Socrate de chrétien ante litteram, lui
qui fut condamné a mort (selon Justin) pour avoir répudié¢ le polythéisme de la Grece
paienne. En songeant au surhomme de Nietzsche, Girgenti se penche sur le symbolisme
de la béte dans la Bible et chez Platon, qui associe la béte au politicien avide qu’illustre
Thrasymaque (Resp. I). Celui-ci déclare en se cambrant comme un fauve (therion, 336
b) que I’injustice meéne au bonheur et que I’homme juste est inexorablement la victime
de ’homme injuste. Callicles, dans le Gorgias, compare de fagon analogue les jeunes
hommes de nature bouillante et irascible a de jeunes lions que 1’on enchaine au moyen
de la justice. La philosophie de Platon prone la maitrise de soi et la tempérance afin de
dompter les plaisirs de 1’epithumia, que Socrate personnifie comme un fauve duquel
il serait la proie (Carmide, 155 d-e). Le christianisme, pour sa part, adopte les vertus
platoniciennes de la tempérance, de la maitrise de soi, et réitére la métaphore de la béte;
citons en exemple la premiére épitre de Pierre 5,8, ou le diable est un lion rugissant qui
rode en cherchant qui dévorer. C’est en ce sens, et en s’inspirant du mot de Marx, que
Girgenti conclut que «si le christianisme est le platonisme du peuple, a plus forte raison,
le platonisme est-il I’opium pour le surhomme» (p. 303). — Dans ce recueil, I’A. présente
avec justesse les thématiques abordées, parvenant a concilier concision, pertinence et
pénétration. Quoique autonomes, les parties s’inscrivent dans un tout cohérent qui évite
les redondances. La visée générale du livre, indiquée des le titre, est bien argumentée: I’A.
défend avec brio la thése principale selon laquelle la déshellénisation du christianisme et
la déchristianisation de I’hellénisme ne sont ni possibles, ni souhaitables.

ANDRES LANOUE-TIMM

YVES LoUAGIE, Montaigne. De lettres et de pierres, Waterloo, Editions Avant-
Propos, 2014, 360 p.

Parmi toutes les études consacrées & Montaigne, cet ouvrage est le premier a réunir
autant d’illustrations et de documents d’archives de 1’époque pour mieux comprendre la
personnalité de I’écrivain et le contexte historique, géographique, familial, professionnel et
personnel qu’il connut. Comme le dit Philippe Desan, I’un des meilleurs spécialistes actuels
de Montaigne : «Il n’existe aucun témoignage qui rende si bien compte des lieux ou vécut,
passa et séjourna Montaigne. Tous ces espaces hantés par Montaigne: la tour, le chéteau,
le jardin, le domicile familial rue de la Rousselle, le phare de Cordouan, la Guyenne, la
mystérieuse demeure rue des Minimes ou encore la maison de Charles Lestonnac ou mourut
Etienne de la Boétie, Paris, la Suisse, 1’Italie sont ainsi parsemés de pierres anonymes,
presque invisibles sans I’ceil vigilant du topographe aguerri: puits, chapelles, vieux murs,
comniches, chapiteaux, dalles, colonnes frontons, autant de pierres qui marquent la présence
de Montaigne et forment inconsciemment la matiére de la mémoire et de I’écriture de notre
essayiste. [...] Le livre d”Yves Louagie nous rappelle que seules les expériences particuliéres



Philosophie
contemporaine

286 BIBLIOGRAPHIE

etindividuelles permettent de franchir le seuil du livre de Montaigne.» (p. 3) Ces expériences,
pour toutes subjectives qu’elles soient, ne I’oublions pas, permettent également d’accéder a
I'universel. C’est la leur double intérét. Par cette approche vivante et visuelle qui fait parler
tant de pierres et renvoie a tant de pages des Essais auxquelles I’A. fait allusion, se trouve
heureusement corrigée une certaine image d’Epinal d’un Montaigne enfermé dans sa tour
et passant son temps a la rédaction des Essais. La dimension politique et mondaine de sa
vie, ses missions et ses voyages prennent dans cet ouvrage leur juste place, et donnent a
I’existence de Montaigne son amplitude réelle et sa charge d’intensité. Tout naturellement,
Yves Louagie a structuré son livre en trois parties, correspondant aux trois périodes de la
vie de Montaigne, rythmées par les deux grandes ruptures qui marquerent sa vie. La mort
de son ami La Boétie et celle de son pére mettent fin a la premiére partie (1533-1571),
et ouvrent sur les neufs années fécondes au cours desquelles Montaigne se reconstruit en
écrivant. Le long voyage qu’il entreprend en 1580, aprées la publication des deux premiers
volumes des Essais, opére la seconde rupture. «Au retour, il reprend du service en acceptant,
avec réticence, la charge de maire de Bordeaux. C’est le début de la deriére période de sa
vie, probablement la plus tumultueuse, ou il est assailli par la souffrance et la maladie,
I’effroyable guerre civile et la peste qui le contraint a errer sur les chemins» (p. 7). C’est
alors qu’il écrit et perfectionne sans relache le troisieme livre des Essais, qui sera le plus
connu, le plus cité aussi. Au fil de pages passionnantes, Yves Louagie illustre avec autant
d’intelligence que de sensibilité le mot de Joseph Neyrac: «Comme Montaigne écrit ses
impressions selon son impression et au gré de sa plume, il est bien possible que le vendredi
il fut catholique et le samedi un tantinet sceptique. Il est sincére, successivement: ’homme
est un étre ondoyant et divers.» (p. 304) «Mes conceptions et mon jugement, écrivait-il,
ne marchent qu’a tatons, chancelant, bronchant et choppant: et quand je suis allé le plus
avant que je puis, si ne me suis-je aucunement satisfait: Je vois encore du pays au-dela:
mais d’une vue trouble, et en nuage, que je ne puis déméler.» (Essais I, chap.26; p.150) Ce
dialogue constant entre les pierres et les lettres que I’ A. propose font de cet ouvrage le guide
parfait pour donner I’envie soit d’aborder soit de relire les Essais. Une bibliographie de base
renvoie aux études les plus importantes.

JEAN BOREL

JacQuEs BOUVERESSE, De la philosophie considérée comme un sport, Marseille,
Agone, 2015, 78 p.

L’A. se réclame d’une philosophie «exacte et argumentative» et dialogue dans ce
petit livre avec Valéry, pour qui «l’animal-langage est difficile & dresser» et peut nous
manceuvrer. Il faut prendre garde aux premiers mots qui prononcent une question dans
notre esprit; souvent ils imposent une réponse précipitée (p. 5). L’état du lecteur de
poémes n’est pas celui du lecteur de pures pensées : «lI’état dans lequel un poeme cherche
a mettre son lecteur est par nature différent de celui du lecteur d’un texte philosophique»
(p. 7). J’ai coutume, dit Valéry, de «procéder a la mode des chirurgiens, qui purifient
d’abord leurs mains et préparent leur champ opératoire. Et la question peut se révéler
n’étre que de langage» (p. 11). De simple instrument, le mot peut devenir puissance
qui domine (p. 13). En toute situation compte 1’effort de précision (p. 18). 1l faut aussi
savoir reconnaitre ses problémes (p. 23). L’enseignement de la philosophie doit éveiller
a ’intérét de certaines questions (p. 24) et amener a I’étonnement sur soi-méme (p. 26).
Et toujours importe de voir si le probléme a ét€ bien €noncé (p. 28). L’exercice est en
tout cas toujours utile, pense Valéry: «l’athléte fait des mouvements inutiles, mais ses
muscles pourront servir a I’occasion [...] Je m’intitulerais Philosophe Sportif» (p. 31).
11 existe une «Ethique ...sportivew (p. 32). En tout cela I’A. souligne que la philosophie
est individuelle pour Valéry (p. 43). Un philosophe ne devrait jamais vouloir démontrer



BIBLIOGRAPHIE 287

que sa philosophie est supérieure a telle autre (p. 44). Quant a elle, «la science s’éloigne
de la perception ordinaire et du langage commun d’une distance croissante» (p. 50). Il
peut étre inquiétant d’étre conscient des limites a notre savoir mais aussi qu’il n’y en a
probablement pas au pouvoir: «L’impuissance de la philosophie, pense Valéry, frappe
— dans une époque ou la puissance est maitresse» (p. 53). Si demeurent les résultats
d’un «entrainement», comme pour le sport (p. 55), I’A. remarque que Marcel Raymond
avait bien vu que Valéry montre I’illusion d’une science se croyant enfin parvenue a
expliguer quelque chose (p. 56). La philosophie ne doit, selon Valéry, ni se mettre au
service de la science ni essayer de devenir elle-méme scientifique (p. 64). 1l a voulu,
dit-il, «sauver le philosophie en la rendant indépendante des sciences — et méme des
mystiques» (66), mais a condition de ne pas croire savoir quand on ne sait pas (p. 67). 11
souhaite que la philosophie consente a s’imposer des contraintes et des résistances; elle
se rend la vie trop facile (p. 69), elle devrait suivre I’exemple de I’exercice poétique. Le
philosophe doit se donner des moyens nouveaux, ne pas étre musicien manqué. Il faut
«une philosophie sportive sans illusion» (p. 71), non passive mais active, «un sport de
I’esprit» (p. 72). On peut «délier I’esprit, diminuer sa crédulité, accroitre ses facultés
de distinctions et d’attention; le mettre en garde contre les pieges du langage, tout en
lui enseignant a s’en servir avec une précision, une liberté, une habileté accrues»; et le
rendre «plus maitre de soi contre les entreprises d’autrui; et plus maitre de soi contre
soi-méme» (p. 73). Et A, de conclure : nous pourrions avoir a demander de plus en plus
a la philosophie «de nous aider justement a essayer de rester ou de redevenir un peu plus
nous-mémesy», méme si Valéry en doutait (p. 75).

CLAUDE Droz

Mark HunYADl, La tyrannie des modes de vie. Sur le paradoxe moral de notre
temps, Lormont, Le Bord de I’Eau, 2015, 113 p.

L’A. est connu pour ses travaux pointus et stimulants. Ce petit ouvrage n’échappe
pas a la régle. Sa critique principale porte sur la scission entre la petite éthique et la
grande éthique, autrement dit entre une éthique limitée au sujet individuel et une éthique
capable de s’intéresser au vivre ensemble politique. Sur ce point, la perspective est trés
éclairante; elle met notamment en évidence les impasses des éthiques de discussion
(comités d’éthique, etc.) et les effets pervers de la parcellisation des éthiques. La plupart
du temps, les comités d’éthique se contentent de thématiser les questions de la petite
éthique, sans se hisser au niveau de I’éthique sociale, économique et politique, et sans
avoir prise sur les modes de vie. L’A. donne des exemples trés parlants de cette tyrannie
des modes de vie: la robotisation, qui confére aux objets technologiques un pouvoir
indu sur I’étre humain; le financement de la recherche, qui érige certains principes en
données intangibles; le principe de précaution, qui impose le paradigme du risque. En
fin de compte, I’éthique individuelle, censée s’étendre a toutes les situations, déserte le
monde réel et nous fait perdre le sens critique par rapport aux modes de vie impliqués.
Pour remédier a cette scission, I’A. en appelle a un «parlement virtuel des modes de vie»,
capable de cadrer le libéralisme dans le sens d’une grande éthique. Autant le diagnostic
convainc, autant le lecteur s’interroge sur la thérapie proposée. On ne voit pas trés bien
en quoi pourrait constituer cette institutionnalisation parlementaire des modes de vie.
C’est pourquoi sans doute le livre se termine un peu en queue de poisson. Ne vaudrait-il
pas mieux réfiéchir sur une modification critique des parlements ou des forums de
discussion ainsi que des autres formes instituées de I’éthique de la discussion ?

DEeNis MULLER



288 BIBLIOGRAPHIE

BERNHARD BOSCHENSTEIN, Die Sprengkraft der Miniatur. Zur Kurzprosa Robert
Walsers, Kafkas, Musils mit einer antithetischen Erdffnung zu Thomas
Mann, Georg Olms Verlag, Hildesheim 2013, 234 p.

Cet ouvrage qui reprend des articles et des études publiés entre 1973 et 2009, en
les articulant les uns aux autres, offre un panorama cohérent des meilleurs auteurs de
la «petite prose» d’expression allemande de la premicre moitié¢ du XX* siécle. Ressort
de ces textes la connaissance intime que I’A. a des ceuvres de T. Mann, de Kafka, de
Musil et de Robert Walser ainsi que la profondeur historique de ses recherches, qui se
manifeste particulierement dans les excursus qu’il consacre a Winckelmann, Nietzsche
ou a la métaphorique de Jean Paul. A la fin du texte intitulé «Paysages extrémes chez
Musil et Thomas Mann» (p. 195-203), I’A. précise la portée de son comparatisme
(par exemple entre Mann, George et Baudelaire): «ce type de comparaisons servent
précisément a faire ressortir les différences indépassables & I’intérieur d’un domaine
pourtant thématiquement apparenté, de fagon a constituer du méme coup une littérature
comparée qui permette a la fois d’installer des frontiéres et en méme temps de passer
par-dessus. Les lecteurs du XXI° siécle doivent apprendre a appréhender le XX* siécle
dans son unité historique, au-dela de la partialité souvent sectaire des spécialistes, qui
veulent isoler leur auteur dans une forteresse étriquée, plutdt que de 1’intégrer dans la
discussion avec ses contemporains» (p. 203). C’est a cette «intégration» des auteurs dans
la discussion avec leur siécle et I’histoire littéraire tout court que I’A. travaille dans son
ouvrage, qui combine I’intérét pour des micro-lectures avec 1’ouverture de perspectives
thématiques larges et diversifiées. Ainsi, par exemple, I’A. dégage-t-il dans son étude sur
La mort a Venise les thémes d’un «platonisme érotique revivifié» (p. 15), relu dans I’esprit
du Jugendstil, «ce faux printemps d’une époque tardive» (ibid.). Il montre également
comment se croisent et s’articulent, dans le personnage d’Aschenbach, des tendances
dionysiaques et apolliniennes. Aschenbach, s’inscrivant dans le sillage de Nietzsche,
défend d’un c6té une conception apollinienne («classique») de 1’art, mais celle-ci est
sans cesse débordée par des élans dionysiaques qui I’améneront au bord du gouffre de
«la sauvagerie et de I’inculture» (p.22) et finalement a la mort. Le Dionysos dont il est
question ici «est un dieu asiatique, en accord avec la description que Erwin Rhode en
fait dans Psyche» (p. 33) et les réveries d’Aschenbach dans lesquelles il évoque la forét
tropicale et les miasmes des épidémies de choléra, s’articulent a ce dieu sauvage. Dans
son ¢tude sur «les portraits d’écrivains chez Robert Walser», I’A. se demande (p. 85)
pourquoi il y a tant d’évocations d’écrivains (Kleist, Brentano, Biichner, Lenz, H6lderlin,
Jean Paul, Lenau ou Schiller) chez Walser. Il les ressent comme des Doppelgdnger
qui souffrirent jadis de la méme incompréhension que celle que lui manifestent ses
contemporains. Alors qu’on attendrait la production d’une série d’images d’Epinal ou
de clichés, Walser montre au contraire dans ces textes, une sorte «de mauvaise maniére
(Unart)» se déroulant sur «le fond de politesse attendu» (p. 86), faisant ainsi ressortir la
rupture radicale qui sépare «le génie unique» (p. 87) et incompris de ses contemporains.
Ainsi en va-t-il du texte «Kleist a Thoune» et de la «scénographie alpestre» qu’il met en
place, qui n’est pas sans rappeler certains traits de la nouvelle Lenz de Biichner (p. 87).
L’écrivain biennois s’appuie dans son écriture, souvent faussement naive, sur un réseau
de références intertextuelles que I’A. met a jour, apreés un patient travail d’enquéte et
de recoupements de textes. Deux études portant sur I’image du théitre chez Walser et
sur quelques microgrammes (textes tardifs griffonnés au crayon sur des morceaux de
papier divers, lors de ses longs internements et que 1’on n’a déchiffré que récemment)
complétent cette partie. Dans la troisiéme partie, consacrée a Kafka, c’est une étude
comparative entre son texte Betrachtung et les esquisses berlinoises de Robert Walser
qui retiendra 1’attention. On sait que Walser était un auteur apprécié de Kafka, dont
la proximité est ainsi moquée par Franz Blei: «Kafka n’est pas Walser, mais il s’agit
réellement d’un jeune homme a Prague, qui s’appelle comme cela» (cité p. 151). La



BIBLIOGRAPHIE 289

quatriéme partie contient quatre textes consacrés & Musil: dans le premier, I’A. met en
relation les poémes de Rilke et le discours de Musil «en I’honneur de Rilke» prononcé en
1927 a ’occasion de la mort du poéte. La derniére étude traite, quant a elle, du Musil tardif
des Journaux, en particulier des Cahiers 30, 32, 33 et 35, auxquels il travaillait durant son
exil genevois, jusqu’a sa mort le 15 avril 1942. L’A. distingue quatre thémes principaux
durant ces ultimes années de création littéraire : 1) ’analyse «des traits caractéristiques du
national-socialisme» ainsi que la critique concomitante de I’Etat et du mode de vie suisses;
2) I’analyse que Musil fait «de sa situation comme écrivain exilé»; 3) la nouvelle «forme
de I’objectivation» qu’il manifeste, «consécutive a son age» et 4) Musil écrivain dans ses
Journaux. L’ouvrage est écrit dans une langue étincelante, complexe et nuancée et son
contenu est toujours passionnant. Une traduction frangaise serait la bienvenue !

STEFAN IMHOOF

GiorGo BorpIN, MARCO BussagLi, LAURA PoLo D’AMBRosIO, Le Livre d’or du
corps humain, Anatomie et symboles, Paris, Hazan, 2015, 504 p.

Par la richesse de I’iconographie et des documents que cet ouvrage rassemble sur le
corps humain dans I’histoire de I’art, cet ouvrage est une source d’émerveillements et
de connaissances exceptionnelle. De I’ Antiquité préclassique au XX¢ siécle, en passant
par le classicisme, le Moyen-Age et la Renaissance, comme dans toutes les civilisations,
le corps humain a été considéré comme le modéle méme de I’univers. A I’image ou
non d’un dieu créateur, la perfection de ses proportions, la diversité de ses fonctions
n’ont cessé d’évoquer des rapports symboliques, idéaux d’ordre et d’harmonie a tous les
niveaux de réalité. C’est ce que nous montrent les représentations de la premiére partie.
Mais I’attention des artistes s’est aussi focalisée sur les différents dges que chaque étre
humain doit traverser, de la tendresse de la premiére enfance aux métamorphoses de la
vieillesse, avec ses affaissements et ses flétrissements successifs. La description des cingq
sens est également 1’occasion d’illustrations parlantes, pour en suggérer les différents
usages. Et la découverte se poursuit, comme un long voyage qui nous entraine de la
téte aux pieds, avec la face et les yeux, le nez, la bouche et les oreilles, le cou, le torse
et les seins, les mains, les bras et les jambes, autant d’organes mystérieux que I’art et la
médecine ont scrutés, interrogés, pour en comprendre les secrets. Si nous avons déja 1a
une somme remarquable de recherches et d’illustrations en tous genres pour exemplifier
le développement des arts en quéte de toutes les significations possibles du corps humain,
ce que I’ouvrage nous révele de plus bouleversant et de moins connu, ce sont toutes les
peintures et dessins qui ont été faits au cours des siécles pour exprimer les rapports entre
maladie et santé, soin et assistance, souffrance et conscience de soi. Le choix des toiles
est vraiment extraordinaire, comme les explications précieuses auxquelles elles donnent
lieu. Infirmités et maladies chroniques, alitement et hospitalisation, accoutumances et
dépendances ont fait ainsi 1’objet d’un intérét tout particulier de la part des artistes,
chacun sensible & sa maniére aux difficultés souvent tragiques et insurmontables
que rencontraient les personnes qui en étaient atteintes. Au Moyen-Age, la maladie
deviendra, a travers la caricature, un motif de dénonciation sociale et un symbole de
la dégradation de ’homme outragé, moqué, privé de sa dignité, vivant a la merci des
pouvoirs. Toutes ces souffrances physiques et morales prennent sur la toile des peintres
un relief symbolique infiniment plus saisissant que toute objectivation photographique.
Et c’est enfin le monde ambigu du médecin dans son rapport au patient, avec tout ce qu’il
peut faire passer d’humanité et de compassion profonde, ou au contraire d’indifférence
et de hautain mépris, qui est croqué par le pinceau avec une crudité, une lucidité a
faire pleurer. Les représentations de ces médecins de famille d’autrefois, de ces visites
meédicales et consultations inénarrables jusqu’a la froideur des tables d’autopsie révélent,



290 BIBLIOGRAPHIE

au-dela de leurs motifs, I’abime de 1’dme humaine dans ce qu’elle porte en elle de plus
merveilleux et de plus trouble. Cet ouvrage porte bien le titre de ‘livre d’or’, car tous les
témoignages visuels qu’il contient sur le corps humain, loin d’en épuiser la signification,
en soulignent 1’énigme et le secret permanent. Un index général, un index de tous les
artistes cités et la liste des crédits photographiques en font un livre de référence de
premier intérét.

JEAN BOREL

ROBERT BARED, Le livre dans la peinture, Paris, Citadelles et Mazenod, 2015,
248 p.

Qu’on lise peu ou beaucoup, le livre fait tellement partic de notre culture et de
notre environnement que ce n’est pas d’emblée sur les livres représentés par les peintres
que notre regard se pose dans les innombrables tableaux qu’ils nous laissent depuis le
Moyen-Age jusqu’a nos jours. Prendre donc pour théme «le livre dans la peinture» est
aussi original que riche de sens et d’enseignements. Les 183 toiles a I’interprétation
desquelles s’attache Robert Bared ne sont pas d’abord prises comme «sources
documentaires pour une histoire de la lecture, mais envisagés dans leur dimension
artistique avec une empathie particuliére pour les lecteurs — conforme a celle que leur
vouent les peintres» (p.10). Et les ouvrages ici convoqués par la peinture, dit ’A., a
I’exclusion du rouleau de papyrus (volumen) et de la partition musicale qui exigeraient
d’autres orientations herméneutiques, ne peuvent étre «lus» par nous, spectateurs,
que dans le cas ou le peintre a choisi d’y calligraphier avec soin, a notre intention, un
fragment de texte. Il lui arrive aussi de transcrire le contenu du livre non pas sous forme
d’écriture, mais en langage pictural, a 1’aide d’objets ou d’indices divers permettant
d’identifier I’ceuvre que lit un personnage. «Ut pictura poesis», dit la célébre formule
d’Horace, « la poésie est comme la peinture» : si I’une est «peinture parlante», I’autre est
«poésie muetten. C’est cette analogie qui rend les représentations picturales du livre si
singuli¢res et si éclatantes: les ressources spécifiques de la peinture consistent & mettre en
corrélation les deux langages, I’apparence physique du livre et sa substance. Le contenu
textuel de I’ouvrage que I’on voit aux mains d’un auteur ou d’un lecteur se propage
dans le tableau, se métamorphose en lignes et en couleurs, en paysages et personnages,
en narration et atmosphére» (p. 11). Et quand le livre persiste a cacher ce contenu, c¢’est
a la posture du lecteur ou a son vétement qu’il faut alors s’arréter pour chercher a le
connaitre. La matiére se répartit ainsi en quatre chapitres, comme en autant de points
de vue spécifiques et complémentaires les uns des autres. Des livres considérés comme
emblémes de leurs auteurs respectifs, I’A. passe aux livres comme «étendards de la
penséex». La Bible comme Livre des livres prend ici la charge particuliere de vénération
qu’elle suscite en tant que source du salut, se traduisant par maints gestes d’attention
particuliere et de piété qui lui sont propres. Elle peut aussi prendre valeur de gage de
la capacité de gouvernance du prince dans les mains duquel elle se trouve, ou devenir
métaphore de la totalité du savoir, ou encore du temps individuel ou cosmique. Sans
étre toujours la Bible, le livre participe aussi du portrait allégorique de certaines Muses
a la Renaissance. Les emblémes iconographiques du livre symbolisent alors, d’une part,
I’activité mentale de I’inspiration créatrice du poéte et, d’autre part, la science et la
sagesse qu’il s’agit de transmettre, la vie intérieure ou morale, les vertus et les valeurs
qu’il faut mettre en pratique. Un troisieme chapitre envisage le livie comme lieu de
I’apprentissage de la lecture et de ’acquisition du savoir, comme occasion privilégice
d’une lecture partagée entre deux ou plusieurs, comme besoin d’évasion ou quéte de
soi. Enfin, le quatriéme chapitre s’attarde a 1’art lui-méme de la lecture, aux postures
du corps, heures et lieux préférés auxquels elle invite les lecteurs. «Ce qui nous fascine



BIBLIOGRAFPHIE 291

dans tous ces personnages, conclut I’A., pour peu que nous cessions de nous projeter
en eux, c’est peut-étre leur inaccessibilité. [Is paraissent pour la plupart perdus dans
leurs songes, égarés dans une aventure intérieure dont le spectacle nous intrigue et nous
séduit. Nous restons au seuil d’un mystére.» (p. 228) Le mérite de I’A. est d’avoir su
faire parler ce mystere et le silence qui I’entoure. La beauté des reproductions des toiles
étudiées et I'indication des musées ou elles se trouvent, une bibliographie, un index des
noms de personnes et personnages font de cet ouvrage une réalisation de premier intérét.

JEAN BOREL

THomAs KaurMmANN, Histoire de la Réformation, trad. de 1’allemand par
Jean-Marc Tétaz (Histoire), Genéve, Labor et Fides», 2014, 702 p.

Cette trés bonne traduction du livre de référence de Kaufmann vient a point nommé
pour rappeler la complexité des débuts de la Réforme allemande tout en tragant des
perspectives sur ’ensemble de la Réforme. Le titre de ’ouvrage trompe un peu le
lecteur francophone, en lui donnant I’impression qu’il va avoir devant lui une histoire
de I’ensemble de la Réforme, tant sur le plan synchronique que diachronique. L’histoire
s’arréte au moment qui permet de décréter que la Réformation est irrévocable: ce
n’est pas une mauvaise césure, il faut en convenir. En théorie, la perspective de I’A.
est plus large et tend a comprendre la Réformation comme un processus urbain de
transformation de I’Eglise; c’est finalement Geneve et Wittemberg qui lui apparaissent
comme les deux péles centraux de ce processus. Le fait que Genéve ne trouve
cependant pas une place analytique comparable tient plus, selon nous, aux limites bien
compréhensibles des connaissances de 1’A. qu’a une pétitition de principe de type
germanocentré ou germanophone, en dépit du fait indéniable que Zwingli et Ziirich y
sont mieux traités, Synchroniquement, le récit de 1I’A. ne donne a Calvin qu’une portion
congrue ; 'Institution de la religion chrétienne n’est pas analysée comme une ceuvre
majeure de la Réforme, seulement mentionnée en lien avec les Loci de Mélanchthon;
un développement plus élaboré de ce lien eiit ét¢ indiqué et aurait pu renforcer la
perspective de I’A. Par de bréves notations, forcément un peu banales, I’A. souligne
le réle capital de Calvin, mais sans se donner des moyens analogues a ceux du reste du
livre pour déployer I’effet événementiel produit par le Réformateur de Geneve (qu’on
entr’apercoit tout a coup en 1540 au dialogue religieux de Haguenau). Car sur le fond,
la perspective de 1’ouvrage est magistrale. Les continuités historiques ne sont jamais
oubliées ou occultées (par I’exemple entre Luther et Gabriel Biel), mais le jugement
de I’historien tempére en faveur des discontinuités; ainsi les aspects de rupture et de
création sont-ils pris en compte. Méthodologiquement, I’A. combine I’histoire des idées,
de ia spiritualité et de la théologie avec I’histoire sociale (le role des femmes, notamment,
est remarquablement mis en lumiére; la perte de réputation occasionnée a Luther par
ses prises de position dans la guerre des paysans est clairement enregistrée ; de méme
I’engagement politique et pas seulement théologique de Mélanchthon, par exemple lors
de la rédaction de la Confession d’Augsburg, est clairement souligné). Cet intérét pour
I’histoire sociale ne porte nullement a un désintérét pour les trajectoires théologiques
et intellectuelles, soigneusement reconstruites (ainsi le débat sur la sainte céne, ou le
différend sur le baptéme avec les anabaptistes, ou encore la mise en perspective de la
doctrine de la justification au Concile de Trente, en lien avec les questions radicales
de Luther). L’ouvrage forme ainsi une habile et impressionnante synthése de I'histoire
sociale, culturelle, religieuse, intellectuelle et théologique de la Réformation. C’est
Luther qui, clairement, constitue I’événement produisant la Réforme. Dans le rapport
au pape, Luther apparait comme buté, au contraire de Mélanchthon. Une phrase résume
ce blocage de Luther: «Lorsque je vivais, j’étais pour toi la peste, mais lorsque je

Histoire de
la théologie



292 BIBLIOGRAPHIE

serai mort, je serai ta mort, 6 Pape» (cité p. 469). On a I’impression que c’est cette
intransigeance qui rendit la Réformation irrévocable, mais en méme temps qu’elle fut la
cause de son échec diplomatique et ecclésiastique. Plus profondément, le protestantisme
se montra plus apte & la pluralité et le luthéranisme plus eschatologique que les autres
confessions. On entra ainsi dans 1’dge confessionnel, avec son ambivalence, puisqu’il
conjugue la réussite historique et I’échec ecclésial. Au niveau de la présentation formelle
de I’ouvrage, on regrettera que la bibliographie, suivant I'usage allemand, omette de
mentionner les maisons d’édition qui, en ces temps de crise, méritent bien le rappel de
leur existence et de leur intitulé.

DEeNis MULLER

JouanN KunNau, Sdamtliche Werke fiir Tasteninstrument, Urtext, Complete
Works for Keybard, Herausgegeben / Edited by von Norbert Miillemann,
Beratung / Advisor Peter Wollny, Miinchen, G. Henle Verlag N° 956, 2015,
222 p.

Un remarquable projet a récemment pris forme pour permettre aux artistes et aux
mélomanes de redécouvrir le génie et ’ccuvre de Johann Kuhnau, illustre cantor et
organiste qui a précédé Jean-Sébastien Bach a la Thomaskirche de Leipzig. Admiré de
tous pour ses nombreux talents, Kuhnau fut au tournant du XVIII® siecle I’une des figures
les plus importantes de la vie musicale d’Allemagne centrale. Cet avocat de formation et
de métier, romancier a ses heures et philosophe, excellent linguiste pratiquant plusieurs
langues dont I’hébreu et le grec, mathématicien et théoricien de la musique, théologien
et chrétien convaincu, offre par ses compositions une vision originale de la conception
luthérienne de la musique d’Eglise. Pour lui, I’une des fonctions essentielles de la musique
est en effet de mettre en valeur et développer tous les sens du texte des Ecritures, méme
les sens sous-entendus. Elle a de surcroit une structure mathématique naturelle qui préte
intrinséquement vie aux émotions et aux intuitions humaines, méme en I’absence de texte.
Cette approche méticuleuse de la mise en musique des textes bibliques, pour qu’ils parlent
au cceur des auditeurs, se traduit par un éventail kaléidoscopique de phrases, de styles et
d’atmosphéres musicaux, dont le charme réside dans un lyrisme aussi sobre que maitrisé.
Pour la premiere fois, les éditions Henle réunissent en un volume 1’ensemble des ceuvres
pour clavier, soit les quatre cycles imprimés de son vivant, ainsi que les piéces isolées
parvenues dans des copies de I’époque, avec tous les commentaires que Kuhnau a rédigés
pour en préciser la nature et le sens. Dans les Préfaces aux Sonates bibliques qui mettent en
musique le mariage, la mort et I’ensevelissement de Jacob, le combat de David et Goliath,
la mélancolie de Saiil, les histoires de Gédéon et d’Ezéchias, il précise que la transposition
des sujets bibliques n’a pas a se faire par le truchement d’effets sonores. Le compositeur
doit plutdt chercher a établir des analogies, a mettre en place une correspondance entre le
récit et la musique a partir d’un élément significatif de I’épisode biblique lui-méme.

JEAN BOREL

Adolf von Harnack, L Essence du christianisme, suivi de textes de Leo Baeck,
Ernst Troeltsch et Rudolf Bultmann, édition, traduction, introduction et
notes par Jean-Marc Tétaz (Histoire), Genéve, Labor et Fides, 2015, 378 p.

Cette édition du chef-d’ceuvre de Harnack (1900) emporte ’adhésion pour de
multiples raisons. La traduction proposée est belle et permet de saisir 1’élan scientifique



BIBLIOGRAPHIE 293

et théologique extraordinaire de Harnack, L’introduction de Jean-Marc Tétaz documente
et commente de maniére exemplaire et souvent magistrale le contexte et la portée de
I’ceuvre. Les trois annexes proposées sont particulierement judicieuses. Leo Baeck
interroge Harnack a partir de la tradition juive et met bien en évidence les biais de la
vision protestante du christianisme. Ernst Troeltsch, dans un texte devenu classique,
problématise les limites de la notion d’«essence» du christianisme et permet de percevoir
les bifurcations internes des approches libérales. Quant a Rudolf Bultmann, il pointe du
doigt avec sa magnifique perspicacité le probléme de 1’héritage (libéral) de Harnack :
se satisfaire d’une simple renaissance de la pensée de Harnack serait la transformer
en une doctrine indiscutable. La question a reprendre est celle d’une christologie qui,
contrairement a la christologie traditionnelle, s’appuie sur la prédication de Jésus. On
rejoint ainsi les principales questions que souléve une lecture méme rapide et partielle
de I’ceuvre originale. Harnack a beau se positionner en historien, ¢’est bien de I’Evangile
qu’il parle, celui qui se noue autour des trois éléments centraux de la prédication de
Jésus: le Royaume du Pére, la valeur infinie de I’dme humaine, I’amour et la justice de
Dieu. Cet Evangile se déploie en effets éthiques et sociaux, afin de pénétrer de sa séve
’histoire elle-méme. Paul, Augustin, Luther constituent ici des moments centraux d’une
telle reconstruction. On peut dire, avec Tétaz, qu’il s’agit d’une perspective historique
post-dogmatique. Mais on ne peut pas sous-estimer le fait que le plaidoyer harnackien
pour le protestantisme libéral table de toutes ses forces sur un Evangile de liberté pas si
éloigné de la théologie luthérienne.

DEeNis MULLER

Henry Mottu, Karl Barth. Le ‘Oui’de Dieu a I’ humanité (Figures protestantes),
Lyon, Olivétan, 2014, 150 p.

Dans la série des Editions Olivétan consacrée aux «Figures protestantes» et éditée par
Rémy Hebding, aprés Bonhoeffer, Ellul, Zinzendorf, Martin Luther King, Kierkegaard,
Tillich et d’autres, voici I’opuscule d’Henry Mottu sur Karl Barth. — Disons-le d’emblée,
aucun ouvrage en frangais ne présente mieux, de maniere concise (150 p.), la vie et
I’ceuvre du grand théologien suisse allemand (pour une étude plus approfondie, voir
I’ouvrage de Denis Miiller paru aux éditions du Cerf). La perspective retenue par I’A.
est claire: le propos est de «présenter le Barth non ‘dogmatique’ (au sens péjoratif),
que j’ai connu lorsque j’étais son éléve. Ce sera ici le Barth philosophique, mais aussi
le Barth politique, que I’on verra, en un mot: le Barth francais !» (p. 10) — H.Mottu
commence, au ch. I, avec ’ouvrage qui fit connaitre au public francophone, non sans
décalage temporel — car Barth avait entre temps progressé dans sa réflexion —, la pensée
théologique de Barth des années 1917-1923 environ: Parole de Dieu et parole humaine
(1932). L’A. s’intéresse aux jeunes francophones qui devinrent les premiers «barthiens»,
dans les années 1930: Pierre Maury bien siir (p. 32-36), mais aussi le cercle de jeunes
intellectuels de la revue Hic et nunc (Denis de Rougemont, Roland de Pury et Henry
Corbin notamment) (p. 27-31). A partir de la conférence de Barth sur «Le chrétien dans
la société» (donnée a Tambach en 1919), parue en frangais en 1932 dans 1’ouvrage
susmentionné, Mottu décéle le triple mouvement suivant : «accueil de la réalité, critique
de celle-ci, dépassement de ce qui est par le fait de la Résurrection de Jésus», et donc le
triple ordre de la nature, de la grace et de la rédemption finale anticipée dans I’événement
pascal (p. 23 et 26). — L’A. s’intéresse ensuite a la transition de Barth vers la Kirchliche
Dogmatik (1e tome paru en 1932), avec surtout le petit livre sur Anselme de Cantorbéry
(1931), «le coeur méthodologique de son grand ceuvre» a venir (p. 48). Les travaux
d’Henry Corbin sont mis a profit d’excellente maniére. — Le troisiéme chapitre, sur
le rapport entre théologie et politique, retrace les prises de positions de Barth dans

Théologie
contemporaine



294 BIBLIOGRAPHIE

I’ Allemagne hitlérienne, des le printemps 1933 (Theologische Existenz heute !, fin juin
1933), la quasi absence de prise de position publique, en 1933-1934, sur la situation des
juifs, ses déboires avec les autorités politiques helvétiques durant la guerre (p. 71), et
ses prises de position sur le communisme, qu’il ne mit jamais sur un pied d’égalité avec
le nazisme, idéalisant peut-étre le communisme (p. 72-73, 76). Selon I’A., «lire Barth
équivaut [...] @ montrer dans ce qu’il fit théologiquement ce qu’il pense politiquement»
(p. 74). — L’avant-dernier chapitre décrit, autant que faire se peut, les 10'000 pages de
la Dogmatique de Barth, qui ne sont «ni une cathédrale, ni une mer tranquille, ni un
monument; ¢’est un long récit, une narration, qui raconte, en 1’interprétant, 1’action de
Dieu en Jésus-Christ pour le monde, hier, aujourd’hui, éternellement.» (p. 83) Cela est
vrai surtout des volumes 3 (sur la création) et encore davantage du volume 4 (sur la
réconciliation), moins pour les volumes 2 (Dieu dans son étre-en-tant-qu’acte) et les
prolégoménes (vol. 1). H. Mottu montre bien comment Barth se sent obligé de corriger
Calvin, a partir de I’Ecriture, sur le point décisif de I’élection (p. 89-90). Apres avoir
indiqué a quel point les indications de Barth sur les relations homme-femme sont datées
(p- 98-99), I’A. se tourne vers la doctrine de la réconciliation (4° partie, inachevée, de la
Dogmatique) et remarque a quel point Barth «historicise», dans une grande narration,
les grands énoncés christologiques de la théologie chrétienne et en particulier le «triple
office» (sacerdotal, royal et prophétique) du Christ (p. 102-105). — Le dernier chapitre,
intitulé «L’humanité de Dieu», présente la pensée du Barth de la maturité, en partant
de la conférence du méme titre (1956), dont I’A. dit justement qu’elle représente le
meilleur point d’entrée pour toute personne qui se demande comment aborder I’ceuvre
de Barth. L’A. retrouve le théme de la théo-anthropologie (Dieu se donne a connaitre
dans I’homme Jésus, et donc toute connaissance de Dieu est une connaissance de
Dieu dans cet homme) dans I’article de Barth sur philosophie et théologie de 1960
(p. 117-119). Suivent d’excellentes pages sur Barth et ’ceccuménisme, le concile de
Vatican 11, le rapport entre la prédication et la liturgie et les sacrements, avec cette these
forte : «Trop d’interprétes n’ont pas daigné voir ce qui pourtant saute aux yeux: I’ceuvre
proprement dogmatique est introduite par les prédications engagées de Safenwil et
accomplie par celles du pénitencier balois. Telle est la grande inclusion qui seule donne
sens a I’ceuvre.» (p. 127). Voila, nettement indiquée, la thése principale de I’opuscule. La
pensée théologique de Barth s’enracine dans une pratique, une action (p. 138), celle de
I’annonce de I’Evangile a tous, et elle débouche également sur une action, sur cette méme
annonce de I'Evangile 4 ceux qui sont captifs (de diverses maniéres). — Trois remarques
sous forme de questions: est-il juste de dire que «[l]e barthisme n’a jamais été un
biblicisme, encore moins un fondamentalisme» (p. 53)? N’y a-t-il pas eu une tendance,
dans le «barthisme» (plutt que chez Barth lui-méme) a proner une sorte de scolastique
barthienne ? Ce barthisme n’a-t-il pas défavorisé une lecture intelligente — celle bien
siir que désirait Barth — de cette ceuvre ? L’A. a-t-il raison de penser, en outre, que dans
les quelques lignes sur Barth dans le Petit Larousse (2014) «il y a tout la-dedans» (p. 5,
respectivement) ? Il manque selon moi le fait que tout, chez Barth, se concentre sur
la figure de Jésus de Nazareth, le Christ. Il manque donc ’essentiel. La centralité du
Christ n’apparait pour la premiére fois, de maniére rapide, qu’a la p. 54 de I’ouvrage. Barth
fut effectivement «I’homme du particulier reli¢ a 'universel» (p. 83), et ce «particulier»
n’était pas une idée ou un principe, mais une figure historique précise: Jésus de Nazareth.
Troisiemement, H. Mottu a raison d’affirmer que Barth ne fut ni un ‘néo-orthodoxe’, ni
«un penseur ‘dogmatique’ au sens péjoratif du mot» (p. 57). Mais a-t-il raison d’ajouter:
«I1 fut un prophéte qui a cherché a repenser la foi.» (ibid.) Barth fut-il un prophéte ? La
Kirchliche Dogmatik est-elle, comme la préface d’Anselme a son Proslogion, «le récit
d’une expérience d’illumination prophétique» (p. 58) ? — Ces quelques questions n’otent
rien a la valeur de I’ouvrage, qui respire I'intelligence théologique. Cela est évident par
exemple dans les remarques concernant la traduction des termes: traduire, comme on I’a
fait, Verkiindigung par prédication, c’est privilégier «une version cléricale du texte» (p. 52,
cf. aussi p. 129). Ne pas voir ce que le terme Wirklichkeit implique d’effectivité et donc de



BIBLIOGRAPHIE 295

mouvement, c’est s’interdire la compréhension de ce terme (p. 59). Les réminiscences de
Mottu a propos du «colloque frangais» que Barth offrait a Bale ou au sujet de telle réponse
du théologien a une question suite a une conférence, valent le détour (p. 82, 138). On ne
peut que recommander la lecture de ce petit livre a toute personne que la pensée et la vie
de Karl Barth intriguent ou intéressent.

CHRISTOPHE CHALAMET

GERHARD EBELING, Répondre de la foi. Réflexions et dialogues, édit¢ avec une
postface de Pierre Biihler (Lieux théologiques, n°® 46), Geneve, Labor et
Fides, 2012, 327 p.

A I’occasion du centenaire de la naissance de Gerhard Ebeling (1912-2001), Pierre
Biihler a édité une sélection d’articles du théologien allemand issus de ses quatre
volumes intitulés Wort und Glaube (1960-1995). L’ouvrage est divisé en deux parties:
une premiére composée d’articles de fond; une seconde, plus courte, ou le lecteur
découvre Ebeling en dialogue (Barth et sa critique de Luther; Heidegger; Buber;
Bonhoeffer). Plus de la moitié des quatorze textes retenus paraissent en frangais pour
la premiere fois. Plusieurs ouvrages importants d’Ebeling ont été traduits: L essence de
la foi chrétienne (Paris, Seuil, 1970), Théologie et proclamation (Paris, Seuil, 1972) et
Luther. Introduction a une réflexion théologique (Geneve, Labor et Fides, 1983), en sus
de ses Prédications illégales : Berlin, 1939-1945 (Genéve, Labor et Fides, 1997). — Des
les premiéres pages, dans I’article de 1985 sur «La théologie dans les oppositions de
la vie», le lecteur trouve des affirmations rares sous la plume de théologiens (jusqu’a
récemment en tout cas) concernant «la relativité de toutes les esquisses théologiques»,
qui n’entraine pas d’«indifférence non critique» (p. 16). Ebeling prone en effet une
ligne théologique trés claire, qui traverse toute son ceuvre. Comme dans son bel
ouvrage sur Luther, Ebeling s’intéresse au rapport entre la théologie et la vie, ainsi
qu’aux polarités qui caractérisent cette derniére. Il est impossible de parler de Dieu sans
parler en méme temps de la vie et du monde. Imaginer Dieu comme «une partie de
la réalité» qui s’ajouterait «au reste de la réalité», comme si Dieu et le monde étaient
des «grandeurs séparées», voila «une erreur cardinale de la théologie» (p. 87), déja
repérée par D. Bonhoeffer, dont Ebeling fut I’étudiant au séminaire de Finkenwalde en
1936/37. Et donc parler de Dieu signifie parler de la vie et de I’expérience vécue. Il y
a davantage ici que I’héritage bultmannien (Ebeling commenga ses études a Marbourg
en 1930 sous la houlette de Bultmann): Ebeling déplore la méfiance des théologiens
dialectiques vis-a-vis de I’ «expérience» et se présente avant tout en lecteur et disciple de
Luther («Si je suis I’éléve de quelqu’un, c’est [...] de Luther» ; p. 237). Autre thématique
décisive, chez Ebeling bien plus que chez ses maitres directs: la distinction entre la
loi et I'Evangile, qui est «le fil conducteur pour une juste compréhension et un juste
usage de tous les énoncés théologiques» (p.35). La loi releve selon lui de I’écriture
(cf. les «tables» de la loi), alors que I’Evangile reléve de la dynamique de la parole
vive (p. 105-106, 112), d’un événement de parole (p. 122). — Le reste de la premiére
partie de I’ouvrage contient des articles trés intéressants, qu’il est impossible de passer
en revue ou de résumer ici, sur le théme de la conscience en perspective théologique,
sur la doctrine des deux régnes (ou Ebeling montre bien que le «théologique» et le
«moral» ou «éthique» vont de pair pour Luther; p. 148-149), sur la nécessité du culte
chrétien, sur I’existence de facultés de théologie dans des universités d’Etat. Une
postface (p.281-313), qui permet a P. Bithler de présenter la vie et I’ceuvre du théologien
allemand et surtout sa Dogmatik des christlichen Glaubens (1979), clot I’ouvrage. — On



296 BIBLIOGRAPHIE

ne peut que recommander cet ouvrage, qui introduit le lecteur aux grandes thématiques
travaillées par Gerhard Ebeling durant sa longue carriere théologique.

CHRISTOPHE CHAMALET

Max SECKLER, Glaubenswissenschaft und Glaube. Beitrdge zur Fundamental-
theologie und zur katholischen Tiibinger Schule, Tubingen, Francke, 2013,
2 volumes, X + 634, VI + 639 p.

Dans ces deux épais volumes ont été réunis 48 contributions du théologien
catholique de Tiibingen tournant autour des questions de la théologie fondamentale,
en lien avec I’Ecole catholique de Tiibingen et en particulier de son fondateur Johann
Sebastian Drey. — Le premier élément fort de cette somme remarquable réside dans
la problématisation méme de la notion de théologie fondamentale. S’appuyant sur une
documentation historique approfondie et sur les débats contemporains (catholiques et
protestants), I’A. reprend les distinctions classiques de la foi et de la science de la foi
(Glaubenswissenschaft, non sans rapport avec la Glaubenslehre de Schleiermacher). Cela
le fait méditer inévitablement sur la rationalité discursive de la théologie, en résonance
avec le dernier Rahner (celui du Traité fondamental de la foi, partisan d’une théologie
fondamentale intégrative et intrincéciste) mais avec les propositions de théologie
fondamentale avancées du coté protestant par Ebeling et Pannenberg notamment (1’A. est
plus réticent envers les solutions de Joest et de Sauter). — Un autre accent fort (volume 2,
premiére partie) est placé sur des thématiques classiques de la théologie fondamentale,
la révélation, la religion, centralement, mais aussi le christianisme (en connexion forte
avec Ernst Troeltsch, Karl Rahner et Trutz Rendtorff). — Le troisiéme temps fort est plus
spécifiquement tourné vers 1’Ecole de Tiibingen et en particulier vers I’écrit de Drey sur
le catholicisme. — Un des mérites de I’ouvrage est de découvrir les évolutions historiques
du concept de théologie fondamentale, ce d’autant plus que 1’organisation des textes ne
suit pas [’ordre chronologique mais une logique systématique. — Un certain regret nous
a traversé a la lecture des deux tomes de cet ensemble impressionnant: il nous a manqué
un traitement autonome et systématique de la catégorie de raison. C’est dans les études
sur Rahner que la question est poussée le plus loin.

DEenis MULLER

FraNCINE CHAROY, Vers une éthique de la liberté. Reconstruction de la conduite
de vie dans la théologie éthique de Trutz Rendtorff (Moderne. Kulturen.
Relationen, 19), Frankfurt am Main, Berlin et al., Peter Lang, 2015, 340 p.

La theése de Francine Charoy s’inscrit nolens volens dans la ligne prestigieuse des
études catholiques sur des auteurs protestants (Bouillard, Kiing, Balthasar et Bourgine
sur Barth, Marlé, Boutin et Gagey sur Bultmann, Médevielle sur Troeltsch, Berten et
Riaudel sur Pannenberg, etc.). En méme temps, et ce n’est pas le moindre de ses mérites,
elle adopte un ton et une perspective libérés de toute volonté de reprise ou de récupération
traditionnelle, un ton plus philosophique, a bien des égards, que théologique. Ou, pour
le dire autrement, elle trace un parallélisme discret entre I’universalisme fondamental
rendtorffien et une forme de métaphysique profane tentant de rattacher la conduite
existentielle et pratique de la vie et la donation transcendentale de la vie et & une certaine
conception de la nature. C’est — si je ne m’abuse pas — la premiére thése en frangais sur
Trutz Rendtorff, avec le double avantage de provenir d’une auteure bilingue et d’une



BIBLIOGRAPHIE 297

catholique formée a la germanistique et connaissant trés bien le protestantisme. La thése
corrige I’impression qu’on a souvent pu avoir d’un conservatisme de Rendtorff. Par son
démarcage envers Barth, Rendtorff s’avére un libéral, comme le montre aussi sa dette
envers Troeltsch (deux chapitres centraux du livre). Mais le libéralisme de Rendtorff ne
se limite pas a une posture moderniste; il veut contribuer a une interprétation stricte de
la corrélation entre éthique de la liberté et conduite de la vie. Le débat avec Rendtorff est
parfois plus esquissé que conduit a terme. Ainsi les pages sur I’analyse rendtorffienne de
I’homosexualité ne permettent pas de savoir exactement ce que pense I’A. Se satisfait-elle
de la maniére étrange dont Rendtorff cantonne I’homosexualité¢ dans le penchant
(Neigung) en 1’éloignant de I’amour ? 11 me semble que c’est la notion d’institution du
mariage qui devrait ici étre développée, quitte & prendre le risque de ne pas comprendre
le couple homosexuel sous I’angle du mariage (mais du partenariat, par exemple). En
tout cas les distinctions proposées par Rendtorff donnent a penser. L’A. semble avoir
eu de la peine a choisir, pour la traduction du terme technique de Lebensfiihrung, entre
conduite de la vie (que nous préférerions pour notre part) et conduite de vie. Sans doute
les deux solutions ont-elles une certaine légitimité. En frangais, «conduite de la vien
oriente davantage vers une conception narratologique ou vertueuse de la vie. Le plus
inhabituel «conduite de vie» donne a penser une vision plus phénoménologique de la
Vie (avec majuscule) et c’est cela qui orienterait la lecture de Rendtorff proposée par
I’A. vers une sorte de métaphysique phénoménologique, la Vie occupant pour ainsi
dire la place d’une nature sécularisée et modernisée. Il ne fait pas de doute en tout cas
que la pensée de la lectrice catholique de Rendorff tente de renouer, chez lui, avec des
éléments de la tradition morale catholique mais en les situant explicitement dans le
contexte de la modernité. Par les voies nuancées d’une phénoménologie de la vie se
développe ainsi une éthique de la Vie, en lien avec des notions luthériennes (ordre ; deux
régnes); le fondement éthique est cherché en direction de la Donation, les concrétions
éthiques passent par une théorie réflexive de I’action axée sur la notion de liberté. La
dimension théologique se noue, a la suite de Paul Tillich, autour du couple théonomie-
autonomie. On se demande, a la lecture de cet ouvrage, quel lien pourrait étre établi avec
la réalisation christologique de la liberté, plus développée chez Rendtorft dans sa lecture
de Barth que dans son éthique.

DEeNis MUOLLER

RAPHAEL DRAIL, Jésus, Lecture de I’Evangile selon Luc, t. 1: Jusqu’a Jérusalem,
Paris, Hermann, 2014, 268 p.

RAPHAEL DRAI, Jésus, Lecture de ’Evangile selon Luc, t. I1: Tu es Rex ?, Paris,
Hermann, 2014, 272 p.

Cette lecture de 1’Evangile de Luc n’est pas faite 4 la fagon d’un commentaire
biblique habituel, comme le titre pourrait le laisser entendre & un lecteur non averti.
Il s’agit en effet d’'une lecture volontairement et librement «engagée» d’un point de
vue juif, laquelle désire poursuivre un triple but: I’A. cherche a s’expliquer a lui-méme
d’abord, puis aux autres par conséquent, quel rapport il entretient avec I’Evangile en
général, et celui de Luc en particulier. Le second but est de donner les raisons pour
lesquelles le judaisme auquel appartient I’A., a travers ses textes fondateurs que sont
les traités talmudiques, refuse la lecture chrétienne de I’Evangile, telle qu’elle se fait
depuis deux millénaires. Le troisiéme but est de désirer par 1a renouer avec le dialogue
judéo-chrétien qui connait aujourd’hui de réels blocages a plusieurs niveaux. Enfin,
ces deux ouvrages paraissent dans une situation socio-politico-religieuse francaise
a nouveau trés tendue, en vertu des attentats récents dont la communauté juive a été

Sciences
bibliques



298 BIBLIOGRAPHIE

victime. Il faut avoir cela clairement a 1’esprit pour comprendre, et surtout accepter
le «ton» de cette lecture qui, nous le regrettons, a de la peine a surmonter une certaine
agressivité, laquelle, pour contenue qu’elle veuille demeurer, n’en est peut-&tre que plus
apparente et plus combative. Dernier avertissement pour le lecteur, et premiére question
que nous posons a I’A., comment se fait-il que toutes les références lexicales aux textes
des quatre évangiles soient faites en latin, alors qu’ils ont été rédigés en langue grecque ?
Méthodologiquement parlant, I’A. cherche donc a montrer au fil des récits commentés,
que pratiquement tous les faits et gestes, paroles et enseignements de Jésus s’inscrivent
en faux contre les regles du Talmud et des Pirke Avot - ce qui est a ses yeux de juif le
signe par excellence d’une prétention messianique abusive et enléve par définition toute
autorité effective a Jésus. Seulement, le Ta/mud au nom duquel les événements sont
ainsi jugés n’est-il pas postérieur de plusieurs siecles, dans sa rédaction définitive, par
rapport aux évangiles ? Telle est notre seconde question. Méme si nous savons que la
tradition orale contemporaine des évangiles a été¢ maintenue avec fidélité, il nous semble
qu’on se trouve aussi en porte a faux avec I’histoire des textes et I’histoire tout court.
Enfin, ce qui frappe le lecteur, c’est le caractére sans appel des jugements prononcés,
comme si un éventuel recul auto-critique puisse par trop affaiblir la position de I’A. et
celle de ses coreligionnaires. En fait, selon I’A., avec I’Evangile, que ce soit d’ailleurs
celui de Luc ou des autres, nous nous trouvons devant une suite ininterrompue de
malentendus entre Jésus et la pratique du judaisme fondé sur les régles talmudiques.
Donnons quelques exemples: Le Baptiste déja, avec son expression «race de viperesy,
contrevient a 1’éthique de sagesse et de prudence rabbinique, puisque «quiconque fait
en public blémir la face d’autrui est comme s’il I’avait assassiné» (p. 67). La déclaration
solennelle de Jésus affirmant aux disciples qu’ils verraient ‘le ciel ouvert et les anges
de Dieu montant et descendant vers le Fils de I’homme’, n’est ainsi qu’une hyperbole
«totalement irrecevable en milieu juif, I’idée méme d’une allégeance des Anges de
Dieu au Fils de ’homme ne pouvant que rappeler d’autres images aux conséquences
déplorables, notamment celle du réve juvénile de Joseph, avec sa tentative de fratricide
du réveur dominateur» (p. 96). «Un pareil arbitraire, poursuit-il, un pareil absolutisme,
au sens étymologique, et quelque peu infantile, est récusé par la théologie hébraique
pour laquelle Dieu lui-méme ne s’autorise pas «tout» et sait, en cas de difficulté, prendre
le conseil de I’homme, comme le montre le récit de Sodome» (p. 97). On comprend bien
qu’a cette lumiére-1a, Jésus n’a plus a I’évidence aucun droit pour parler de la Torah.
Drailleurs, «le titre de Rabbi ne s’auto-confere pas, ajoute I’A. Son usage est permis
au terme d’une procédure nommé smikha qui confére a I’étre qui en est jugé capable
et digne I’autorité indispensable pour enseigner a son tour, afin que son enseignement
fit entendu, quitte a étre discuté ensuite — et non pas pour éluder toute discussion.»
(ibid.). Ainsi, puisque les principes et les régles talmudiques «ne sont pas observés», non
seulement Jésus est totalement disqualifié, mais «le pire est & redouter» (p. 112). L’A.
se plait ainsi au fil des pages & maintenir la tension extréme de cette logique du pire.
Ces quelques exemples donnent le ton a I’ensemble du commentaire. Récits de miracles
et exorcismes, invectives contre scribes et pharisiens et I’ensemble des événements de
la passion et de la résurrection sont envisagés selon la méme méthode. Que faut-il en
conclure ? Bien entendu, il n’est pas question de vouloir récuser la liberté qu’a I’A. de
dire et de penser ce qu’il croit devoir étre dit et pensé au sujet de 1’évangile du point de
vue juif. Loin de nous également, méme si nous prenons nous aussi la liberté d’avoir un
autre avis que le sien, de désirer raviver un antijudaisme primaire, et encore moins un
antisémitisme du plus mauvais aloi. Mais il nous semble nécessaire de devoir réaffirmer
deux choses. S’il s’agit de démontrer que, durant deux millénaires, la lecture chrétienne
des Evangiles s’est trompée sur la maniére de comprendre ’ensemble des épisodes
de la vie de Jésus et de ses enseignements, et que cette lecture a été d’abord trompée
par les évangélistes eux-mémes, il nous semble que ce n’est pas la bonne maniére de
s’y prendre pour vouloir approfondir le dialogue judéo-chrétien. Car ce n’est pas en



BIBLIOGRAPHIE 299

dévalorisant de maniére aussi systématique I’autorité du Christ, telle qu’elle est regue
par I’Eglise, que I’on avancera en profondeur dans un dialogue interreligieux fécond.
Et ce n’est pas en utilisant cette méthode et en pronongant autant de jugements sur la
non-validité des récits évangéliques que ’on peut remettre en cause deux millénaires
de science et de méthodes exégétiques mises en ceuvre depuis les péres apostoliques.
Enfin, nous sommes obligés, par 1’enseignement lui-méme du Christ, tel qu’il nous est
transmis par les évangiles, de dire que la maniére dont Jésus prend position par rapport
aux traditions et a la pratique du judaisme de son époque est le signe le plus authentique
de son autorité réelle et de sa filiation divine, telles qu’elles sont regues et vénérées par
les croyants. Si I’A. se voit conforté au fil de son commentaire dans I’objectivité de son
refus de la messianité de Jésus, le croyant chrétien y verra au contraire le signe de son
autorité et la justesse de son adhésion. Enfin, nous ne comprenons pas que I’A., lorsqu’il
ne trouve plus d’arguments talmudiques suffisants, cherche a renforcer son point de vue
par des arguments d’ordre psychanalytique. Nous attendions beaucoup de cet ouvrage,
mais nous restons malheureusement sur notre faim, et nous regrettons qu’il ne s’inscrive
pas de maniére positive dans la lignée de tous les travaux décisifs qui ont été écrits ces
dernieres décennies sur les relations judéo-chrétiennes. Nous n’y reconnaissons pas le
sérieux et la profondeur qui président & I’ouvrage commun publié par Catherine Chalier
et Marc Faessler et intitulé «Judaisme et christianisme, 1’écoute en partage». Aucune
bibliographie et aucun index ne sont donnés en fin de volume.

JEAN BOREL

JacqQuEs DESCREUX, L ivresse des nations, Les figures du mal dans I’ Apocalypse
de Jean (Biblical Tools and Studies, 17), Leuven-Paris-Walpole MA,
Peeters, 2014, 704 p.

Dans cet ouvrage, version mise a jour d’une these de doctorat défendue a I’Université
de Lausanne en 2009, Jacques Descreux cherche 4 montrer ’articulation qui se joue
entre les deux grandes parties dont le livre de I’Apocalypse est formé: les messages aux
sept Eglises d’Asie (Ap 1,9-4,1) et les visions du drame cosmique qui suivent (Ap 4,2-19
-22.5). Si les conclusions des analyses historiques des trente derniéres années sont
justes, en ce qu’elles permettent d’affirmer que les communautés chrétiennes asiates,
malgré quelques tensions avec leur entourage, semblaient plut6t bien intégrées dans la
vie économique et sociale d’une province qui acceptait avec enthousiasme la domination
romaine en raison de la paix et de la prospérité qu’elle garantissait, et que, par conséquent,
I’Apocalypse ne peut plus étre lue comme un encouragement dans les persécutions,
comment comprendre les messages qui leur sont adressés et, surtout, la mise en scéne
de toutes les figures du mal qui se déploient dans le ciel et sur la terre ? Pour sortir de
cette impasse, I’A. fait appel au modéle de la triple mimesis que Paul Ricceur expose
dans Temps et récit. Le monde symbolique de I’Apocalypse, dit I’A., n’est pas la copie
de la situation réelle des Eglises, mais il la représente, I’imite de maniére créatrice. Ce
modéle accorde toute son importance au fait que cet univers symbolique posséde une
dimension pragmatique en refigurant I’expérience des destinataires par sa fonction
révélante et transformante. Il invite a appréhender le fait que I’ Apocalypse puisse vouloir
modifier la perception que ses lecteurs ont de leur situation et d’eux-mémes. En lisant
ou en écoutant I’Apocalypse, ils entrent dans un monde dans lequel ils peuvent habiter
et qui fagonne leur identité. Le modé¢le ricceurien nous permet donc de concevoir que
le récit n’est pas seulement le pur produit d’une situation sociale, mais qu’il exerce
aussi une influence sur lui (¢f. p.103). A partir de ces prémisses, qui constituent les trois
premiers chapitres de son travail, et plaidant ainsi pour la complémentarité des méthodes



Science des
religions

300 BIBLIOGRAPHIE

exégétiques littéraire, historique et narratologique, 1I’A. se livre, dés le quatriéme
chapitre, a I’examen aussi détaillé et rigoureux que possible des messages et de leurs
significations, et de cette problématique du mal telle que Jean de Patmos la voit affecter
la vie et I’expérience des Eglises: affadissement de I’amour, tolérance a des pratiques
paiennes, confiance dans la richesse, adhésion a une éthique du compromis. Ce mal est
insidieux, dit I’A., car il tire parti pour se dissimuler de la distance qui peut séparer les
apparences de la réalité, la réputation des Eglises et de ce qu’elles sont vraiment. (cf.
p-216). Dans les chapitres suivants, I’ A. s’attache a I’exposé des constructions narratives
des deux figures du Dragon (Ap 11, 19-12,16) et de la Béte (12,17-13-18), et démontre
comment elles fagonnent une perception qui diabolise la domination impériale. «Tandis
que I’épisode consacré aux deux bétes dénongait les rouages d’un systéme politique de
type totalitaire, le récit consacré a la grande Babylone (17,1-19,10) vise avant tout un
systéme économique. Le second s’appuie sur le premier, comme la Prostituée chevauche
la Béte. Comme la promotion du culte de la Béte et de son image visait a faire accepter
sa domination violente et sans partage en Ap 13, la propagation de I’idolatrie doit
enivrer les nations et accompagne leur intégration économique au profit de la grande
Babylone. L’auteur de I’Apocalypse démasque I’utilisation d’une religiosité frelatée
pour asseoir une violence politique et économique» (p. 545). Le dernier chapitre examine
enfin la maniére dont Jean de Patmos envisage le scénario de la délivrance eschatologique
(19,11-21,8). Ce scénario, dit I’A., ne cherche pas a satisfaire une curiosité sur la fagon
dont I’histoire parviendra a sa fin, mais a exprimer, par le récit, la signification pour le
lecteur, de cette fin. La visée de ce scénario n’est pas de décrire mais de signifier, elle n’est
pas d’informer, mais d’exhorter» (p. 622). En conclusion, dit I’A., «I’examen des liens
narratifs qui unissent les visions du drame cosmique aux messages aux anges des Eglises
nous permet de spécifier I’articulation entre les deux grandes parties du récit. Les tenants et
aboutissants des reproches et des encouragements que le Christ adresse aux anges asiates
sont transposés en 4,2-22,5 dans un espace monumental, le cosmos, et sous la forme d’un
drame dont la victoire pascale et la venue eschatologique du Christ constituent les deux
moments clés. Cette transposition permet d’expliciter et de dramatiser I’enjeu du discours
du Christ aux anges. [...] C’est ainsi que la représentation tragique du monde, qui établit
une incompatibilité fonciere entre la suite du Christ intronisé a Paques et la participation a
des structures sociales qui ont pour objectif la vénération du pouvoir politique (les bétes)
et I’enrichissement (Babylone), vise a justifier la parénése développée dans les messages
aux anges des Eglises. Elle a pour dessein de refigurer la perception du monde du lecteur
afin que celui-ci admette ce que le Christ dit aux anges, a savoir que la foi des Eglises
est soumise a des défis majeurs relatifs a la relation qu’elles doivent entretenir avec la
société paienne». (p. 636 sg.) Une bibliographie et deux index des noms d’auteurs et des
références bibliques complétent cette exégése trés suggestive.

JEAN BOREL

ADIN STEINSALTZ (€éd.), Le Talmud, L "Edition Steinsaltz, ‘Haguiga, Commenté
par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Israél), vol. XXVIII, Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques, Biblieurope, 2014, 240 p.

Le projet de traduction intégrale du Talmud de Babylone, selon 1’édition qu’en
a fait le Rabbin Adin Steinsaltz, reconnue par tous les spécialistes pour sa qualité
pédagogique et la clarté de sa présentation, se poursuit au rythme d’un ou deux volumes
par an. Cette édition, commencée dans les années soixante, a renouvelé en Israél et
dans le monde entier I’intérét pour les discussions rabbiniques et I’exégese talmudique
des Ecritures. La traduction frangaise, amorcée en 1994 chez J. L.Lattés, reprise par



BIBLIOGRAPHIE 301

Ramsay puis par Bibliophane, est assurée depuis le tome XVII par I’Institut Israélien des
Publications Talmudiques et les éditions Biblieurope, et comprend aujourd’hui trente
volumes. Rappelons en quelques mots les caractéristiques de I’Edition Steinsaltz: le
texte du Talmud, au centre de la page, ponctué et vocalisé, est entouré d’une «traductiony»
assistée, dans laquelle on retrouve en caractéres gras la correspondance avec les termes
hébraiques ou araméens. En intégrant 1’essentiel du commentaire de Rachi, cette
traduction permet de passer par tous les stades de I’étude talmudique, compréhension
des mots, des phrases et des idées pour donner accés a une connaissance analytique
et synthétique du texte. Un commentaire en petits caracteres affine le raisonnement et
facilite I’enchainement des notions. En bas de page se trouve le commentaire hébraique
de Rachi, également ponctué, suivi des réflexions des Richonim et des A’haronim qui
précisent et approfondissent le texte talmudique. Dans les marges, Adin Steinsaltz
prend la peine de préciser mots et concepts, avec un dessin approprié s’il le faut,
ainsi que 1’étymologie et tous les termes empruntés au grec, au latin et au perse. Les
Gloses frangaises de Rachi figurent en ancien frangais et sont expliquées. Y sont aussi
données de précieuses notes biographiques sur les Sages du Talmud qui apparaissent
au fil des pages. Les définitions et la terminologie apportent des éclaircissements sur
les principes de la Halakha, dont on trouve I’exposé systématique dans le premier
tome d’introduction générale, intitulé Guide et lexiques. C’est dire ’intérét de cette
édition, la premiére et la seule en son genre. Le volume XXVIII donne la traduction du
traité ‘Haguiga (sacrifice), douzieme de I’ordre Mo ‘ed (temps fixé pour les fétes) de la
Michna. 11 porte sur 1’obligation de monter au Temple de Jérusalem pour les trois fétes
de pélerinage (cf. Ex 23,17), établit la nature des sacrifices imposés aux pelerins et fixe
les régles de pureté rituelle liées a chacune des fétes. En premier lieu, il s’agit, pour
les sages, de discuter et déterminer qui est soumis & cette obligation et qui ne I’est pas.
A leurs yeux, seuls les hommes libres y sont tenus, lesquels, de surcroit, doivent pouvoir
venir au Temple ‘a pied’. C’est dire qu’un boiteux, un aveugle, un malade, un vieillard
est exempté. De méme qu’un sourd-muet, un dément, un homme au sexe indéfini
(toumtoum), un petit garcon, les femmes et les esclaves cananéens non affranchis. Quant
aux sacrifices, I’animal offert en holocauste ( ‘o/at reiya) doit coliter au moins une ma’a,
soit 70 grammes d’argent, et la ‘haguiga, pas moins de deux ma’of (140 gr). En ce qui
concerne les offrandes de paix qui les accompagnent, et dont la chair est consommée par
les pélerins durant la féte, le prix minimum n’est pas fixé. Un deuxieme chapitre aborde
les sujets qui ne doivent pas étre enseignés en public, mais seulement en comité restreint,
¢’est-a-dire les lois sur les relations interdites, le récit des secrets de la création du monde
(maassé bereshit) et la vision que le prophéte Ezéchiel a eue du char céleste (merkava).
De méme que, dans le premier chapitre, les sages prennent soin d’expliquer les raisons
pour lesquelles les expressions bibliques «voir la face de Dieu» ou «paraitre devant
Dieu», pour évoquer le but des pélerinages, ne doivent pas étre comprises au sens littéral
et requiérent des éclaircissements de la Tradition, de méme ici, ils mettent en garde contre
toutes les possibilités de contrevenir a la discipline fondamentale du secret avec nombre
d’exemples remarquables a ’appui, montrant combien la prudence est de régle lorsqu’il
s’agit de parler des mystéres divins. La vraie mesure passe par I’humilité. Tout danger vient
de I’exceés: «Celui qui s’appesantit a spéculer sur ce qui est en haut et ce qui est en bas, en
avant ou en arriére, mieux eut valu pour lui qu’il ne fit pas venu au monde» (cf. p. 75). Le
troisiéme chapitre met enfin en lumiére les raisons pour lesquelles les Sages ont ajouté des
décrets de pureté rituelle de plus en plus sévéres en fonction du degré de sainteté de 1’objet
ou des aliments considérés, qu’ils soient offerts sur 1’autel, sous le contrdle du Sanhédrin,
ou seulement consommés en privé par les prétres. Les cinquante-deux derniéres pages
permettent a I’hébraisant de lire le texte original du traité avec les commentaires de Rachi
et des Tossafot, selon I’édition classique de Vilna. Les auteurs et les ouvrages cités sont
recueillis dans un index en fin de volume.

JEAN BOREL



	Bibliographie

