
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 3

Artikel: Le fondement, l'objet et le contenu de la foi chez Wilhelm Herrmann et
Wolfhart Pannenberg

Autor: Chalamet, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 263-281

LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU
DE LA FOI CHEZ WILHELM HERRMANN

ET WOLFHART PANNENBERG

Christophe Chalamet

Resume

Quel est le fondement de la foi? Est-il distinct de son contenu, c 'est-a-dire

ce qui est cru par le croyant La theologie protestante moderne s 'est posee
ces questions, notamment ä la suite de I 'emergence de la critique historique.
Certains, comme Wilhelm Herrmann, ont propose, au risque d'une certaine
ghettoisation de lafoi, que lafoi ne depend en aucun cas des resultats auxquels

parvient la science historique. D'autres, comme Wolfhart Pannenberg, au
risque de faire reposer lafoi au moins partiellement sur la science historique,
pensent que la foi ne peut s 'immuniser aussi aisement face ä la recherche

historique.

1. Introduction

II n'y a guere de theologien systematique contemporain qui ait mieux
connu la theologie protestante du XIXe siecle, y compris de sa seconde moitie,
que Wolfhart Pannenberg. C'est Fun de ses grands merites que d'avoir etudie
de tres pres les debats de ces decennies et d'etre entre en conversation avec les

figures, plus ou moins meconnues, de cette periode de la theologie protestante.
L'etude, par Pannenberg, de ces auteurs n'avait rien ä voir avec une sorte de

curiosite antiquaire qui chercherait simplement - ce qui est dejä quelque chose-
ä comprendre ce que pensaient ces theologiens. Son propos, deliberement

constructif, visait ä saisir les enjeux profonds de ces debats afin qu'ils eclairent
la reflexion theologique contemporaine. Et Pannenberg n'a done pas eu peur de

trancher en faveur de, ou contre tel ou tel auteur. Voilä qui va probablement de

soi dans une discipline normative (et non pas simplement descriptive) comme la

theologie systematique, mais il convient tout de meme de relever non seulement
le grand interet dont a temoigne Pannenberg tout au long de sa carriere pour
l'histoire de la theologie, y compris de la theologie protestante moderne, mais
aussi le grand interet que represente pour la reflexion contemporaine la maniere
dont Pannenberg a presente et ressaisi les enjeux de debats vieux de plus d'un
siecle. L'orientation de sa reflexion theologique, dans son entier, vers l'eschato-
logie lui a permis de poser un regard different sur ces debats et de renouveler la



264 CHRISTOPHE CHALAMET

maniere de traiter un grand nombre de themes cruciaux en theologie moderne,

comme par exemple celui du rapport entre la foi et les sciences de la nature:
si toute connaissance humaine est avant-derniere, alors le caractere provisoire
de cette connaissance, qui vaut pour toutes les formes de cette connaissance,

permet de mettre en dialogue tous les champs du savoir, et Ton peut s'attendre
ä trouver des aspects interessants dans toutes les etapes de ce savoir.

Dans ce qui suit, je presenterai dans un premier temps le debat entre Wilhelm
Herrmann et Martin Kähler sur la question du fondement, de l'objet et du

contenu de la foi {Grund, Gegenstand et Inhalt des Glaubens), avant de mettre
en evidence comment l'option eschatologique futuriste de Pannenberg (son
«schema apocalyptique», selon Bernard Lauret1) l'a conduit ä se positionner
sur cette question.

Avec cette thematique, nous sommes au cceur d'un des plus epineux
problemes en theologie moderne, catholique ou protestante. Nous le retrouvons
en effet tout au long de l'histoire de la theologie de ces deux derniers siecles

et demi environ: il s'agit du probleme, mis en evidence de maniere classique

par G. E. Lessing, du rapport entre histoire et foi. Comment des evenements

historiques, qui sont forcement relatifs, jamais absolus, peuvent-ils fonder

une «foi» certaine Comment des textes ecrits, comme tous les textes, par
des etres humains, peuvent-ils etre consideres comme des textes «saints»,
«sacres» ou «inspires» Toute 1'oeuvre de Pannenberg cherche ä repenser cette

question de fond en comble, en prenant les choses dans le bon sens ou par le

bon bout (c'est-ä-dire ä partir de la fin II n'est done pas surprenant qu'il se

soit interesse au debat de fond entre W. Herrmann et M. Kähler, un debat qui
soulevait la question de l'autorite qui fonde la foi, de la foi comme obeissance
ä une ou ä des autorite(s) - mais laquelle ou lesquelles -, ainsi que celle du
fondement qui permet ä la foi de ne pas vaciller face au tragique de T existence.
Ces derniers mots laissent percevoir ä quel point ce qui peut ressembler ä un
debat theorique n'est en fait pas etranger ä ce qu'on pourrait appeler Yexisten-
tialite de la foi.

2. Le debat entre Wilhelm Herrmann et Martin Kähler

Le debat entre W. Herrmann et M. Kähler deborde largement ces deux

penseurs, en amont comme en aval. En amont, il commence en fait par un
echange entre W. Herrmann et, comme contradicteurs, Martin von Nathusius

(1843-1906) et Rudolf Grau (1835-1893), deux theologiens conservateurs.

Nathusius, professeur de theologie pratique ä l'Universite de Greifswald des

1 B. Lauret, «De L'Histoire ä l'histoire», Revue d'ethique et de theologie morale,
N°259 (2010), p. 113: «[...] le schema apocalyptique (la representation de la fin de

l'histoire) prime ici sur le schema eschatologique de l'accomplissement d'une promesse
destinee ä devenir universelle.»



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 265

1888, avait fonde en 1879 VAllgemeine konservative Monatsschrift fiir das

christliche Deutschland2. Quant ä Grau, bien que professeur de theologie ä

Königsberg, il etait affilie ä l'ecole d'Erlangen, qui representait la theologie
neo-lutherienne conservatrice, opposee par exemple au progressisme et

aux vues larges d'un Albrecht Ritschi. Nathusius et Grau avaient publie
des recensions tres critiques du premier ouvrage relativement accessible de

W.Herrmann, sur le «commerce du chretien avec Dieu»3. Mais meme si c'est
dans cet ouvrage que Herrmann prend position sur la question qui nous occupe,
nous pouvons passer directement au long article intitule «Der geschichtliche
Christus, der Grund unseres Glaubens», que Herrmann fit paraitre en 1892 dans

la toute nouvelle revue qu'il co-editait, revue destinee ä un bei avenir vu qu'elle
est encore aujourd'hui l'une des plus importantes en theologie allemande, la

Zeitschrift für Theologie und Kirche4. Dans cet article, Herrmann entre en

dialogue critique avec Nathusius et Grau, mais egalement avec Martin Kähler,
qui venait tout juste de publier son fameux petit livre sur le Jesus historique,
Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus5.

D'emblee, Herrmann signale cette recente publication: c'est «avant toutes les

autres» («vor Allen») avec eile qu'il souhaite entrer en dialogue, car il s'agit
d'un «ecrit important» («wichtige Schrift»)6. Kähler prit position de maniere

plus detaillee par rapport ä Herrmann dans la deuxieme edition de son livre
(1896); plusieurs disciples de Ritsehl contribuerent egalement ä ce debat dans

les annees 18907.

La question de depart est simple, et eile a une longue histoire en theologie

protestante, y compris et peut-etre specialement dans la tradition lutherienne:
oü se trouve la certitude du salut Comment parvenir ä une telle certitude On

se souvient bien sür de la question du jeune Luther: «comment trouverai-je un
Dieu de grace ?» («Wie kriege ich einen gnädigen Gott ?»8) C'est notamment
la question du fondement de la certitude du salut qui est posee ici et que
Herrmann fait sienne en 1892, ä la suite de diverses prises de positions critiques
ä son endroit de la part de theologiens conservateurs. Herrmann reformule la

2 Sur Nathusius, cf. la these de T. Schlag, Martin von Nathusius und die Anfänge
protestantischer Wirtschafts- und Sozialethik, Berlin/New York, W. de Gruyter, 1998.

3 W. Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott. Im Anschluss an Luther dargestellt,

Stuttgart, J. G. Cotta, 1886.
4 W. Herrmann, «Der geschichtliche Christus der Grund unseres Glaubens», ZThK,

2(1892), p. 232-273.
5 Leipzig, Deichen, 1892.
6 W. Herrmann, ibid., p. 232 et p. 247, n. 1.
7 T. Haring, «Gehört die Auferstehung Jesu zum Glaubensgrund ?», ZThK, 7

(1897), p. 331-351; M. Reischle, «Der Streit über die Begründung des Glaubens auf
den "geschichtlichen' Jesus Christus», ZThK, 1 (1897), p. 171-264. Pannenberg est au
fait de tous ces textes: cf. Theologie systematique, t. 3, trad, sous la dir. d'O. Riaudel et
R. Cheno, Paris, Cerf, 2013, p. 214, n. 4.

8 Weimarer Ausgabe (WA), t. 37, p. 661, 1. 29.



266 CHRISTOPHE CHALAMET

question comme suit: «oü la communaute croyante trouve-t-elle l'autonte qui
convient ä l'obeissance de sa foi ?»9

Voici les options retenues par les divers auteurs concernes, tels que
Herrmann les comprend10 pour Nathusius et Grau, la realite qui fonde la foi
comme obeissance et comme confiance n'est autre que «le Christ exalte» ou

«glonfie» («der erhöhte Christus») dont temoigne le Nouveau Testament,
Martin Kahler les rejomt lorsqu'il affirme que le Christ ressuscite et glonfie
«est Fultime point d'appui et fondement de notre foi». A cela Herrmann

repond de mamere aussi nette que possible: «Ce n'est pas juste.»11 Le reste
de son article consiste ä montrer pourquoi ces affirmations posent probleme et

representent - le serieux du debat, aux yeux de Herrmann, devient ici evident -
non seulement une «proclamation depourvue d'amour», mais egalement «une

profanation de ce qui est samt»l2.

En quoi les affirmations de Nathusius, de Grau, mais aussi de Kähler,
portent-elles attemte ä TEvangile et ä la foi En ce qu'elles confondent, selon

Herrmann, le «fondement» de la foi et son «contenu». Cette distinction est

decisive dans la pensee theologique de Herrmann. Pourquoi On se croirait dejä
en pleme pensee bultmanmenne, mais le fait est que Herrmann, dejä, souhaitait
identifier le veritable scandale que la foi chretienne recele, et done aussi elimmer
les faux scandales qui tiennent eloignees les masses vis-ä-vis de TEvangile. II
y a, on le voit, une perspective missionnaire derriere la reflexion de Herrmann

(comme aussi derriere le programme bultmanmen de la demythologisation13)
Dans le cas de Herrmann, comme celui de Bultmann un demi-siecle plus tard,

ll s'agit de ne pas transformer la foi chretienne en une sene d'enonces ä temr

pour vrai (für wahr halten) au pnx de 1'intelligence. La foi ne doit jamais
presupposer ou entrainer un sacrificium intellectus. Sinon eile devient une

ceuvre, un sacrifice mentoire devant Dieu. Herrmann, avant Bultmann, etait

9 W Herrmann, art cit ,p 238 «[ ] wo die glaubige Gemeinde die Autorität finde,
der der Gehorsam ihres Glaubens gilt» On le voit, cette quete du ou des «fondement(s)»
a tres peu ä voir avec la quete, caracteristique du «fondationnalisme» (foundationalism),
de propositions a priori ä partir desquelles on peut arriver ä des conclusions neces-
saires et universelles (Descartes est souvent mentionne comme Tun des pionmers de ce

type de fondationnalisme). Cf. JE Thiel, Nonfoundationalism, Minneapolis, Fortress
Press, 1994, et F. LeRon Shults, The Postfoundationalist Task of Theology Wolfhart
Pannenberg and the New Theological Rationality, Grand Rapids/Cambridge, Eerdmans,
1999

10 Dans ce qui suit, je ne cherche pas ä verifier la mamere dont Herrmann les

comprend ä Faune de ce que ses contradicteurs ont ventablement affirme
11 W. Herrmann, art cit,p 250 «Das ist nicht richtig.»
12 Ibid, p. 263: «Diesen Inhalt des Glaubens dem mchtglaubenden aber suchenden

Menschen als Gmnd des Glaubens hinstellen, ist daher nicht nur eine lieblose Verkündigung

an einen solchen Menschen, sondern auch eine Profanation des Heiligen »
13 Cf le gros ceuvre (these de doctorat de Princeton Theological Seminary) de

D W Congdon, The Mission ofDemythologizing RudolfBultmann's Dialectical Theology,
Minneapolis, Fortress Press, 2015.



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 267

done particulierement sensible aux incidences epistemologiques de la doctrine
de la justification par la foi seule. Interpreter la foi chretienne comme un «tenir

pour vrai», une acceptation intellectuelle d'enonces proprement incroyablesl4,
revient ä transformer la foi en une ceuvre meritoire impossible. Ce faisant, on
denature la foi, on omet completement sa dimension de don qui vient de la

grace de Dieu, on la reduit ä un effort surhumain dans lequel Fintellect de

l'etre humain moderne est peu ou prou sacrifie, simplement parce qu'il «faut»,

pour parvenir au salut, que l'intellect soit sacrifie. Cette interpretation de la

foi, Herrmann la juge «catholique», en ce sens que des propositions dogma-
tiques ont repu une normativite, une autorite quasi divinels. Mais en elevant les

dogmes traditionnels au Statut d'objet ä croire et ä accepter, on se trompe du

tout au tout sur ce qui fonde veritablement la foi et sur ce qui lui permet d'etre
«certaine».

Si les dogmes, y compris celui du Christ exalte a la droite du Pere, la realite

meme du Christ glorifie, ne representent pas l'authentique fondement de la foi,
quel est-il, ce fondement La reponse de Herrmann n'a pas convaincu grand
monde, elle n'a pas meme convaincu l'un de ses plus fideles disciples au XX"
siecle, ä savoir Rudolf Bultmann. Le fondement de la foi, selon Herrmann,
cela ne peut etre les enonces dogmatiques tels qu'ils ont ete elabores au fil
des siecles ä partir de 1'experience de foi, pa ne peut done etre ce que la foi a

«produit» ä partir de la rencontre de Jesus de Nazareth. Non, le fondement de la

foi, e'est la «puissance» de «l'image de la vie interieure de Jesus»16. Confondre
le veritable fondement de la foi avec les enonces traditionnels, e'est confondre
la source d'un processus, e'est-a-dire l'evenement dans une histoire de vie,
et le resultat d'un processus. II faut done distinguer entre «faits historiques»
(«geschichtliche Thatsachen») et «ce que la foi produit» («Erzeugniss des

Glaubens»; dans ses ecrits ulterieurs, Herrmann appellera ce deuxieme aspect

14 Vers la fin de son article, Herrmann ecrit: «Wäre es nicht besser, bei der Vertretung
des Christenthums den Menschen zu sagen, darauf allein komme es an, dass sie in
Christus das finden, was ihnen als unleugbar wirklich einleuchtet und ihnen doch den

lebendigen Gott offenbaren kann, anstatt in ihnen die Meinung zu erregen, sie müssten
wunderbare Dinge an Christus fur wirklich halten, die sie nicht als etwas Wirkliches
sehen können ?» (ibid., p. 263).

15 Cf. le «paripietatis affectu ac reverentia suscipit et veneratur» du concile de Trente
au sujet de Tattitude qui doit prevaloir dans TEglise par rapport ä l'Ecriture biblique et
ä la tradition. «Decret sur la reception des livres saints» (1546), in: H.Denzinger (ed.),
Symboles et definitions de lafoi catholique, ed. par P. Hunermann, trad, par J. Hoffmann,
Pans, Cerf, 201038, § 1501, p. 413: le concile «repoit et venere avec le meme sentiment
de piete et le meme respect tous les livres tant de l'Ancien Testament que du Nouveau
Testament, puisque Dieu est I'auteur unique de l'un et de l'autre, ainsi que les traditions
elles-memes concernant aussi bien la foi que les mceurs, comme ou bien venant de la
bouche du Christ ou dictees par l'Esprit Saint et conservees dans l'Eglise catholique par
une succession continue.» - Herrmann, cela est evident, se positionne vis-ä-vis d'un
certain catholicisme de son temps.

16 W. Herrmann, art. cit., p. 256 et 258.



268 CHRISTOPHE CHALAMET

les «Glaubensgedanken»)17. La foi trouve son fondement dans les premiers
(«geschichtliche Thatsachen») et non dans le second («Erzeugniss des

Glaubens»). Considerer le resultat d'un processus d'elaboration theologique
et dogmatique comme le fondement, comme la source, c'est opter pour un
pseudo-fondement qui s'ecroulera tot ou tard, en particulier dans les moments
difficiles de l'existence. Herrmann avait le souci d'identifier le seul veritable
fondement de la foi, celui qui permet de continuer ä avancer lorsque le chemin
devient penible et ardu, lorsque la foi s'evanouit et le doute 1'empörte:

[ ] la foi qui lutte pour sa propre existence doit avoir quelque chose qui continue
de lui apparaitre comme quelque chose de reel et qui la tient dans les moments ou
eile doit s'agnpper de maniere ultime. Ce service, le Christ dans l'eclat de sa gloire,
que l'etre humain sauve par lui apprend ä percevoir, ne peut le rendre En effet,
considerer cela comme quelque chose de reel revient ä se trouver dans la force de la
foi Cela releve du contenu de la foi, et non de son fondement ultime Lorsque nous
faisons de ce contenu le fondement, nous sommes ramenes ä accepter quelque chose
de maniere exteneure, quelque chose qui, interieurement, nous est etranger Or c'est
lä une conception cathohque de la foi [...]•18

Les enonces generaux sur Dieu et «l'humamte», mais ausst les affirmations
de foi au sujet du Christ glortfie ne suffiront pas, le jour oü la foi sera mise
ä l'epreuve par «la detresse qui detruit le bonheur de vivre»l9. On trahit la
redecouverte reformatrice de la foi comme acte de confiance qui s'effectue
en reponse ä la revelation de Dieu en Jesus-Christ, si Ton fonde la foi dans le

Christ exalte, ou dans tel autre enonce dogmatique qui ne cherche en fait qu'ä
expnmer la valeur qu'a le Christ pour la communaute croyante, pour l'Eghse20.

17 Ibid, p. 253 Plus loin, Herrmann formule les choses en distmguant «was den
Glauben begmndet, von dem, was nur der Glaube als etwas Wirkliches sehen kann»
(p 262)

18 Ibid, p 250-251: «Denn der um seine Existenz kampfende Glaube muss etwas
haben, was ihm als etwas Wirkliches sichtbar bleibt und ihn halt in den Momenten,
wo er zum letzten greifen muss. Diesen Dienst kann ihm Christus in dem Glänze der

Herrlichkeit, die der durch ihn erloste Mensch sehen lernt, nicht leisten. Denn das als
etwas Wirkliches sehen, heisst eben, in der Kraft des Glaubens stehen Das ist Inhalt des

Glaubens, aber nicht sein letzter Grund. Wenn wir es als solchen gebrauchen, so werden
wir doch wieder dazu verleitet, etwas ausserlich anzunehmen, was uns innerlich fremd
ist. Das ist aber katholischer Glaube [...].». Plus loin (p 262), Herrmann affirme que le
fondement de la foi «doit etre tel qu'il puisse demeurer present meme lorsque la foi de
l'etre humain disparait dans le doute».

19 Herrmann tient compte, tout au long de son article, du fait que l'existence
humaine connait des penodes de detresse. Vers la fin de son texte, ll mentionne ceci.
«[die] Noth, die sein Lebensgluck zertrümmert, [ .] die Ängste, die er in unleugbarer
Erfahrung hat» (ibid, p 270).

20 Les annees 1890 furent traversees par un debat relativement infructueux sur les

enonces theologiques compns comme des «jugements de valeur» (Werturteile). Toute la
theologie de Barth peut etre interpretee comme un gigantesque, mais peut-etre impossible

effort visant ä contrecarrer cette interpretation et done ä rehabihter la dimension
ontologique ou objective du devoilement de Dieu, pour y subordonner le noetique, qui



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 269

La foi, dans 1' esprit de Herrmann, ce qui annonce lä encore toute la

perspective bultmannienne, ne peut etre reduite ä des «idees generales sur
Dieu que Ton reconnait et tient pour vraies»; de telles idees ne changent en
rien l'etre humain, qui demeure tel qu'il etait21. Herrmann precise que tant
l'orthodoxie protestante que les theologiens eclaires, de tendance rationaliste,
commettent la meme erreur lorsqu'ils envisagent la religion22. Schleiermacher
avait dejä affirme des choses semblables en 1799 dans ses Discours sur la
religion, surtout au debut et vers la fin du deuxieme discours23. Herrmann

prolonge le positionnement theologique de Ritsehl, qui cherchait ä depasser

ses adversaires ä droite comme ä gauche et done ä deplacer les lignes entre
les ecoles theologiques. Ce n'est que longtemps apres, notamment suite aux
interpretations somme toute contestables du XIXe siecle theologique par Barth
et ses disciples, qu'on commenfa ä qualifier Ritsehl et Herrmann de theologiens

«liberaux». Ä leurs propres yeux, et on doit les prendre au serieux, les

theologiens «liberaux», e'etaient Otto Pfleiderer, Alois Biedermann et Richard
Adalbert Lipsius. Aux yeux de Ritsehl et Herrmann, ces theologiens etaient

non seulement <<freisinnig» («liberaux») mais aussi «frei von Sinnen [und
Verstand]» («insenses»)24. Iis auraient ete horrifies de se voir places aux cötes
de ceux qu'ils percevaient comme de veritables «liberaux»

ne vient qu'en second et qui derive de ce que Dieu est et fait; c'est d'ailleurs Pannenberg
qui a pointe du doigt ce qu'il y a peut-etre de futile dans cet effort lorsqu'il parlait,
horribile dictu, du subjectivisme de Barth W. Pannenberg, Theologie systematique,
t. 1, trad. O. Riaudel, Paris, Cerf, 2009, p. 167-168: «[...] Barth a raison de dire que la
divinite de Dieu tient et tombe avec le primat de la realite de Dieu et de sa revelation
face ä la religion. Mais on ne peut faire immediatement valoir ce primat dans la situation
spirituelle apportee par la modernite: si on tente de le faire, cet essai se presente a

priori comme une serie d'affirmations purement subjectives, quand bien meme elles
voudraient se presenter, au nom d'une institution, comme une dogmatique "ecclesiale".
Le caractere absolu de telles affirmations est difficile ä distinguer autrement que par le

contenu d'autres fanatismes.» II y a de quoi etre etonne par la derniere phrase de cette
citation. Mais Pannenberg pose une question decisive: «comment la theologie peut-elle
rendre comprehensible le primat de Dieu et de sa revelation en Jesus-Christ, et le mettre
en valeur, avec la revendication de verite qu'il contient, en un temps oil tout discours sur
Dieu est reduit ä la subjectivite [...] ?» (ibid., p. 169).

21 W. Herrmann, art. cit., p. 257 et 261.
22 Ibid., p. 243: «Denn auf beiden Seiten [«Orthodoxie» comme «Aufklärung»]

liegt der Irrthum vor, dass der Erwerb allgemeiner Gedanken von Gott, die man als wahr
erkennt oder als wahr annimmt, die Religion erstelle.».

23 Fr. D. E. Schleiermacher, De la religion. Discours aux personnes cultivees
d'entre ses mepriseurs, Paris, Van Dieren, 2004, p. 22-28 et 64.

24 Cf. la lettre d'A. Ritsehl ä W. Herrmann du 29 avril 1880, in: A. Ritschl et
W. Herrmann, Briefwechsel (1875-1889), ed. par Chr. Chalamet, P. Fischer-Appelt,
J.Weinhardt en collab. avec Th. Mahlmann, Tübingen, Mohr Siebeck, 2013, p. 230:
«Die freisinnige Theologie ist nachgerade frei von Sinnen und Verstand, und dass

Holtzmann seinen Credit dafür einsetzt, ist ein Opfer ohne Wohlgeruch für Gott.» - On
est toujours le «liberal» de quelqu'un d'autre, cela est clair, ces «etiquettes» ne sont pas
des «absolus», elles sont toujours relatives (ä autrui).



270 CHRISTOPHE CHALAMET

Si la foi ne doit pas etre reduite ä des enonces generaux, quelle est-elle, et

quel est son fondement Je l'ai indique: selon Herrmann, la «vie Interieure
de Jesus» et sa puissance. Cette mamere d'exprimer les choses, malgre tous
les problemes qu'elle comporte, peut etre comprise in bonam partem comme
une tentative de dire la dimension existentielle de la foi ou de la «piete»

(Frömmigkeit), un mot qui n'etait pas encore desuet au toumant du XIXe au
XXe siecle: «seul est pieux l'etre humain qui, ä travers la revelation de Dieu,
est eleve ä une relation avec Dieu, qui discerne grace ä cette revelation que
Dieu se soucie de lui et qui en tire le courage de chercher aupres de Dieu la

participation qui lui donne la paix.»25
Pour Herrmann, le fondement de la foi ne peut qu'etre une experience

personnelle. On ne parvient pas ä la foi en faisant sien ce qu'autrui nous dit au

sujet de Dieu ou de Jesus-Christ. La foi chretienne decoule d'un «evenement»
oü Dieu rencontre l'individu en Christ. Voilä ce que le rationahsme ne

comprend pas, selon Herrmann26. Ce Christ n'est pas le Christ des dogmes,
mais le Christ du temoignage scripturaire, done du Nouveau Testament. Ici,
Herrmann rejoint Kähler (Pannenberg, nous le verrons, les critiquera tous deux

sur ce point precis des les annees 1960):

Avec une grande acuite, Kähler a montre qu'un Christ historique qui ne peut etre

perpu dans le temoignage neotestamentaire mais qu'on cherche en-depa de ce temoignage

ne peut jamais entrer en consideration pour la foi. Ce qui vaut seulement pour
les specialistes, ce qui constitue un probleme historique et ce qui ne peut etre etabli
comme probable qu'au prix de grands efforts, cela n'a pas la puissance qui permet
de susciter ou de fonder la foi.27

Est-ce ä dire que la critique historique releve d'un champ completement
distinct, separe, de celui de la foi Plusieurs specialistes ont percu chez

Herrmann et Kähler une tentative plus ou moins desesperee visant ä proteger
la foi de la critique historique, ä la conserver pure de toute destabilisation que
pourrait occasionner la recherche historique28. Avec Herrmann et Kähler, la

25 W. Herrmann, art. cit., p. 244: «[...] fromm ist nur der Mensch, der durch die

Offenbarung Gottes zu einem Verkehr mit Gott erhoben ist, der also aus der
Offenbarung merkt, dass sich Gott um ihn kümmert und aus ihr den Muth schöpft, bei Gott die
Teilnahme zu suchen, die ihm Ruhe giebt.».

26 Ibid, p. 253: «[...] alle wahrhaftige Frömmigkeit über den Rationalismus
hinauswächst. Denn sie lebt nicht von allgemeinen Gedanken, deren Wahrheit uns einleuchtet,
sondern immer von der Offenbarung, die als ein Ereigmss in das Leben des Einzelnen
eingreift.»

27 Ibid., p. 251: «Mit grosser Scharfe hat Kähler nachgewiesen, dass em geschichtlicher

Christus, der nicht in der neutestamentlichen Verkündigung ergriffen, sondern
hinter ihr gesucht wird, für den Glauben überhaupt nicht in Betracht kommen kann.
Was nur für die Gelehrten vorhanden ist, was historisches Problem ist und mit vieler
Mühe nur wahrscheinlich gemacht werden kann, hat nicht die Gewalt, den Glauben zu
erwecken oder zu begründen.»

28 Trois exemples parmi d'autres: G. Dorrien, The Barthian Revolt in Modern
Theology. Theology Without Weapons, Louisville, Westminster-John Knox, 2000;



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 271

theologie aurait adopte la Strategie des pionners de l'Ouest americain aux

prises avec les indigenes: selon cette critique, qui peut paraitre simplificatrice,
on positionne les chariots dans un grand cercle, on se tient derriere ces chariots
et on fait feu («circle the wagons !»). Herrmann, comme Kähler, mais aussi

toute la theologie dialectique au XXe Steele, y compris la figure inclassable

qu'etait Paul Tillich29, et ses hentiers aujourd'hui encore, se seraient servis
de la fameuse distinction entre «Historie» et «Geschichte», rendue incontour-
nable mais assurement pas irrefragable par Kähler dans son ecrit de 1892, pour
constituer la foi comme une sorte de «bulle» ä l'abn de la critique histonque.
La recherche historique critique, scientifique, n'atteint que I'«Historie», c'est-
ä-dire l'histoire passee qui n'a plus d'mcidence sur nous aujourd'hui, autrement
dit l'histoire reifiee, morte, alors que la foi se fonde sur l'histoire «vivante»,
celle qui nous attemt aujourd'hui encore, l'histoire comme «Geschichte».

Herrmann, comme plus tard Bultmann et Barth, rejoint Kähler sur ce point:

[...] ll est assurement juste de penser que le travail historique n'atteint pas la vie
de la foi. En tout cas ll ne peut m etablir ni annuler ce qui la suscite et la fonde.
C'est le grand merite de Kahler d'avoir contredit en cela l'ingression de la recherche
historique.30

C'est une chose de dire que la recherche historique ne peut «ni etablir ni
annuler» ce qui suscite et fonde la foi, ou que ses resultats sont «maigres» et

necessairement «problematiques» car provisoires, fragmentaires et fragiles31.
C'en est une autre de pretendre que la recherche historique n'a aucune incidence

sur elle. Herrmann n'etait pas pret ä aller jusque lä, mais il reste vague sur
ce point. II commence par affirmer - il le fera dans plusieurs ecrits - que le

B. W. Sockness, Against False Apologetics Wilhelm Flerrmann and Ernst Troeltsch in
Conflict, Tübingen, Mohr Siebeck, 1999 {cf. p. 214-216); A. C. Dole, Schleiermacher
on Religion and the Natural Order, Oxford/New York, Oxford University Press, 2010

{cf p 139-140).
29 Langdon Gilkey raconte l'anecdote suivante. Tillich s'amusait avec ses etudiants,

leur disant: «Je ne veux pas que le telephone sonne dans mon bureau et qu'un collegue
specialiste du Nouveau Testament me dise: "Paul, notre recherche a enfin elimme
l'obiet de ta preoccupation ultime; ton Jesus, nous ne le trouvons nulle part."» (Langdon
Gilkey, Gilkey on Tillich, New York, Crossroad, 1990, p. 151).

30 W. Herrmann, art cit., p. 252: «[...] es [ist] allerdings richtig, dass die
historische Arbeit das Leben des Glaubens nicht berührt. Sie kann aufjeden Fall das, was ihn
erweckt und begründet, weder herstellen noch hinwegnehmen. Es ist sehr dankenswerth,
dass Kahler mit dieser Ausfuhrung den Ubergriffen der Geschichtsforschung entgegengetreten

ist.» Bultmann ne dira pas autre chose: «La science historique ne peut aboutir ä

aucun resultat qui puisse servir de fondement ä la foi, car tous ses resultats n 'ont qu 'une
valeur relative.» (R. Bultmann, «La theologie liberale et le recent mouvement theolo-

gique» (1924), in:Foi et comprehension, t. l,trad.A. Malet, Paris, Seuil, 1970,p. 11).
31 W. Herrmann, ibid, p. 258: «[...] der Ertrag einer solchen Forschung wird immer

äusserst gering sein und bleibt problematisch. Fur das Leben des Glaubens kommt er
direkt nicht in Betracht. Wir suchen hier aber den geschichtlichen Christus, der für den
Christen der unzerstörbare Grund semes Glaubens ist.»



272 CHRISTOPHE CHALAMET

principal apport de la critique histonque consiste precisement ä rappeler ä la

theologie et aux croyants qu'elle n'est pas ä meme de fournir les bases de la

foi Toutefois, dans son article de 1892, il precise que «le travail histonque peut
neanmoms conduire ä des resultats que la foi, en tant qu'elle se nourrit de la

tradition, ne peut ignorer»32 A quels «resultats» Herrmann pense-t-il 7 On peut
regretter le fait qu'il reste flou et ne donne pas d'exemple precis

Je termine cette breve presentation de l'article de Herrmann de 1892 en

mentionnant un point que contredira Pannenberg des les premieres pages de

son Esquisse d'une christologie, ä savoir l'idee, defendue par Kahler comme

par Herrmann, qu'il est impossible de remonter au-delä du Christ des evangiles
en vue de fonder la foi sur un fait histonque «pur»33 Herrmann ecnt

Un Christ situe en-depa du temoignage neotestamentaire ne peut pas fonder la foi
Mais le Christ tel qu'il est presente par ce temoignage ne peut pas non plus repre-
senter un tel fondement II releve en effet du contenu de la foi confessante et des lors
il ne represente pas ce sur quoi la foi peut en venir a une telle confession 34

Ce n'est done pas seulement la critique histonque et sa pretention ä retrouver
l'evenement histonque au-delä du temoignage bibhque confessant qui fait
l'objet de la critique de Herrmann, e'est aussi toute doctrine de 1'inspiration
htterale qui, en absolutisant le texte, l'idolätre, detourne le texte bibhque de sa

fonction de «serviteur» pour en faire un «seigneur»35. Herrmann approuve une
fois encore Martin Kahler lorsque ce dernier affirme «nous ne croyons pas au
Christ ä cause de la Bible, nous croyons ä la Bible ä cause du Christ »36

Pour Herrmann, ce qui fonde la foi, ce qui «sauve», ce n'est pas un enonce

ou une serte d'enonces dogmatique(s), un texte, meme inspire, ou un fait histonque

garanti et confirme, ne serait-ce que provisoirement, par la recherche

32 Ibid, p 252 «[ ] sie [l e la critique histonque], richtig gebraucht, dem Glauben
falsche Stutzen hinwegnimmt [ ] die historische Arbeit [kann] doch auch zu Resultaten

fuhren, die der Glaube, der sich an der Überlieferung nährt, nicht unbeachtet lassen
kann »

33 Selon W Pannenberg, Esquisse d'une christologie, trad A Liefooghe, Pans,
Cerf, 1971, p 18, il est «possible de remonter par-dela le kerygme apostolique au Jesus

histonque Possible, mais necessaire aussi»
34 W Herrmann, art cit, p 252-253 «Ein hinter der neutestamentlichen Uberlieferung

hervorgeholter Christus kann den Glauben nicht begründen Aber der Christus,
den diese Überlieferung selbst darbietet, kann doch nun auch nicht den Grund des

Glaubens abgeben Er ist Inhalt des Glaubensbekenntnisses und eben desshalb ist er nicht
das, worauf gegründet der Glaube zu einem solchen Bekenntniss erwachsen kann »

35 En faisant des textes neotestamentaires autant de «seigneurs» («zu Herren»), on
n'evite pas l'idolätrie «[ ] [man] wird dem nicht gehorsam, der allem sein Herr sein
soll Vor diesem falschen Gehorsam gegen Berichte und Lehren der Apostel werden wir
bewahrt, wenn wir dem Gott, der uns gerufen hat, indem er das Verlangen nach ihm
weckte, die Treue halten und nichts weiter suchen als ihn » (ibid, p 258)

36 Ibid, p 262, n 1 M Kahler, op cit, Munich, Kaiser, 19562, p 52 (il s'agit la
en fait d'une phrase prononcee par Heinrich Hoffmann a Halle dans une predication,
comme Kahler l'mdique en note)



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 273

historique moderne, mais 1'impact de la «vie interieure» ou «personnelle» de

Jesus en tant que cette vie interieure reflete la vie meme de Dieu. Herrmann
parle de la «personnalite» de Jesus comme d'un reflet ou d'un portrait
{«Abbild») de la vie divine elle-meme37. Assurement, selon Herrmann, le

temoignage neotestamentaire nous presente cette personnalite et nous permet
de faire l'experience de cette «vie interieure», mais faire de ce temoignage la

cause pure et simple de cette experience serait errone. Notre obeissance doit
s'orienter non pas vers le texte biblique en tant que tel, mais dans la direction
de la realite vers laquelle ce texte lui-meme pointe. «Notre obeissance doit aller
au Christ historique (geschichtlich) qui nous devoile Dieu.»38 Le Christ comme
sujet, comme personnalite, constitue ä la fois le fondement, l'objet et le contenu
de la foi39. Jesus s'est presente comme un etre humain, sans discourir sur son
«incarnation» et sa «divinite», et la theologie protestante moderne doit faire
de meme40. Le «Christ historique», comme objet de la foi qui represente «la

naissance ä une nouvelle vie», «doit avoir une realite dont les non-croyants ne

peuvent absolument rien voir.»41 La oü une certaine theologie liberale se mefie
de toute autorite et de toute obeissance, Herrmann, en theologien moderne, non
sans une certaine sensibilite liberale assurement, mais sans non plus s'iden-
tifier simplement au liberalisme theologique «eclaire», souligne la necessite de

trouver le veritable objet de l'obeissance chretienne, car l'obeissance demeure

une dimension ineluctable de la foi42. L'approche proposee par Herrmann
est la seule ä meme d'eviter le pervers jeu de miroirs entre un christianisme
parfaitement eclaire, qui s'imagine pouvoir renoncer ä toute notion d'autorite
et d'obeissance, et un christianisme conservateur, traditionnel qui s'efforce
comme il se peut de maintenir l'ancienne doctrine de l'inspiration litterale de

la Bible ou qui eleve la tradition doctrinale ä un niveau ultime de normativite.
Ce christianisme conservateur, on le sait bien, se maintient en vie avant tout en

37 W. Herrmann, art. cit., p. 259-260.
38 Ibid, p. 260: «Dem geschichtlichen Christus, der uns Gott offenbart, gilt unser

Gehorsam.».
39 Ibid, p 263: «Also ist in der That der Christus, dessen persönliches Leben wir

vor Augen haben müssen, Grund und Inhalt des Glaubens.»
40 W. Herrmann, «Der Streitpunkt in betreff des Glaubens», in: Beweis des

Glaubens, 25 (1889), p. 373.
41 W. Herrmann, art. cit., p. 263: «Wenn der Glaube wirklich die Geburt zu einem

neuen Leben ist, so muss das, was ihm offenbar wird, eine Wirklichkeit haben, von der
der Nichtglaubende schlechterdings nichts sehen kann.»

42 Herrmann {ibid., p. 259) ecnt, ä juste titre: «II n'y a pas de foi correctement

comprise sans obeissance envers une puissance qui se tient au-dessus d'elle, qui a

quelque chose de continuellement nouveau ä lui dire, et en laquelle eile peut se confier,
alors qu'elle s'embrouille par elle-meme. C'est seulement dans une teile obeissance que
la foi a la force d'elever l'etre humain toujours ä nouveau vers un nouveau seuil de vie.
Cette obeissance est due ä Dieu seul.» [«Es giebt keinen rechtschaffenen Glauben ohne
den Gehorsam gegen eine über ihm stehende Macht, die ihm fortwährend Neues zu

sagen hat, und der er sich zuversichtlich anvertraut, wo er sich selbst nicht zurechtfindet.
Nur in solchem Gehorsam hat der Glaube die Kraft, den Menschen immer wieder auf
eine neue Lebensstufe zu heben. Dieser Gehorsam gebührt Gott allein.»]



274 CHRISTOPHE CHALAMET

s'opposant ä son rival qui l'obnubile, le liberalisme debnde (c'est le cas de le

dire). La reciproque n'est pas moins vraie: le liberalisme theologique Vit de son

opposition ä Torthodoxie ou aux neo-orthodoxies. Mais ll est temps d'en venir
ä Wolfhart Pannenberg.

3. La reprise du debat avec Wolfhart Pannenberg

On remarque ä quel point Pannenberg a profite de son etude de la theologie
du XIXe siecle finissant, et plus precisement du debat que je viens d'evoquer,
lorsqu'on lit, dans son Esquisse d'une christologie, parue en 1964, que la

«connaissance du Seigneur present et vivant ne peut pas etre acquise par
l'experience actuelle d'un commerce direct avec le Glonfie.»43 Autrement dit,
Pannenberg rejoint Herrmann pour qui le fondement de la foi et de la connaissance

chretienne ne peut etre situe «ä la droite du Pere». Le Christ glonfie
est objet d'esperance plutot que fondement de la foi44. II va plus loin que
Herrmann, car ll distingue non pas, d'une part, entre «fait histonque» ä la source
de productions doctnnales ulterieures et, d'autre part, ces productions theolo-

giques, doctnnales; ll distingue pour sa part entre «ce qui s'est passe autrefois»
et «de simples illusions»45. Pannenberg rejoint Herrmann pour affirmer que le
fondement de la foi chretienne reside dans le Christ lui-meme, et non dans tel ou
tel enonce, qu'il soit le produit de la reflexion critique et histonque moderne ou
de la tradition dogmatique ancienne ou recente46. Mais sa proximite vis-ä-vis
de Herrmann s'arrete lä. Pannenberg ne veut pas retomber «dans la subjectivite
indemontrable des "professions de foi".»47 II ne veut pas de quelque «realite»

que ce soit «dont les non-croyants ne peuvent absolument nen voin>48 Selon

43 Esquisse d'une christologie, op cit, p. 23.W Pannenberg, Grundzuge der
Christologie, Gütersloh, Mohn, 1964, p 21: «Aber solches Wissen vom lebendig gegenwartigen

Herrn kann nicht durch unmittelbare heutige Erfahrung im Umgang mit dem
Erhöhten gewonnen werden.» - On aurait presque attendu de Pannenberg qu'il reprenne,
au heu de «Umgang», le mot de «Verkehr» - nettement desuet, et dejä problematique du

temps de Herrmann, ä lire la reaction d'Albrecht Ritsehl lorsqu'il prit connaissance du
titre de l'ouvrage de Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott, mais aussi la reaction
d'un adversaire de Herrmann qui l'mformait qu'il y a du «Verkehr» dans les gares mais
pas dans la religion; cf W. Herrmann dans son article sur «Der Streitpunkt in betreff des

Glaubens», art cit., p 369
44 Esquisse d'une christologie, op cit., p 135. «L'experience de la gloire du

Seigneur ressuscite n'appartient pas au present dans la celebration des mysteres, comme
Taffirmaient les gnostiques, mais elle est pour les Chretiens l'esperance de Tavenir»

45 Ibid, p. 24
46 Ibid, p. 11: «Toute opinion christologique reste done liee ä un etat determine de

la recherche et elle est par principe sujette ä revision Elle se distingue de Jesus-Christ
lui-meme qui est la base de la foi chretienne, mais qu'aucune formule theologique ne

peut exprimer completement.»
47 Ibid, p 7
48 Cf supra, n. 38



LE FONDEMENT, L' OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 275

lui, on «admet [...] aujourd'hui que la foi doit avoir "son appui sur le Jesus

historique lui-meme"» (Pannenberg cite ici Gerhard Ebeling)49. La question
se pose alors de «ce qui dans la vie et la predication de Jesus est l'essentiel
sur quoi repose la foi»; il est «indispensable» de «remonter, par-delä les textes
du Nouveau Testament, ä Jesus lui-meme»; le Nouveau Testament n'est pas
seulement un «temoignage», un «kerygme», un «texte de predication», il est

aussi une «source historique»50. Et cette «source historique» nous renseigne
sur le «Jesus d'autrefois», qui seul est le «fondement de la confession de notre
foi» et le «fondement de notre foi»51. Contre Paul Althaus, mais egalement
contre Herrmann et Kähler, qui concentraient l'essentiel de leur attention sur
le «geschichtliche Christus», Pannenberg ecrit: «ce qui interesse la foi, c'est
d'abord ce que Jesus fut.»52 Le point de depart de Pannenberg est on ne peut
plus clair: la christologie commence par «Tinterrogation sur l'homme Jesus;
c'est seulement par cette voie qu'on peut s'enquerir de sa divinite.»53 Pourquoi
ce point de depart Encore une fois, et non sans proximite avec Herrmann
dans sa critique de Kähler et d'autres theologiens de son temps: afin d'eviter de

fonder la foi sur une «illusion» ou nos questions, nos desirs, nos reves auraient
ete projetes sur une figure imaginaire54. Voilä qui permet de mieux comprendre
la decision de Pannenberg de decoupler la christologie de la soteriologie et de

fonder la soteriologie sur l'etude du Jesus de l'histoire, une etude qui, loin de

concerner des hrutafacta, recele dejä en son sein des elements de soteriologie55.

L'option d'un point de depart «par le bas» etait audacieuse, en 1964, alors que
Bultmann et Barth etaient encore tous deux (mais plus pour longtemps) les

deux principales references theologiques du moment, du moins en theologie
protestante. Barth, d'ailleurs, perqut l'ouvrage de Pannenberg comme une

«grave rechute», une rechute «reactionnaire» vers une maniere d'envisager la

christologie qu'il esperait revolue. La prise de position de Pannenberg contre
Kähler des le debut de son Esquisse d'une christologie lui laissait presager
le pire, comme il l'ecrivit, avec sa franchise coutumiere, ä Pannenberg, qui fut

49 Esquisse d'une christologie, op cit.,p. 19.
50 Ibid., p. 19-20.
51 Ibid., p. 23: «Mais il est clair des maintenant que si Ton veut parier de Jesus

comme fondement de la confession de foi dont il est l'objet, comme fondement de notre
foi en lui, il ne peut s'agir que du Jesus d'autrefois.»

52 Ibid., p. 24.
53 Ibid., p. 33.
54 Ibid, p. 50: «Jesus n'a de signification "pour nous" que dans la mesure ou cette

signification s'attache ä lui-meme, ä son histoire et ä la personnalite que revele cette
histoire. C'est seulement s'll est possible de le montrer que nous pouvons etre certains
de ne pas nous contenter d'attacher ä sa personne nos questions, nos desirs et nos idees.»

55 Ibid., p. 50-51: «Le danger est [...] que la christologie soit construite ä partir de

la preoccupation soteriologique.» Ibid., p. 49. «[...] la christologie doit partir du Jesus

d'autrefois, et non de sa signification pour nous, telle que par exemple nous la presente
directement la predication.»



276 CHRISTOPHE CHALAMET

heurte et se sentit incompris. Ce dernier repondit ä Barth, six mois plus tard

que les contmuites entre eux etaient bien plus grandes que Barth ne l'imaginait56.
Bien entendu, on peut se demander si Pannenberg est bei et bien parvenu ä

se debarrasser de toute motivation de type sotenologique au moment de pröner
l'autonomisation et la priorite de la «christologie» par rapport ä la soteriologie57.
Est-il si aise de decoupler les deux Ne doit-on pas necessairement temr compte
de la «soteriologie» lorsqu'on parle de «christologie» Peut-on parier d'une

precedence de celle-ci par rapport ä celle-lä La tentative, chez Pannenberg, de

refuser toute petition de principe de type theologique, dogmatique ou soteriolo-

gique, au moment d'etudier la christologie, est-elle realisable

Le fosse qui existe entre les perspectives theologiques de Herrmann, Kähler,
Barth et Bultmann, d'un cöte, et de Pannenberg de Lautre, sur la thematique

qui nous Interesse a evidemment tout a voir avec leurs manieres respectives

d'envisager l'histoire. Pour les uns, on peut parier de l'histoire ä plusieurs
niveaux: il y a la recherche historique et ses resultats, mais ll y a aussi l'histoire
vivante, comme on l'a vu. Pannenberg, qui est nettement moins marque par la

Philosophie de Kierkegaard que par celle de Hegel, refuse cette distinction pour
affirmer qu'il n'y a qu'une seule histoire. Pannenberg avait bien vu ce fosse,

qu'il signalait dans sa lettre a Barth:

Ma position divergente concernant le sens de la critique historique de l'Ecriture
pour la theologie (malgre certains retrecissements dans la vision du monde de la

part de la methode historique moderne) constitue vraisemblablement le signal le

plus net de la modification du climat intellectuel vis-ä-vis de votre propre reflexion
christologique.58

56 K. Barth, Briefe 1961-1968, ed. par J. Fangmeier et H. Stoevesandt, Zurich, TVZ,
1975, p. 281: «Aber auch in Ihrem Entwurf vermag ich es noch nicht wahrzunehmen,
meine vielmehr, es in ihm bei aller Originalität, in der Sie ihn gewagt und ausgeführt
haben, mit einem schweren Rückfall in eine Denkweise zu tun zu haben, die ich als der
Sache nicht angemessen für überwunden halten muss und der ich mich nicht wieder
anschliessen kann. Mein Eindruck beim Lesen Ihres Buches begann gleich mit einem
Erschrecken, als ich Sie schon auf der ersten Seite mit einer Ablehnung von M. Kähler
beschäftigt sah, die mich ahnen liess, dass auch Sie - und Sie nun noch in besonderer
Entschlossenheit und Zuspitzung auf einen "historisch" ausfindig zu machenden Jesus -
den Weg "von unten nach oben" einzuschlagen gedächten.» Pannenberg repondit (ibid.,
p. 563): «Dass ich mich ganz verstanden gefühlt hätte, darf ich freilich nicht sagen. Und
ich habe das schmerzlich empfunden.»

57 Esquisse d'une christologie, op cit., p. 50: «[...] l'etude de Jesus lui-meme, de sa

personne, de cette personne qui a vecu jadis sur la terre au temps de l'empereur Tibere,
doit preceder [«vorgeordnet bleiben»] toutes les questions concernant sa signification,
toute soteriologie. La soteriologie doit decouler de la christologie, ce ne doit pas etre
l'inverse. Sinon, la foi meme dans le salut perd toute sa base.»

58 Lettre ä K. Barth du 9 mai 1965, m: K. Barth, Briefe 1961-1968, op cit., p. 564:
«Meine andere Stellung zur Bedeutung der historisch-kritischen Schriftforschung für die

Theologie (trotz mancher weltanschaulicher Verengungen der neuzeitlichen historischen
Methode) ist wohl auch das hervorstechende Kennzeichen für den Wandel des geistigen
Klimas gegenüber Ihrer eigenen christologischen Arbeit.».



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 277

Et c'est ici que le tournant effectue par Pannenberg des la fin des annees
1950, un tournant qu'il a deploye de maniere tres coherente jusque dans le
dernier tome de sa Theologie systematique, porte ses fruits59. La ou certains
theologiens modernes sont un peu embarrasses par l'evenement de la
resurrection et refusent d'en parier comme d'un evenement «historique», meme si

certains, comme Barth, ajoutent que cet evenement «s'est reellement passe»,
Pannenberg se fonde sur le grand renversement qu'il opere en postulant la

pnonte de l'avenir et de la fin:

[C]'est toujours l'avenir qui decide de ce qu'est une chose. L'etre d'un homme, ou
d'une situation, ou meme celui du monde en general, ne peut pas encore se reconnaitre
d'apres ce qu'on en peut voir maintenant. C'est seulement l'avenir qui en decidera.60

II ne peut des lors suivre Herrmann, pour qui seul le Jesus terrestre, et non
le Christ ressuscite et exalte, fonde la foi. Selon Pannenberg, c'est l'evenement
de la resurrection qui fonde non seulement la divinite de Jesus - y compris
retroactivement, et pas seulement au seul niveau noetique, done de ce que peut
connaitre l'etre humain, mais ontologiquement mais aussi la foi en lui61. Et
cet evenement, ä savoir la resurrection, n'est pas seulement accessible ä la foi,
au-delä de la recherche historique. En effet, ecnt-il en dialogue critique avec
Paul Althaus,

[S]i l'histoire se declare hors d'etat de dire ce qui s'est 'vraiment' passe ä Päques,
la foi Test encore davantage; car la foi ne peut nen transmettre sur les evenements
du passe, qui serait inaccessible ä 1'historien. Ce qui est contestable dans l'argu-
mentation d'Althaus n'est pas seulement l'affirmation que la resurrection de Jesus

ne peut etre un fait historique, c'est aussi l'idee que la foi doit demeurer un risque.
Cette idee est tres repandue dans la theologie contemporaine.62

Pannenberg n'a que faire de tout l'heritage dialectique, qui concevait la

foi non seulement comme une «reconnaissance» et une «confiance», mais

aussi comme une «audace» (Wagnis). Selon lui, la foi a besoin d'un fondement
«aussi sür que possible»63. Ce fondement n'est pas simplement «Dieu», mais

59 Sur la coherence de la pensee de Pannenberg, cf. D. Muller, «Pannenberg en

pleme maitnse. Un regard retroactif, constructif et critique», Revue d'ethique et de

theologie morale, n° 259 (2010), p. 108.
60 Esquisse d'une christologie, op cit., p. 163. Ou encore, ibid, p. 207: «C'est

seulement l'avenir qui d'apres la conception biblique decide de l'etre des choses. Ce

qu'elles sont se determine par ce qu'elles deviennent. La creation part done de la fin, de

l'ultime avemr.»
61 Pannenberg l'a bien vu (ibid., p. 165): Wilhelm Herrmann «ne voulait admettre

comme fondement de la foi que la personne du Jesus terrestre» Ibid, p. 128: «Par sa

resurrection au contraire, non seulement pour notre connaissance mais aussi selon la

realite, ll est determine que Jesus est, que, retroactivement, ll etait dejä auparavant, un
avec Dieu.»

62 Ibid., p 129.
63 Ibid, p. 130; Grundzuge der Christologie, op cit, p. 108: «Der Grund des

Glaubens muss so sicher wie möglich sein.»



278 CHRISTOPHE CHALAMET

bien Dieu dans l'histoire, et done Dieu mediatise non seulement dans l'agir
de Dieu envers le monde mais egalement dans la reconnaissance de cet agir
par des etres humains. On ne peut done pas contourner l'epineux probleme du

rapport entre recherche historique critique et foi en se contentant, ä la maniere
de Kähler et de Herrmann, de distinguer entre l'histoire que peut etudier
l'enquete scientifique (Historie) et l'histoire «vivante» qui nous atteint dans

notre contemporaneity (Geschichte). II faut se tenir «pret ä examiner sans cesse
les bases historiques de la foi et ä reviser lä oü e'est necessaire leurs presentations

existantes.»64 Pannenberg voit bien le caractere «tres inhabituel» de ces

affirmations; mais il est convaincu que, «loin de detruire, si peu que ce soit,
l'assurance de la verite de la foi, cela ne fait que la conforter»65, car cela permet
de distinguer «le caractere provisoire» du savoir historique et de la conscience
chretienne «en contraste avec l'avenir definitif de Dieu.»66 Nous discernons ici
comment la theologie de Pannenberg, si decisivement orientee vers la ffiturite
de la fin, lui permet de penser l'ancien probleme du rapport entre histoire et foi
de maniere fruetueuse. Si «c'est toujours l'avenir qui decide de ce qu'est une
chose», comme il l'a souvent repete depuis les annees 1960, alors le caractere

provisoire, fragmentaire et relatif, non seulement de l'histoire mais aussi de la
«conscience chretienne» doit etre reconnu, au lieu de revenir «au dogmatisme
de pretentions absolues ä la verite»67. Pannenberg admet done une certaine
validite ä la distinction proposee par Herrmann entre «fondement de la foi»
(Grund des Glaubens) et «pensees de la foi» (Glaubensgedanken). Mais lä oü
Herrmann etait convaincu du fait que l'exegese moderne n'atteint pas l'objet
de la foi et ne fournit jamais son fondement ä la foi, Pannenberg, lui, exprime
une confiance impressionnante ä l'endroit du travail historique:

[...] la confiance en Dieu des Chretiens devrait leur donner l'assurance tranquille
qu'aucune critique historique ne peut detruire la verite de la revelation de Dieu et
que, tout au contraire, c'est aussi des resultats de l'exegese critique et de la
reconstruction de l'histoire de Jesus que doit surgir (hervortreten muss) sans cesse la verite
de la revelation de Dieu, si celle-ci s'est bien faite effectivement evenement dans
l'histoire de Jesus.68

L'affirmation, on le voit, est forte: la «verite de la revelation de Dieu» passe

par l'etude historique, par l'enquete sur le Jesus de l'histoire. C'est un tout autre

«son de cloche» qui resonne ici, par rapport ä la theologie dominante des annees

64 W. Pannenberg, Theologie systematique, t. 3, op. cit., p. 210.
65 Ibid.
66 Ibid., p. 211.
67 Ibid., p. 210.
68 Ibid, p. 211 (trad, modifiee; ajout du mot «aussi»). Systematische Theologie, t. 3,

p. 176: «Und was den Gegenstand des Glaubens selbst betrifft, so sollte das Gottvertrauen

der Christen die ruhige Zuversicht begründen, dass keine historische Kritik die
Wahrheit der Offenbarung Gottes zerstören kann, dass vielmehr gerade auch aus den

Ergebnissen kritischer Exegese und Rekonstruktion der Geschichte Jesu die Wahrheit
der Offenbarung Gottes immer wieder hervortreten muss, wenn sie denn wirklich in der



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 279

1920-1960, comme aussi par rapport ä la theologie protestante qui preceda la

Premiere Guerre mondiale. Si Pannenberg a raison de penser, comme Herrmann
et Kahler l'affirmaient un siecle avant lut, qu'aucune critique histonque ne peut
detruire la verite de la revelation de Dieu, ne va-t-il trop loin dans ce qu'il
accorde, positivement, ä «l'exegese critique» et ä la «reconstruction» histo-

rique Est-il juste, en effet, de penser que «c'est aussi des resultats de l'exegese

critique et de la reconstruction de l'histoire de Jesus que doit surgir sans cesse
la verite de la revelation de Dieu» r> Autant la focalisation de Herrmann sur la

vie Interieure ou personnelle de Jesus etait problematique, autant la perspective
de Pannenberg peut sembler trop drastique - malgre l'usage du mot «aussi» qui
admet la presence d'autres facteurs ou mediations de «la verite de la revelation
de Dieu» - concernant la source d'oü «doit» «surgir» la revelation de Dieu.

Hans-Georg Geyer avait dejä Signale ce probleme lorsqu'il affirmait qu'avec
Pannenberg, «ll semble que la revelation passee, etant donne que le kerygme
est interprete comme un compte-rendu (Bericht), est reduite ä un evenement

historique du passe auquel on n'accede que par la recherche histonque »69

Comment est-ce que «la vente de la revelation de Dieu» peut surgir d'un travail

qui se veut scientifique precisement en refusant de presupposer ou d'admettre

quelque agir divin que ce soit, et done en se hmitant, au mieux, aux
representations humaines d'un eventuel agir divin 7 Je dirais plutot que, loin de

«surgir» «aussi» du travail histonque et de ses resultats, les contours de cette

«verite» deviennent plus nets au fil de la recherche critique Mon propos n'a
evidemment nen ä voir avec un banmssement de l'exegese critique, qui est et

reste incontournable pour la theologie aujourd'hui. Mais le surgissement de la

verite de la revelation, si eile peut effectivement co'incider avec l'enquete histonque

(etant donne que cette verite advient ubi et quando visum est Deo, «oü et

quand ll plait ä Dieu»), ne depend pas de cette enquete. Sinon, les chercheurs

histonens, et ici je reprends une observation faite par Kähler et Herrmann70, et

pnncipalement les specialistes de l'exegese biblique, occidentaux avant tout,
seraient les personnes les mieux ä meme de discerner ce «surgissement» de la

Geschichte Jesu Ereignis geworden ist.» La traduction frangaise, en omettant de traduire
le mot «auch» («dass vielmehr gerade auch»), radicalise et reduit de maniere indue le

propos de Pannenberg Certains seront tentes de dire, en lien avec ces affirmations, que
si la science historique trouve unjour le tombeau et les ossements de Jesus, alors la foi
chretienne serait defimtivement mvahdee. Cette these repose sur plusieurs problemes
concernant l'interpretation de la resurrection (qui, meme si eile est resurrection de la

chair, n'est pas reductible ä la reammation et au retour ä la vie d'un cadavre), mais
aussi concernant la question qui nous occupe dans le present article, ä savoir celle du
«fondement de la foi»

69 H -G Geyer, «Geschichte als theologisches Problem. Bemerkungen zu
W Pannenbergs Geschichtstheologie» (1962), repris dans Id., Andenken Theologische
Aufsatze, id parH T Goebel, D. Korsch, H Ruddies et J. Seim, Tubingen, Mohr, 2003,
p 49-50.

70 Cf. supra, n 24.



280 CHRISTOPHE CHALAMET

verite de la revelation, ce qui reviendrait ä formuler une vision ehtaire, voire
gnostique, de la reconnaissance de la verite de la revelation.

En revanche, Pannenberg a tout ä fait raison quand ll affirme que la
distinction chere ä Herrmann entre «fondement» et «pensees» de la foi» separe
ce qui ne doit etre que distingue. A-t-on acces au «fondement» de la foi tout ä

fait independamment des «pensees de la foi», comme Herrmann l'imaginait ?71

4. Conclusion

Plutöt que d'affirmer que le Jesus historique pre-pascal, la «vie Interieure»
ou la «personnahte» de Jesus, ou alors le Christ ressuscite ou exalte, repre-
sente le fondement de la foi, il est peut-etre plus avise d'envisager une

pluralite de formes et d'expressions que peut prendre l'umque fondement de

la foi chretienne, ä savoir la promesse de Dieu teile qu'elle s'est manifestee
et realisee en Jesus, le Christ, et done Jesus sous ses diverses facettes, qui
ne l'epuisent jamais, de Seigneur (kurios), de Messie (christos) crucifie et

ressuscite, d'enseignant et de maitre de sagesse (rabbi). La reflexion contem-
poraine sur la question du fondement, du contenu et de l'objet de la foi devrait,
en outre, etre plus explicitement tnmtaire, dans son elaboration, que cela n'etait
le cas ä la fin du XIXe siecle avec Herrmann et Kähler72. S'il y a rencontre,

71 Theologie systematique, t. 3, op cit., p. 214: «[...] ll faut affirmer que nous ne

pouvons saisir le fondement de la foi, la personne et l'histoire de Jesus que toujours
ä travers une presentation determinee, done dans le milieu de pensees de la foi» Ici,
la critique de Pannenberg rappelle celle, proposee par George A. Lindbeck dans La
nature de la doctrine, d'une certaine interpretation moderne de Schleiermacher qui ne
tient pas suffisamment compte du fait qu'il n'y a pas d'experience premiere, pure de

toute mediation doctrinale, linguistique ou culturelle (G. A. Lindbeck, La nature des

doctrines Religion et theologie ä l 'äge du posthberahsme, trad. M. Hebert, Paris, Van
Dieren, 2002, p. 16, 35-36, 41 et 45-46).

72 Je rejoins ici Wilfried Härle, qui ecrit, dans un ouvrage important pour la thema-

tique qui m'occupe: «Das schliesst nicht aus, sondern gerade ein, dass emphatisch von
Gott als dem Grund, Ursprung und Garanten aller Wahrheit gesprochen werden kann und

muss, wobei m dieser Rede die trimtarische Struktur nicht ausser Acht gelassen werden
darf, wenn es nicht zu Unterbestimmungen kommen soll.» (W. Harle, «Das christliche
Verständnis von Wahrheit und Gewissheit aus reformatorischer Sicht», in: E.Herms
et L. Zak (eds), Grund und Gegenstand des Glaubens nach romisch-katholischer und
evangelisch-lutherischer Lehre Theologische Studien, Tubingen, Mohr Siebeck/Lateran
University Press, 2008, p. 199) Christoph Schwobel va dans le meme sens, en mter-
pretant Luther: «Der Glaube wird ermöglicht durch Gottes trimtarische Selbsthingabe
an uns, sodass Gottes Sich-geben im Glauben die menschliche Handlungsfähigkeit
wiederherstellt.» (Chr. Schwöbel, «Offenbarung, Glaube und Gewissheit in der
reformatorischen Theologie», in: ibid., p. 230). Le partenaire catholique-romam dans ce

dialogue cecumemque abonde dans le meme sens: L. Zak, «Protokoll der Diskussion»,
in ibid., p. 587: «Ohne die offenbarende Handlung des dreiemigen Gottes, die sowohl
den Glauben als auch die Kirche erschafft, kann der Mensch nicht erkennen, wer dieser
Jesus von Nazareth ist.».



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 281

aujourd'hui encore, avec ce que Herrmann appelait la «personnalite» de Jesus,

peut-on passer sous silence Faction de l'Esprit dans cette rencontre Mais de

quel type de rencontre s'agit-il D'une rencontre immediatement donnee, y
compris aux sens La theologie devrait tenir compte, bien plus que ce n'etait
le cas alors, bien plus aussi que ce n'est le cas dans l'ceuvre de Pannenberg, du

voilement de Dieu dans son devoilement. En articulant ensemble le voilement
et le devoilement, la reflexion theologique pourra entrer en dialogue avec

l'exegese historique et critique, avec la science historique moderne, sans la

craindre, sans se sentir menacee par eile, tout en maintenant Facte de foi qui
discerne ce que cette science, ä eile seule, ne discerne pas et ne peut, de par
ses propres a priori methodologiques, discerner. Or ce que la foi discerne, ce

qu'elle reconnait, ce n'est pas simplement, directement, immediatement, Facte
d'auto-devoilement de Dieu, mais cet acte precisement dans son voilement,
dans la «päte humaine» d'evenements historiques contingents - cela,

Pannenberg le met bien en evidence. Mais ces evenements historiques, et les

travaux historiques concernant ces evenements, ne recelent pas en eux-memes
la capacite de faire «surgir» la «verite de la revelation». Voilä selon moi ce que
Pannenberg n'affirme pas sufifisamment, sans doute par mefiance vis-ä-vis du

fideisme, par souci de defendre la rationalite de la foi, mais gommant ce faisant
Faudace, Fineluctable risque de la foi.


	Le fondement, l'objet et le contenu de la foi chez Wilhelm Herrmann et Wolfhart Pannenberg

