Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 3

Artikel: Le fondement, I'objet et le contenu de la foi chez Wilhelm Herrmann et
Wolfhart Pannenberg

Autor: Chalamet, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587336

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 263-281

LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU
DE LA FOI CHEZ WILHELM HERRMANN
ET WOLFHART PANNENBERG

CHRISTOPHE CHALAMET

Reésume

Quel est le fondement de la foi? Est-il distinct de son contenu, c’est-a-dire
ce qui est cru par le croyant ? La théologie protestante moderne s’est posée
ces questions, notamment a la suite de |'émergence de la critique historique.
Certains, comme Wilhelm Herrmann, ont proposé, au risque d’une certaine
ghettoisation de la foi, que la foi ne dépend en aucun cas des résultats auxquels
parvient la science historique. D autres, comme Wolfhart Pannenberg, au
risque de faire reposer la foi au moins partiellement sur la science historique,
pensent que la foi ne peut s’immuniser aussi aisément face a la recherche
historique.

1. Introduction

Il n’y a guére de théologien systématique contemporain qui ait mieux
connu la théologie protestante du XIX® si¢cle, y compris de sa seconde moitié,
que Wolfhart Pannenberg. C’est I’un de ses grands mérites que d’avoir étudié
de tres pres les débats de ces décennies et d’€tre entré en conversation avec les
figures, plus ou moins méconnues, de cette période de la théologie protestante.
L’étude, par Pannenberg, de ces auteurs n’avait rien a voir avec une sorte de
curiosité antiquaire qui chercherait simplement — ce qui est déja quelque chose—
a comprendre ce que pensaient ces théologiens. Son propos, délibérément
constructif, visait a saisir les enjeux profonds de ces débats afin qu’ils €clairent
la réflexion théologique contemporaine. Et Pannenberg n’a donc pas eu peur de
trancher en faveur de, ou contre tel ou tel auteur. Voila qui va probablement de
soi dans une discipline normative (et non pas simplement descriptive) comme la
théologie systématique, mais il convient tout de méme de relever non seulement
le grand intérét dont a témoigné Pannenberg tout au long de sa carriére pour
I’histoire de la théologie, y compris de la théologie protestante moderne, mais
aussi le grand intérét que représente pour la réflexion contemporaine la maniére
dont Pannenberg a présenté et ressaisi les enjeux de débats vieux de plus d’un
siécle. L’orientation de sa réflexion théologique, dans son entier, vers I’eschato-
logie lui a permis de poser un regard différent sur ces débats et de renouveler la



264 CHRISTOPHE CHALAMET

maniere de traiter un grand nombre de themes cruciaux en théologie moderne,
comme par exemple celui du rapport entre la foi et les sciences de la nature:
si toute connaissance humaine est avant-derniére, alors le caractére provisoire
de cette connaissance, qui vaut pour toutes les formes de cette connaissance,
permet de mettre en dialogue fous les champs du savoir, et I’on peut s’attendre
a trouver des aspects intéressants dans foutes les étapes de ce savoir.

Dans ce qui suit, je présenterai dans un premier temps le débat entre Wilhelm
Herrmann et Martin Kédhler sur la question du fondement, de ’objet et du
contenu de la foi (Grund, Gegenstand et Inhalt des Glaubens), avant de mettre
en évidence comment !’option eschatologique futuriste de Pannenberg (son
«schéma apocalyptique», selon Bernard Lauret') I’a conduit a se positionner
sur cette question.

Avec cette thématique, nous sommes au cceur d’un des plus épineux
problémes en théologie moderne, catholique ou protestante. Nous le retrouvons
en effet tout au long de I’histoire de la théologie de ces deux derniers siecles
et demi environ: il s’agit du probléme, mis en évidence de maniére classique
par G. E. Lessing, du rapport entre histoire et foi. Comment des événements
historiques, qui sont forcément relatifs, jamais absolus, peuvent-ils fonder
une «foi» certaine ? Comment des textes €crits, comme tous les textes, par
des étres humains, peuvent-ils étre considérés comme des textes «saintsy,
«sacrés» ou «inspirés» ? Toute I’ceuvre de Pannenberg cherche a repenser cette
question de fond en comble, en prenant les choses dans le bon sens ou par le
bon bout (c’est-a-dire a partir de la fin !). Il n’est donc pas surprenant qu’il se
soit intéressé au débat de fond entre W. Herrmann et M. Kéhler, un débat qui
soulevait la question de I’autorité qui fonde la foi, de la foi comme obéissance
a une ou a des autorité(s) — mais laquelle ou lesquelles ? —, ainsi que celle du
fondement qui permet a la foi de ne pas vaciller face au tragique de I’existence.
Ces derniers mots laissent percevoir a quel point ce qui peut ressembler a un
débat théorique n’est en fait pas étranger a ce qu’on pourrait appeler |’ existen-
tialité de la foi.

2. Le débat entre Wilhelm Herrmann et Martin Kiihler

Le débat entre W. Herrmann et M. Kihler déborde largement ces deux
penseurs, en amont comme en aval. En amont, il commence en fait par un
échange entre W. Herrmann et, comme contradicteurs, Martin von Nathusius
(1843-1906) et Rudolf Grau (1835-1893), deux théologiens conservateurs.
Nathusius, professeur de théologie pratique a 1’Université de Greifswald deés

! B. LAURET, «De L’Histoire a I’histoire», Revue d’éthique et de théologie morale,
N°259 (2010), p. 113: «[...] le schéma apocalyptique (la représentation de la fin de
I’histoire) prime ici sur le schéma eschatologique de I’accomplissement d’une promesse
destinée a devenir universelle.»



LE FONDEMENT, ’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 265

1888, avait fondé en 1879 I’Allgemeine konservative Monatsschrift fiir das
christliche Deutschland®. Quant a Grau, bien que professeur de théologie a
Konigsberg, il était affilié a I’école d’Erlangen, qui représentait la théologie
néo-luthérienne conservatrice, opposée par exemple au progressisme et
aux vues larges d’un Albrecht Ritschl. Nathusius et Grau avaient publié
des recensions trés critiques du premier ouvrage relativement accessible de
W. Herrmann, sur le «commerce du chrétien avec Dieu» . Mais méme si c’est
dans cet ouvrage que Herrmann prend position sur la question qui nous occupe,
nous pouvons passer directement au long article intitulé «Der geschichtliche
Christus, der Grund unseres Glaubens», que Herrmann fit paraitre en 1892 dans
la toute nouvelle revue qu’il co-éditait, revue destinée a un bel avenir vu qu’elle
est encore aujourd’hui 1'une des plus importantes en théologie allemande, la
Zeitschrift fiir Theologie und Kirche*. Dans cet article, Herrmann entre en
dialogue critique avec Nathusius et Grau, mais également avec Martin Kéhler,
qui venait tout juste de publier son fameux petit livre sur le Jésus historique,
Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus®.
D’emblée, Herrmann signale cette récente publication: c’est «avant toutes les
autres» («vor Allen») avec elle qu’il souhaite entrer en dialogue, car il s’agit
d’un «écrit important» («wichtige Schrift»)®. Kihler prit position de maniére
plus détaillée par rapport a Herrmann dans la deuxiéme édition de son livre
(1896); plusieurs disciples de Ritschl contribuerent également a ce débat dans
les années 18907.

La question de départ est simple, et elle a une longue histoire en théologie
protestante, y compris et peut-étre spécialement dans la tradition luthérienne :
ou se trouve la certitude du salut ? Comment parvenir a une telle certitude ? On
se souvient bien str de la question du jeune Luther: «comment trouverai-je un
Dieu de griace ?» («Wie kriege ich einen gnidigen Gott ?»®) C’est notamment
la question du fondement de la certitude du salut qui est posée ici et que
Herrmann fait sienne en 1892, a la suite de diverses prises de positions critiques
a son endroit de la part de théologiens conservateurs. Herrmann reformule la

2 Sur Nathusius, cf. la thése de T. ScHLAG, Martin von Nathusius und die Anfinge
protestantischer Wirtschafts- und Sozialethik, Berlin/New York, W. de Gruyter, 1998.

3 'W. HERRMANN, Der Verkehr des Christen mit Gott. Im Anschluss an Luther darge-
stellt, Stuttgart, J. G. Cotta, 1886.

* W. HErrMANN, «Der geschichtliche Christus der Grund unseres Glaubens», ZThK,
2 (1892), p. 232-273.

5 Leipzig, Deichert, 1892.

¢ W. HERRMANN, ibid., p. 232 et p. 247, n. 1.

" T. HARING, «Gehort die Auferstehung Jesu zum Glaubensgrund ?», ZThK, 7
(1897), p. 331-351; M. ReiscHLE, «Der Streit iiber die Begriindung des Glaubens auf
den ‘geschichtlichen’ Jesus Christus», ZThK, 7 (1897), p. 171-264. Pannenberg est au
fait de tous ces textes: ¢f. Théologie systématique, t. 3, trad. sous la dir. d’O. RIAUDEL et
R. CuENo, Paris, Cerf, 2013, p. 214, n. 4.

8 Weimarer Ausgabe (WA), t. 37, p. 661, 1. 29.



266 CHRISTOPHE CHALAMET

question comme suit: «ou la communauté croyante trouve-t-elle 1’autorité qui
convient a I’obéissance de sa foi 7»°

Voici les options retenues par les divers auteurs concernés, tels que
Herrmann les comprend '°: pour Nathusius et Grau, la réalité¢ qui fonde la foi
comme obéissance et comme confiance n’est autre que «le Christ exalté» ou
«glorifié» («der erhohte Christus») dont témoigne le Nouveau Testament;
Martin Kihler les rejoint lorsqu’il affirme que le Christ ressuscité et glorifié
«est 1’ultime point d’appui et fondement de notre foi». A cela Herrmann
répond de maniére aussi nette que possible: «Ce n’est pas juste.»'' Le reste
de son article consiste & montrer pourquoi ces affirmations posent probléme et
représentent — le sérieux du débat, aux yeux de Herrmann, devient ici évident —
non seulement une «proclamation dépourvue d’amour», mais également «une
profanation de ce qui est saint» '%.

En quoi les affirmations de Nathusius, de Grau, mais aussi de Kihler,
portent-elles atteinte a I'Evangile et a la foi ? En ce qu’elles confondent, selon
Herrmann, le «fondement» de la foi et son «contenu». Cette distinction est
décisive dans la pensée théologique de Herrmann. Pourquoi ? On se croirait déja
en pleine pensée bultmannienne, mais le fait est que Herrmann, déja, souhaitait
identifier le véritable scandale que la foi chrétienne recele, et donc aussi éliminer
les faux scandales qui tiennent éloignées les masses vis-a-vis de I’'Evangile. TI
y a, on le voit, une perspective missionnaire derricre la réflexion de Herrmann
(comme aussi derriére le programme bultmannien de la démythologisation '?).
Dans le cas de Herrmann, comme celui de Bultmann un demi-siécle plus tard,
il s’agit de ne pas transformer la foi chrétienne en une série d’énoncés a tenir
pour vrai (fiir wahr halten) au prix de I’intelligence. La foi ne doit jamais
présupposer ou entrainer un sacrificium intellectus. Sinon elle devient une
ceuvre, un sacrifice méritoire devant Dieu. Herrmann, avant Bultmann, était

? W. HERRMANN, art. cit., p. 238: «[...] wo die gliubige Gemeinde die Autoritit finde,
der der Gehorsam ihres Glaubens gilt.» On le voit, cette quéte du ou des «fondement(s)»
a trés peu a voir avec la quéte, caractéristique du «fondationnalisme» (foundationalism),
de propositions a priori a partir desquelles on peut arriver a des conclusions néces-
saires et universelles (Descartes est souvent mentionné comme ’un des pionniers de ce
type de fondationnalisme). Cf. J. E. THIEL, Nonfoundationalism, Minneapolis, Fortress
Press, 1994, et F. LERoN SuuLts, The Postfoundationalist Task of Theology. Wolfhart
Pannenberg and the New Theological Rationality, Grand Rapids/Cambridge, Eerdmans,
1999.

10 Dans ce qui suit, je ne cherche pas a vérifier la maniére dont Herrmann les
comprend & 1’aune de ce que ses contradicteurs ont véritablement affirmé.

1 W. HERRMANN, art. cit., p. 250: «Das ist nicht richtig.»

12 Ibid., p. 263 : «Diesen Inhalt des Glaubens dem nichtglaubenden aber suchenden
Menschen als Grund des Glaubens hinstellen, ist daher nicht nur eine lieblose Verkiin-
digung an einen solchen Menschen, sondern auch eine Profanation des Heiligen.»

B Cf. le gros ceuvre (thése de doctorat de Princeton Theological Seminary) de
D. W. ConGpoN, The Mission of Demythologizing. Rudolf Bultmann s Dialectical Theology,
Minneapolis, Fortress Press, 2015.



LE FONDEMENT, L'OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 267

donc particulierement sensible aux incidences épistémologiques de la doctrine
de la justification par la foi seule. Interpréter la foi chrétienne comme un «tenir
pour vrai», une acceptation intellectuelle d’énoncés proprement incroyables ',
revient a transformer la foi en une ceuvre méritoire impossible. Ce faisant, on
dénature la foi, on omet complétement sa dimension de don qui vient de la
grace de Dieu, on la réduit a un effort surhumain dans lequel I’intellect de
I’étre humain moderne est peu ou prou sacrifié, simplement parce qu’il «faut»,
pour parvenir au salut, que I’intellect soit sacrifié. Cette interprétation de la
foi, Herrmann la juge «catholique», en ce sens que des propositions dogma-
tiques ont regu une normativité, une autorité quasi divine '°. Mais en €levant les
dogmes traditionnels au statut d’objet a croire et a accepter, on se trompe du
tout au tout sur ce qui fonde véritablement la foi et sur ce qui Iui permet d’étre
«certainey.

Si les dogmes, y compris celui du Christ exalté a la droite du Pére, la réalité
méme du Christ glorifié, ne représentent pas I’authentique fondement de la foi,
quel est-il, ce fondement ? La réponse de Herrmann n’a pas convaincu grand
monde, elle n’a pas méme convaincu 1'un de ses plus fideles disciples au XX¢
siécle, a savoir Rudolf Bultmann. Le fondement de la foi, selon Herrmann,
cela ne peut étre les énoncés dogmatiques tels qu’ils ont été élaborés au fil
des siécles a partir de ’expérience de foi, ¢a ne peut donc étre ce que la foi a
«produit» a partir de la rencontre de Jésus de Nazareth. Non, le fondement de la
foi, c’est la «puissance» de «I’image de la vie intérieure de Jésus» '%. Confondre
le véritable fondement de la foi avec les énoncés traditionnels, ¢’est confondre
la source d’un processus, c’est-a-dire I’événement dans une histoire de vie,
et le résultat d’un processus. 1l faut donc distinguer entre «faits historiques»
(«geschichtliche Thatsachen») et «ce que la foi produity («Erzeugniss des
Glaubens» ; dans ses écrits ultérieurs, Herrmann appellera ce deuxiéme aspect

14 Vers la fin de son article, Herrmann écrit : « Wire es nicht besser, bei der Vertretung
des Christenthums den Menschen zu sagen, darauf allein komme es an, dass sie in
Christus das finden, was ihnen als unleugbar wirklich einleuchtet und ihnen doch den
lebendigen Gott offenbaren kann, anstatt in ihnen die Meinung zu erregen, sie miissten
wunderbare Dinge an Christus fiir wirklich halten, die sie nicht als etwas Wirkliches
sehen konnen ?» (ibid., p. 263).

15 Cf. le «pari pietatis affectu ac reverentia suscipit et veneratur» du concile de Trente
au sujet de I’attitude qui doit prévaloir dans 1’Eglise par rapport a I’Ecriture biblique et
a la tradition. «Décret sur la réception des livres saints» (1546), in: H. DENZINGER (éd.),
Symboles et définitions de la foi catholique, éd. par P. HUNERMANN, trad. par J. Hoffmann,
Paris, Cerf, 2010%, § 1501, p. 413 : le concile «re¢oit et vénére avec le méme sentiment
de piété et le méme respect tous les livres tant de I’ Ancien Testament que du Nouveau
Testament, puisque Dieu est I’auteur unique de I’un et de I’autre, ainsi que les traditions
elles-mémes concernant aussi bien la foi que les meceurs, comme ou bien venant de la
bouche du Christ ou dictées par I’Esprit Saint et conservées dans I’Eglise catholique par
une succession continue.» — Herrmann, cela est évident, se positionne vis-a-vis d’un
certain catholicisme de son temps.

16 W. HERRMANN, art. cit., p. 256 et 258.



268 CHRISTOPHE CHALAMET

les «Glaubensgedanken»)'’. La foi trouve son fondement dans les premiers
(«geschichtliche Thatsachen») et non dans le second («Erzeugniss des
Glaubensy). Considérer le résultat d’un processus d’élaboration théologique
et dogmatique comme le fondement, comme la source, c’est opter pour un
pseudo-fondement qui s’écroulera tot ou tard, en particulier dans les moments
difficiles de I’existence. Herrmann avait le souci d’identifier le seul véritable
fondement de la foi, celui qui permet de continuer a avancer lorsque le chemin
devient pénible et ardu, lorsque la foi s’évanouit et le doute I’emporte :

[-..] la foi qui lutte pour sa propre existence doit avoir quelque chose qui continue
de lui apparaitre comme quelque chose de réel et qui la tient dans les moments ot
elle doit s’agripper de maniére ultime. Ce service, le Christ dans I’éclat de sa gloire,
que I’étre humain sauvé par lui apprend a percevoir, ne peut le rendre. En effet,
considérer cela comme quelque chose de réel revient a se trouver dans la force de la
foi. Cela reléve du contenu de la foi, et non de son fondement ultime. Lorsque nous
faisons de ce contenu le fondement, nous sommes ramenés a accepter quelque chose
de maniére extérieure, quelque chose qui, intérieurement, nous est étranger. Or c’est
la une conception catholique de la foi [...].®

Les énoncés généraux sur Dieu et «I’humanité», mais aussi les affirmations
de foi au sujet du Christ glorifié ne suffiront pas, le jour ou la foi sera mise
a I’épreuve par «la détresse qui détruit le bonheur de vivre» . On trahit la
redécouverte réformatrice de la foi comme acte de confiance qui s’effectue
en réponse a la révélation de Dieu en Jésus-Christ, si I’on fonde la foi dans le
Christ exalté, ou dans tel autre énoncé dogmatique qui ne cherche en fait qu’a
exprimer la valeur qu’a le Christ pour la communauté croyante, pour I’Eglise 2.

17 Ibid., p. 253. Plus loin, Herrmann formule les choses en distinguant «was den
Glauben begriindet, von dem, was nur der Glaube als etwas Wirkliches sehen kann»
(p- 262).

18 Ibid., p. 250-251: «Denn der um seine Existenz kimpfende Glaube muss etwas
haben, was ihm als etwas Wirkliches sichtbar bleibt und ihn hilt in den Momenten,
wo er zum letzten greifen muss. Diesen Dienst kann ihm Christus in dem Glanze der
Herrlichkeit, die der durch ihn erloste Mensch sehen lernt, nicht leisten. Denn das als
etwas Wirkliches sehen, heisst eben, in der Kraft des Glaubens stehen. Das ist Inhalt des
Glaubens, aber nicht sein letzter Grund. Wenn wir es als solchen gebrauchen, so werden
wir doch wieder dazu verleitet, etwas dusserlich anzunehmen, was uns innerlich fremd
ist. Das ist aber katholischer Glaube [...].». Plus loin (p. 262), Herrmann affirme que le
fondement de la foi «doit étre tel qu’il puisse demeurer présent méme lorsque la foi de
I’étre humain disparait dans le doute».

1 Herrmann tient compte, tout au long de son article, du fait que I’existence
humaine connait des périodes de détresse. Vers la fin de son texte, il mentionne ceci:
«[die] Noth, die sein Lebensgliick zertriimmert, [...] die Angste, die er in unleugbarer
Erfahrung hat» (ibid., p. 270).

2 Les années 1890 furent traversées par un débat relativement infructueux sur les
énoncés théologiques compris comme des «jugements de valeur» (Werturteile). Toute la
théologie de Barth peut étre interprétée comme un gigantesque, mais peut-étre impos-
sible effort visant a contrecarrer cette interprétation et donc a réhabiliter la dimension
ontologique ou objective du dévoilement de Dieu, pour y subordonner le noétique, qui



LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 269

La foi, dans I’esprit de Herrmann, ce qui annonce la encore toute la
perspective bultmannienne, ne peut étre réduite a des «idées générales sur
Dieu que 1’on reconnait et tient pour vraies»; de telles idées ne changent en
rien 1’étre humain, qui demeure tel qu’il était>’. Herrmann précise que tant
I’orthodoxie protestante que les théologiens éclairés, de tendance rationaliste,
commettent la méme erreur lorsqu’ils envisagent la religion . Schleiermacher
avait déja affirmé des choses semblables en 1799 dans ses Discours sur la
religion, surtout au début et vers la fin du deuxiéme discours®. Herrmann
prolonge le positionnement théologique de Ritschl, qui cherchait a dépasser
ses adversaires a droite comme a gauche et donc & déplacer les lignes entre
les écoles théologiques. Ce n’est que longtemps aprés, notamment suite aux
interprétations somme toute contestables du XIX* siecle théologique par Barth
et ses disciples, qu’on commenga a qualifier Ritschl et Herrmann de théolo-
giens «libéraux». A leurs propres yeux, et on doit les prendre au sérieux, les
théologiens «libéraux», c’étaient Otto Pfleiderer, Alois Biedermann et Richard
Adalbert Lipsius. Aux yeux de Ritschl et Herrmann, ces théologiens étaient
non seulement «freisinnig» («libéraux») mais aussi «frei von Sinnen [und
Verstand]» («insensés»)?*. Ils auraient été horrifiés de se voir placés aux cotés
de ceux qu’ils percevaient comme de véritables «libéraux» !

ne vient qu’en second et qui dérive de ce que Dieu est et fait; c’est d’ailleurs Pannenberg
qui a pointé du doigt ce qu’il y a peut-étre de futile dans cet effort lorsqu’il parlait,
horribile dictu, du subjectivisme de Barth | W. PANNENBERG, Théologie systématique,
t. 1, trad. O. Riaudel, Paris, Cerf, 2009, p. 167-168: «[...] Barth a raison de dire que la
divinité de Dieu tient et tombe avec le primat de la réalité de Dieu et de sa révélation
face a la religion. Mais on ne peut faire immédiatement valoir ce primat dans la situation
spirituelle apportée par la modernité: si on tente de le faire, cet essai se présente a
priori comme une série d’affirmations purement subjectives, quand bien méme elles
voudraient se présenter, au nom d’une institution, comme une dogmatique “ecclésiale”.
Le caractére absolu de telles affirmations est difficile a distinguer autrement que par le
contenu d’autres fanatismes.» Il y a de quoi étre étonné par la derniére phrase de cette
citation. Mais Pannenberg pose une question décisive : «comment la théologie peut-elle
rendre compréhensible le primat de Dieu et de sa révélation en Jésus-Christ, et le mettre
en valeur, avec la revendication de vérité qu’il contient, en un temps ot tout discours sur
Dieu est réduit a la subjectivité [...] ?» (ibid., p. 169).

2l 'W. HERRMANN, art. cit., p. 257 et 261.

22 Ibid., p. 243: «Denn auf beiden Seiten [«Orthodoxie» comme «Aufkldarungy]
liegt der Irrthum vor, dass der Erwerb allgemeiner Gedanken von Gott, die man als wahr
erkennt oder als wahr annimmt, die Religion erstelle.».

# Fr. D. E. SCHLEIERMACHER, De la religion. Discours aux personnes cultivées
d’entre ses mépriseurs, Paris, Van Dieren, 2004, p. 22-28 et 64.

2 Cf. la lettre d’A. Ritschl a W. Herrmann du 29 avril 1880, in: A. RiTscHL et
W. HERRMANN, Briefwechsel (1875-1889), éd. par Chr. Chalamet, P. Fischer-Appelt,
J. Weinhardt en collab. avec Th. Mahlmann, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2013, p. 230:
«Die freisinnige Theologie ist nachgerade frei von Sinnen und Verstand, und dass
Holtzmann seinen Credit dafiir einsetzt, ist ein Opfer ohne Wohlgeruch fiir Gott.» — On
est toujours le «libéral» de quelqu’un d’autre, cela est clair, ces «étiquettes» ne sont pas
des «absolusy, elles sont toujours relatives (a autrui).



270 CHRISTOPHE CHALAMET

Si la foi ne doit pas étre réduite a des énoncés généraux, quelle est-elle, et
quel est son fondement ? Je I’ai indiqué: selon Herrmann, la «vie intérieure
de Jésus» et sa puissance. Cette manieére d’exprimer les choses, malgré tous
les problémes qu’elle comporte, peut €tre comprise in bonam partem comme
une tentative de dire la dimension existentielle de la foi ou de la «piété»
(Frommigkeit), un mot qui n’était pas encore désuet au tournant du XIX® au
XXe siecle: «seul est pieux 1’étre humain qui, a travers la révélation de Dieu,
est élevé a une relation avec Dieu, qui discerne grace a cette révélation que
Dieu se soucie de lui et qui en tire le courage de chercher auprés de Dieu la
participation qui lui donne la paix.»*

Pour Herrmann, le fondement de la foi ne peut qu’étre une expérience
personnelle. On ne parvient pas a la foi en faisant sien ce qu’autrui nous dit au
sujet de Dieu ou de Jésus-Christ. La foi chrétienne découle d’un «événement»
ou Dieu rencontre I’individu en Christ. Voila ce que le rationalisme ne
comprend pas, selon Herrmann?®. Ce Christ n’est pas le Christ des dogmes,
mais le Christ du témoignage scripturaire, donc du Nouveau Testament. Ici,
Herrmann rejoint Kahler (Pannenberg, nous le verrons, les critiquera tous deux
sur ce point précis des les années 1960):

Avec une grande acuité, Kihler a montré qu’un Christ historique qui ne peut étre
percu dans le témoignage néotestamentaire mais qu’on cherche en-deca de ce témoi-
gnage ne peut jamais entrer en considération pour la foi. Ce qui vaut seulement pour
les spécialistes, ce qui constitue un probléme historique et ce qui ne peut étre établi
comme probable qu’au prix de grands efforts, cela n’a pas la puissance qui permet
de susciter ou de fonder la foi.?’

Est-ce a dire que la critique historique reléve d’un champ complétement
distinct, séparé, de celui de la foi ? Plusieurs spécialistes ont per¢u chez
Herrmann et Kihler une tentative plus ou moins désespérée visant a protéger
la foi de la critique historique, a la conserver pure de toute déstabilisation que
pourrait occasionner la recherche historique®®. Avec Herrmann et Kahler, la

2> 'W. HERRMANN, art. cit., p. 244: «[...] fromm ist nur der Mensch, der durch die
Offenbarung Gottes zu einem Verkehr mit Gott erhoben ist, der also aus der Offen-
barung merkt, dass sich Gott um ihn kiimmert und aus ihr den Muth schopft, bei Gott die
Teilnahme zu suchen, die ihm Ruhe giebt.».

6 Ibid., p. 253: «[...] alle wahrhaftige Frommigkeit tiber den Rationalismus hinaus-
wiichst. Denn sie lebt nicht von allgemeinen Gedanken, deren Wahrheit uns einleuchtet,
sondern immer von der Offenbarung, die als ein Ereigniss in das Leben des Einzelnen
eingreift.»

27 Ibid., p. 251: «Mit grosser Scharfe hat Kédhler nachgewiesen, dass ein geschicht-
licher Christus, der nicht in der neutestamentlichen Verkiindigung ergriffen, sondern
hinter ihr gesucht wird, fiir den Glauben iiberhaupt nicht in Betracht kommen kann.
Was nur fiir die Gelehrten vorhanden ist, was historisches Problem ist und mit vieler
Miihe nur wahrscheinlich gemacht werden kann, hat nicht die Gewalt, den Glauben zu
erwecken oder zu begriinden.»

2 Trois exemples parmi d’autres: G. DoRrrIEN, The Barthian Revolt in Modern
Theology. Theology Without Weapons, Louisville, Westminster-John Knox, 2000;



LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 271

théologie aurait adopté la stratégie des pionners de 1’Ouest américain aux
prises avec les indigenes : selon cette critique, qui peut paraitre simplificatrice,
on positionne les chariots dans un grand cercle, on se tient derriére ces chariots
et on fait feu («circle the wagons !»). Herrmann, comme Kéhler, mais aussi
toute la théologie dialectique au XX¢ siecle, y compris la figure inclassable
qu’était Paul Tillich?, et ses héritiers aujourd’hui encore, se seraient servis
de la fameuse distinction entre «Hisforie» et «Geschichte», rendue incontour-
nable mais assurément pas irréfragable par Kéhler dans son €crit de 1892, pour
constituer la foi comme une sorte de «bulle» a I’abri de la critique historique.
La recherche historique critique, scientifique, n’atteint que 1’«Historie», ¢’est-
a-dire I’histoire passée quin’a plus d’incidence sur nous aujourd’hui, autrement
dit I’histoire réifiée, morte, alors que la foi se fonde sur I’histoire «vivante»,
celle qui nous atteint aujourd’hui encore, ’histoire comme «Geschichte».
Herrmann, comme plus tard Bultmann et Barth, rejoint Kéhler sur ce point:

[...] il est assurément juste de penser que le travail historique n’atteint pas la vie
de la foi. En tout cas il ne peut ni établir ni annuler ce qui la suscite et la fonde.
C’est le grand mérite de Kihler d’avoir contredit en cela I’ingression de la recherche
historique. *°

C’est une chose de dire que la recherche historique ne peut «ni établir ni
annuler» ce qui suscite et fonde la foi, ou que ses résultats sont «maigres» et
nécessairement «problématiques» car provisoires, fragmentaires et fragiles®'.
C’en est une autre de prétendre que la recherche historique n’a aucune incidence
sur elle. Herrmann n’était pas prét a aller jusque 13, mais il reste vague sur
ce point. Il commence par affirmer — il le fera dans plusieurs écrits — que le

B. W. SocknEss, Against False Apologetics. Wilhelm Herrmann and Ernst Troeltsch in
Conflict, Tiibingen, Mohr Siebeck, 1999 (¢f. p. 214-216); A. C. DoLE, Schleiermacher
on Religion and the Natural Order, Oxford/New York, Oxford University Press, 2010
(cf. p. 139-140).

¥ Langdon Gilkey raconte I’anecdote suivante : Tillich s’amusait avec ses étudiants,
leur disant: «Je ne veux pas que le téléphone sonne dans mon bureau et qu’un collégue
spécialiste du Nouveau Testament me dise: “Paul, notre recherche a enfin éliminé
I’objet de ta préoccupation ultime ; ton Jésus, nous ne le trouvons nulle part.”» (Langdon
GiLkeyY, Gilkey on Tillich, New York, Crossroad, 1990, p. 151).

30 'W. HERRMANN, art. cit., p. 252: «[...] es [ist] allerdings richtig, dass die histo-
rische Arbeit das Leben des Glaubens nicht beriihrt. Sie kann auf jeden Fall das, was ihn
erweckt und begriindet, weder herstellen noch hinwegnehmen. Es ist sehr dankenswerth,
dass Kihler mit dieser Ausfithrung den Ubergriffen der Geschichtsforschung entgegen-
getreten ist.» Bultmann ne dira pas autre chose : «La science historique ne peut aboutir a
aucun résultat qui puisse servir de fondement a la foi, car tous ses résultats n'ont qu’'une
valeur relative.» (R. BuLTMANN, «La théologie libérale et le récent mouvement théolo-
gique» (1924), in: Foi et compréhension, t. 1, trad. A. Malet, Paris, Seuil, 1970, p. 11).

31 'W. HERRMANN, ibid., p. 258: «[...] der Ertrag einer solchen Forschung wird immer
dusserst gering sein und bleibt problematisch. Fiir das Leben des Glaubens kommt er
direkt nicht in Betracht. Wir suchen hier aber den geschichtlichen Christus, der fiir den
Christen der unzerstorbare Grund seines Glaubens ist.»



272 CHRISTOPHE CHALAMET

principal apport de la critique historique consiste précisément a rappeler a la
théologie et aux croyants qu’elle n’est pas a méme de fournir les bases de la
foi. Toutefois, dans son article de 1892, il précise que «le travail historique peut
néanmoins conduire a des résultats que la foi, en tant qu’elle se nourrit de la
tradition, ne peut ignorer» *2. A quels «résultats» Herrmann pense-t-il ? On peut
regretter le fait qu’il reste flou et ne donne pas d’exemple précis.

Je termine cette bréve présentation de I’article de Herrmann de 1892 en
mentionnant un point que contredira Pannenberg dés les premiéres pages de
son Esquisse d’une christologie, a savoir I’idée, défendue par Kidhler comme
par Herrmann, qu’il est impossible de remonter au-dela du Christ des évangiles
en vue de fonder la foi sur un fait historique «pur» **. Herrmann écrit :

Un Christ situé en-deca du témoignage néotestamentaire ne peut pas fonder la foi.
Mais le Christ tel qu’il est présenté par ce témoignage ne peut pas non plus repré-
senter un tel fondement. Il reléve en effet du contenu de la foi confessante et dés lors
il ne représente pas ce sur quoi la foi peut en venir a une telle confession. **

Cen’estdonc pas seulement la critique historique et sa prétention a retrouver
I’événement historique au-dela du témoignage biblique confessant qui fait
I’objet de la critique de Herrmann, c’est aussi toute doctrine de I’inspiration
littérale qui, en absolutisant le texte, 1’idolatre, détourne le texte biblique de sa
fonction de «serviteun pour en faire un «seigneur» **. Herrmann approuve une
fois encore Martin Kéhler lorsque ce dernier affirme : «nous ne croyons pas au
Christ a cause de la Bible, nous croyons a la Bible a cause du Christ.» *

Pour Herrmann, ce qui fonde la foi, ce qui «sauve», ce n’est pas un énoncé
ou une série d’énoncés dogmatique(s), un texte, méme inspiré, ou un fait histo-
rique garanti et confirmé, ne serait-ce que provisoirement, par la recherche

32 Ibid., p.252: «[...] sie [i.e. la critique historique], richtig gebraucht, dem Glauben
falsche Stiitzen hinwegnimmt. [...] die historische Arbeit [kann] doch auch zu Resul-
taten fiihren, die der Glaube, der sich an der Uberlieferung nihrt, nicht unbeachtet lassen
kann.»

3 Selon W. PANNENBERG, Esquisse d’une christologie, trad. A. Liefooghe, Paris,
Cerf, 1971, p. 18, il est «possible de remonter par-dela le kérygme apostolique au Jésus
historique. Possible, mais nécessaire aussi.»

34 W. HERRMANN, art. cit., p. 252-253: «FEin hinter der neutestamentlichen Uberlie-
ferung hervorgeholter Christus kann den Glauben nicht begriinden. Aber der Christus,
den diese Uberlieferung selbst darbietet, kann doch nun auch nicht den Grund des
Glaubens abgeben. Er ist Inhalt des Glaubensbekenntnisses und eben desshalb ist er nicht
das, worauf gegriindet der Glaube zu einem solchen Bekenntniss erwachsen kann.».

3 En faisant des textes néotestamentaires autant de «seigneurs» («zu Herren»), on
n’évite pas ’idolatrie: «[...] [man] wird dem nicht gehorsam, der allein sein Herr sein
soll. Vor diesem falschen Gehorsam gegen Berichte und Lehren der Apostel werden wir
bewahrt, wenn wir dem Gott, der uns gerufen hat, indem er das Verlangen nach ihm
weckte, die Treue halten und nichts weiter suchen als ihn.» (ibid., p. 258)

3% Ibid., p. 262, n. 1. M. KAHLER, op. cit., Munich, Kaiser, 19567, p. 52 (il s’agit 1a
en fait d’une phrase prononcée par Heinrich Hoffmann a Halle dans une prédication,
comme Kaihler I’indique en note).



LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 273

historique moderne, mais 1’impact de la «vie intérieure» ou «personnelle» de
Jésus en tant que cette vie intérieure refléte la vie méme de Dieu. Herrmann
parle de la «personnalité¢» de Jésus comme d’un reflet ou d’un portrait
(«Abbild») de la vie divine elle-méme?’. Assurément, selon Herrmann, le
témoignage néotestamentaire nous présente cette personnalité et nous permet
de faire ’expérience de cette «vie intérieure», mais faire de ce témoignage la
cause pure et simple de cette expérience serait erroné. Notre obéissance doit
s’orienter non pas vers le texte biblique en tant que tel, mais dans la direction
de la réalité vers laquelle ce texte lui-méme pointe. «Notre obéissance doit aller
au Christ historique (geschichtlich) qui nous dévoile Dieu.» ** Le Christ comme
sujet, comme personnalité, constitue a la fois le fondement, 1’objet et le contenu
de la foi*. Jésus s’est présenté comme un étre humain, sans discourir sur son
«incarnation» et sa «divinité», et la théologie protestante moderne doit faire
de méme®. Le «Christ historique», comme objet de la foi qui représente «la
naissance a une nouvelle vie», «doit avoir une réalité dont les non-croyants ne
peuvent absolument rien voir.» ' La ou une certaine théologie libérale se méfie
de toute autorité et de toute obéissance, Herrmann, en théologien moderne, non
sans une certaine sensibilité libérale assurément, mais sans non plus s’iden-
tifier simplement au libéralisme théologique «éclairé», souligne la nécessité de
trouver le véritable objet de /’obéissance chrétienne, car ’obéissance demeure
une dimension inéluctable de la foi*’. L’approche proposée par Herrmann
est la seule a méme d’éviter le pervers jeu de miroirs entre un christianisme
parfaitement éclairé, qui s’imagine pouvoir renoncer a toute notion d’autorité
et d’obéissance, et un christianisme conservateur, traditionnel qui s’efforce
comme il se peut de maintenir I’ancienne doctrine de I’inspiration littérale de
la Bible ou qui éléve la tradition doctrinale a un niveau ultime de normativité.
Ce christianisme conservateur, on le sait bien, se maintient en vie avant tout en

37 W. HERRMANN, art. cit., p. 259-260.

38 Ibid., p. 260: «Dem geschichtlichen Christus, der uns Gott offenbart, gilt unser
Gehorsam.».

3 Ibid., p. 263 : «Also ist in der That der Christus, dessen personliches Leben wir
vor Augen haben miissen, Grund und Inhalt des Glaubens.»

4 W. HErrMANN, «Der Streitpunkt in betreff des Glaubensy, in: Beweis des
Glaubens, 25 (1889), p. 373.

4 W. HERRMANN, art. cit., p. 263: «Wenn der Glaube wirklich die Geburt zu einem
neuen Leben ist, so muss das, was ihm offenbar wird, eine Wirklichkeit haben, von der
der Nichtglaubende schlechterdings nichts sehen kann.»

4 Herrmann (ibid., p. 259) écrit, a juste titre: «Il n’y a pas de foi correctement
comprise sans obéissance envers une puissance qui se tient au-dessus d’elle, qui a
quelque chose de continuellement nouveau a lui dire, et en laquelle elle peut se confier,
alors qu’elle s’embrouille par elle-méme. C’est seulement dans une telle obéissance que
la foi a la force d’élever I’étre humain toujours a nouveau vers un nouveau seuil de vie.
Cette obéissance est due a Dieu seul.» [«Es giebt keinen rechtschaffenen Glauben ohne
den Gehorsam gegen eine {iber ihm stehende Macht, die ihm fortwidhrend Neues zu
sagen hat, und der er sich zuversichtlich anvertraut, wo er sich selbst nicht zurechtfindet.
Nur in solchem Gehorsam hat der Glaube die Kraft, den Menschen immer wieder auf
eine neue Lebensstufe zu heben. Dieser Gehorsam gebiihrt Gott allein.»]



274 CHRISTOPHE CHALAMET

s’opposant a son rival qui 1’obnubile, le libéralisme débridé (c’est le cas de le
dire). La réciproque n’est pas moins vraie : le libéralisme théologique vit de son
opposition a I’orthodoxie ou aux néo-orthodoxies. Mais il est temps d’en venir
a Wolthart Pannenberg.

3. La reprise du débat avec Wolfhart Pannenberg

On remarque a quel point Pannenberg a profité de son étude de la théologie
du XIXc siecle finissant, et plus précisément du débat que je viens d’évoquer,
lorsqu’on lit, dans son Esquisse d’une christologie, parue en 1964, que la
«connaissance du Seigneur présent et vivant ne peut pas étre acquise par
I’expérience actuelle d’un commerce direct avec le Glorifié.» ** Autrement dit,
Pannenberg rejoint Herrmann pour qui le fondement de la foi et de la connais-
sance chrétienne ne peut étre situé «a la droite du Pére». Le Christ glorifié
est objet d’espérance plutot que fondement de la foi*. Il va plus loin que
Herrmann, car il distingue non pas, d’une part, entre «fait historique» a la source
de productions doctrinales ultérieures et, d’autre part, ces productions théolo-
giques, doctrinales ; il distingue pour sa part entre «ce qui s’est pass¢ autrefois»
et «de simples illusions» **. Pannenberg rejoint Herrmann pour affirmer que le
fondement de la foi chrétienne réside dans le Christ lui-méme, et non dans tel ou
tel énoncé, qu’il soit le produit de la réflexion critique et historique moderne ou
de la tradition dogmatique ancienne ou récente *. Mais sa proximité vis-a-vis
de Herrmann s’arréte 1a. Pannenberg ne veut pas retomber «dans la subjectivité
indémontrable des “professions de foi”.»*" Il ne veut pas de quelque «réalité»
que ce soit «dont les non-croyants ne peuvent absolument rien voir» *®. Selon

¥ Esquisse d’une christologie, op. cit., p. 23. W. PANNENBERG, Grundziige der Chris-
tologie, Giitersloh, Mohn, 1964, p. 21: «Aber solches Wissen vom lebendig gegenwér-
tigen Herrn kann nicht durch unmittelbare heutige Erfahrung im Umgang mit dem
Erhohten gewonnen werden.» — On aurait presque attendu de Pannenberg qu’il reprenne,
au lieu de «Umgang», le mot de «Verkehr» — nettement désuet, et déja problématique du
temps de Herrmann, a lire la réaction d’Albrecht Ritschl lorsqu’il prit connaissance du
titre de I’ouvrage de Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott, mais aussi la réaction
d’un adversaire de Herrmann qui I’informait qu’il y a du «Verkehr» dans les gares mais
pas dans la religion ; ¢f. W. HERRMANN dans son article sur «Der Streitpunkt in betreff des
Glaubensy, art. cit., p. 369.

Y Esquisse d’une christologie, op. cit., p. 135: «L’expérience de la gloire du
Seigneur ressuscité n’appartient pas au présent dans la célébration des mystéres, comme
I’affirmaient les gnostiques, mais elle est pour les chrétiens I’espérance de 1’avenir.»

s Ibid., p. 24.

% [bid., p. 11: «Toute opinion christologique reste donc liée a un état déterminé de
la recherche et elle est par principe sujette a révision. Elle se distingue de Jésus-Christ
lui-méme qui est la base de la foi chrétienne, mais qu’aucune formule théologique ne
peut exprimer complétement.»

7 Ibid., p. 7.

% Cf. supra, n. 38.



LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 275

lui, on «admet [...] aujourd’hui que la foi doit avoir “son appui sur le Jésus
historique lui-méme”» (Pannenberg cite ici Gerhard Ebeling)*. La question
se pose alors de «ce qui dans la vie et la prédication de Jésus est 1’essentiel
sur quoi repose la foi» ; il est «indispensable» de «remonter, par-dela les textes
du Nouveau Testament, a Jésus lui-méme» ; le Nouveau Testament n’est pas
seulement un «témoignage», un «kérygme», un «texte de prédication», il est
aussi une «source historique» *°. Et cette «source historique» nous renseigne
sur le «Jésus d’autrefois», qui seul est le «fondement de la confession de notre
foi» et le «fondement de notre foi»°'. Contre Paul Althaus, mais également
contre Herrmann et Kidhler, qui concentraient 1’essentiel de leur attention sur
le «geschichtliche Christus», Pannenberg écrit: «ce qui intéresse la foi, c’est
d’abord ce que Jésus fut.»** Le point de départ de Pannenberg est on ne peut
plus clair: la christologie commence par «l’interrogation sur I’homme Jésus ;
c’est seulement par cette voie qu’on peut s’enquérir de sa divinité.» 33 Pourquoi
ce point de départ ? Encore une fois, et non sans proximité avec Herrmann
dans sa critique de Kéhler et d’autres théologiens de son temps : afin d’éviter de
fonder la foi sur une «illusion» ol nos questions, nos désirs, nos réves auraient
été projetés sur une figure imaginaire 3. Voila qui permet de mieux comprendre
la décision de Pannenberg de découpler la christologie de la sotériologie et de
fonder la sotériologie sur I’étude du Jésus de I’histoire, une étude qui, loin de
concerner des bruta facta, recéle déja en son sein des éléments de sotériologie *°.
L’option d’un point de départ «par le bas» était audacieuse, en 1964, alors que
Bultmann et Barth étaient encore tous deux (mais plus pour longtemps) les
deux principales références théologiques du moment, du moins en théologie
protestante. Barth, d’ailleurs, pergut I’ouvrage de Pannenberg comme une
«grave rechute», une rechute «réactionnaire» vers une maniére d’envisager la
christologie qu’il espérait révolue. La prise de position de Pannenberg contre
Kihler dés le début de son Esquisse d'une christologie lui laissait présager
le pire, comme il I’écrivit, avec sa franchise coutumiere, a Pannenberg, qui fut

¥ Esquisse d'une christologie, op. cit., p. 19.

0 Ibid., p. 19-20.

U Ibid., p. 23: «Mais il est clair dés maintenant que si I’on veut parler de Jésus
comme fondement de la confession de foi dont il est I’objet, comme fondement de notre
foi en lui, il ne peut s’agir que du Jésus d’autrefois.»

2 Jbid., p. 24.

3 Ibid., p. 33.

5% Ibid., p. 50: «Jésus n’a de signification “pour nous” que dans la mesure ou cette
signification s’attache a lui-méme, a son histoire et a la personnalité que révele cette
histoire. C’est seulement s’il est possible de le montrer que nous pouvons étre certains
de ne pas nous contenter d’attacher a sa personne nos questions, nos désirs et nos idées.»

55 Ibid., p. 50-51 : «Le danger est [...] que la christologie soit construite a partir de
la préoccupation sotériologique.» Ibid., p. 49. «[...] la christologie doit partir du Jésus
d’autrefois, et non de sa signification pour nous, telle que par exemple nous la présente
directement la prédication.»



276 CHRISTOPHE CHALAMET

heurté et se sentit incompris. Ce dernier répondit a Barth, six mois plus tard (!),
que les continuités entre eux étaient bien plus grandes que Barth ne I’imaginait *.

Bien entendu, on peut se demander si Pannenberg est bel et bien parvenu a
se débarrasser de toute motivation de type sotériologique au moment de proner
’autonomisation et la priorité de la «christologie» par rapport & la sotériologie’.
Est-il si aisé de découpler les deux ? Ne doit-on pas nécessairement tenir compte
de la «sotériologie» lorsqu’on parle de «christologie» ? Peut-on parler d’une
précédence de celle-ci par rapport & celle-1a ? La tentative, chez Pannenberg, de
refuser toute pétition de principe de type théologique, dogmatique ou sotériolo-
gique, au moment d’étudier la christologie, est-elle réalisable ?

Le fossé qui existe entre les perspectives théologiques de Herrmann, Kéhler,
Barth et Bultmann, d’un c6té, et de Pannenberg de ’autre, sur la thématique
qui nous intéresse a évidemment tout & voir avec leurs manicres respectives
d’envisager I’histoire. Pour les uns, on peut parler de I’histoire a plusieurs
niveaux : il y a la recherche historique et ses résultats, mais il y a aussi I’histoire
vivante, comme on I’a vu. Pannenberg, qui est nettement moins marqué par la
philosophie de Kierkegaard que par celle de Hegel, refuse cette distinction pour
affirmer qu’il n’y a qu ‘une seule histoire. Pannenberg avait bien vu ce fossé,
qu’il signalait dans sa lettre a Barth:

Ma position divergente concernant le sens de la critique historique de I’Ecriture
pour la théologie (malgré certains rétrécissements dans la vision du monde de la
part de la méthode historique moderne) constitue vraisemblablement le signal le
plus net de la modification du climat intellectuel vis-a-vis de votre propre réflexion
christologique. **

% K. BARrTH, Briefe 1961-1968, éd. par J. Fangmeier et H. Stoevesandt, Zurich, TVZ,
1975, p. 281: «Aber auch in Threm Entwurf vermag ich es noch nicht wahrzunehmen,
meine vielmehr, es in ihm bei aller Originalitét, in der Sie ihn gewagt und ausgefiihrt
haben, mit einem schweren Riickfall in eine Denkweise zu tun zu haben, die ich als der
Sache nicht angemessen fiir iiberwunden halten muss und der ich mich nicht wieder
anschliessen kann. Mein Eindruck beim Lesen Ihres Buches begann gleich mit einem
Erschrecken, als ich Sie schon auf der ersten Seite mit einer Ablehnung von M. Kihler
beschiftigt sah, die mich ahnen liess, dass auch Sie — und Sie nun noch in besonderer
Entschlossenheit und Zuspitzung auf einen “historisch” ausfindig zu machenden Jesus —
den Weg “von unten nach oben” einzuschlagen geddchten.» Pannenberg répondit (ibid.,
p. 563): «Dass ich mich ganz verstanden gefuhlt hatte, darf ich freilich nicht sagen. Und
ich habe das schmerzlich empfunden.»

7 Esquisse d’une christologie, op. cit., p. 50: «[...] I’étude de Jésus lui-méme, de sa
personne, de cette personne qui a vécu jadis sur la terre au temps de I’empereur Tibere,
doit précéder [«vorgeordnet bleiben»] toutes les questions concernant sa signification,
toute sotériologie. La sotériologie doit découler de la christologie, ce ne doit pas étre
I’inverse. Sinon, la foi méme dans le salut perd toute sa base.»

58 Lettre a K. Barth du 9 mai 1965, in: K. BARTH, Briefe 1961-1968, op. cit., p. 564:
«Meine andere Stellung zur Bedeutung der historisch-kritischen Schriftforschung fiir die
Theologie (trotz mancher weltanschaulicher Verengungen der neuzeitlichen historischen
Methode) ist wohl auch das hervorstechende Kennzeichen fiir den Wandel des geistigen
Klimas gegeniiber Ihrer eigenen christologischen Arbeit.».



LE FONDEMENT, I’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 277

Et c’est ici que le tournant effectué par Pannenberg dés la fin des années
1950, un tournant qu’il a déployé de maniére trés cohérente jusque dans le
dernier tome de sa Théologie systématique, porte ses fruits*®. La ou certains
théologiens modernes sont un peu embarrass€s par I’événement de la résur-
rection et refusent d’en parler comme d’un événement «historique», méme si
certains, comme Barth, ajoutent que cet événement «s’est réellement passé»,
Pannenberg se fonde sur le grand renversement qu’il opére en postulant la
priorité de 1’avenir et de la fin:

[C]est toujours I’avenir qui décide de ce qu’est une chose. L’étre d’un homme, ou
d’une situation, ou méme celui du monde en général, ne peut pas encore se reconnaitre
d’aprés ce qu’on en peut voir maintenant. C’est seulement I’avenir qui en décidera. ®

Il ne peut des lors suivre Herrmann, pour qui seul le Jésus terrestre, et non
le Christ ressuscité et exalté, fonde la foi. Selon Pannenberg, c’est I’événement
de la résurrection qui fonde non seulement la divinité de Jésus — y compris
rétroactivement, et pas seulement au seul niveau noétique, donc de ce que peut
connaitre I’étre humain, mais ontologiquement —, mais aussi la foi en lui®'. Et
cet événement, a savoir la résurrection, n’est pas seulement accessible a la foi,
au-dela de la recherche historique. En effet, écrit-il en dialogue critique avec
Paul Althaus,

[S]i I’histoire se déclare hors d’état de dire ce qui s’est ‘vraiment” passé a Paques,
la foi I’est encore davantage; car la foi ne peut rien transmettre sur les événements
du passé, qui serait inaccessible a I’historien. Ce qui est contestable dans I’argu-
mentation d’Althaus n’est pas seulement ’affirmation que la résurrection de Jésus
ne peut étre un fait historique, c’est aussi I’idée que la foi doit demeurer un risque.
Cette idée est trés répandue dans la théologie contemporaine.

Pannenberg n’a que faire de tout 1’héritage dialectique, qui concevait la
foi non seulement comme une «reconnaissance» et une «confiance», mais
aussi comme une «audace» (Wagnis). Selon lui, la foi a besoin d’un fondement
«aussi siir que possible» . Ce fondement n’est pas simplement «Dieu», mais

59 Sur la cohérence de la pensée de Pannenberg, ¢f. D. MULLER, «Pannenberg en
pleine maitrise. Un regard rétroactif, constructif et critique», Revue d’éthique et de
théologie morale, n° 259 (2010), p. 108.

8 Esquisse d’'une christologie, op. cit., p. 163. Ou encore, ibid., p. 207: «C’est
seulement 1’avenir qui d’apres la conception biblique décide de I’étre des choses. Ce
qu’elles sont se détermine par ce qu’elles deviennent. La création part donc de la fin, de
’ultime avenir.»

¢ Pannenberg 1’a bien vu (ibid., p. 165): Wilhelm Herrmann «ne voulait admettre
comme fondement de la foi que la personne du Jésus terrestre» [bid., p. 128: «Par sa
résurrection au contraire, non seulement pour notre connaissance mais aussi selon la
réalité, il est déterminé que Jésus est, que, rétroactivement, il était déja auparavant, un
avec Dieu.»

82 Ibid., p. 129.

% Ibid., p. 130; Grundziige der Christologie, op. cit., p. 108: «Der Grund des
Glaubens muss so sicher wie méglich sein.»



278 CHRISTOPHE CHALAMET

bien Dieu dans I’histoire, et donc Dieu médiatisé non seulement dans 1’agir
de Dieu envers le monde mais également dans la reconnaissance de cet agir
par des étres humains. On ne peut donc pas contourner I’épineux probleme du
rapport entre recherche historique critique et foi en se contentant, a la maniére
de Kidhler et de Herrmann, de distinguer entre 1’histoire que peut étudier
I’enquéte scientifique (Historie) et I’histoire «vivante» qui nous atteint dans
notre contemporanéité (Geschichte). Il faut se tenir «prét a examiner sans cesse
les bases historiques de la foi et a réviser la ou c’est nécessaire leurs présenta-
tions existantes.»* Pannenberg voit bien le caractére «trés inhabituel» de ces
affirmations ; mais il est convaincu que, «loin de détruire, si peu que ce soit,
I’assurance de la vérité de la foi, cela ne fait que la conforter» %, car cela permet
de distinguer «le caractére provisoire» du savoir historique et de la conscience
chrétienne «en contraste avec ’avenir définitif de Dieu.» % Nous discernons ici
comment la théologie de Pannenberg, si décisivement orientée vers la futurité
de la fin, lui permet de penser I’ancien probléme du rapport entre histoire et foi
de maniere fructueuse. Si «c’est toujours I’avenir qui décide de ce qu’est une
chose», comme il I’a souvent répété depuis les années 1960, alors le caractere
provisoire, fragmentaire et relatif, non seulement de 1’histoire mais aussi de la
«conscience chrétienne» doit étre reconnu, au lieu de revenir «au dogmatisme
de prétentions absolues a la vérité»®’. Pannenberg admet donc une certaine
validité a la distinction proposée par Herrmann entre «fondement de la foi»
(Grund des Glaubens) et «pensées de la foi» (Glaubensgedanken). Mais 1a ou
Herrmann était convaincu du fait que 1’exégese moderne n’atteint pas 1’objet
de la foi et ne fournit jamais son fondement a la foi, Pannenberg, lui, exprime
une confiance impressionnante a I’endroit du travail historique :

[...] la confiance en Dieu des chrétiens devrait leur donner I’assurance tranquille
qu’aucune critique historique ne peut détruire la vérité de la révélation de Dieu et
que, tout au contraire, c’est aussi des résultats de ’exégése critique et de la recons-
truction de I’histoire de Jésus que doit surgir (kervortreten muss) sans cesse la vérité
de la révélation de Dieu, si celle-ci s’est bien faite effectivement événement dans
I’histoire de Jésus.

L’affirmation, on le voit, est forte : la «vérité de la révélation de Dieu» passe
par I’étude historique, par I’enquéte sur le Jésus de I’histoire. C’est un tout autre
«son de cloche» qui résonne ici, par rapport a la théologie dominante des années

¢ W. PANNENBERG, Théologie systématique, t. 3, op. cit., p. 210,

8 [Ibid.

8 Jbid., p. 211.

§7 [Ibid., p. 210.

8 Ibid., p. 211 (trad. modifiée ; ajout du mot «aussi»). Systematische Theologie, t. 3,
p. 176: «Und was den Gegenstand des Glaubens selbst betrifft, so sollte das Gottver-
trauen der Christen die ruhige Zuversicht begriinden, dass keine historische Kritik die
Wabhrheit der Offenbarung Gottes zerstdren kann, dass vielmehr gerade auch aus den
Ergebnissen kritischer Exegese und Rekonstruktion der Geschichte Jesu die Wahrheit
der Offenbarung Gottes immer wieder hervortreten muss, wenn sie denn wirklich in der



LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 279

1920-1960, comme aussi par rapport a la théologie protestante qui précéda la
Premiére Guerre mondiale. Si Pannenberg a raison de penser, comme Herrmann
et Kdhler I’affirmaient un si¢cle avant lui, qu’aucune critique historique ne peut
détruire la vérité de la révélation de Dieu, ne va-t-il trop loin dans ce qu’il
accorde, positivement, a «I’exégése critique» et a la «reconstruction» histo-
rique ? Est-il juste, en effet, de penser que «c’est aussi des résultats de I’exégese
critique et de la reconstruction de I’histoire de Jésus que doit surgir sans cesse
la vérité de la révélation de Dieu» ? Autant la focalisation de Herrmann sur la
vie intérieure ou personnelle de Jésus était problématique, autant la perspective
de Pannenberg peut sembler trop drastique — malgré 1’'usage du mot «aussi» qui
admet la présence d’autres facteurs ou médiations de «la vérité de la révélation
de Dieu» — concernant la source d’ou «doit» «surgir» la révélation de Dieu.
Hans-Georg Geyer avait déja signalé ce probléeme lorsqu’il affirmait qu’avec
Pannenberg, «il semble que la révélation passée, étant donné que le kérygme
est interprét€é comme un compte-rendu (Bericht), est réduite a un événement
historique du passé auquel on n’accede que par la recherche historique.»
Comment est-ce que «la vérité de la révélation de Dieu» peut surgir d’un travail
qui se veut scientifique précisément en refusant de présupposer ou d’admettre
quelque agir divin que ce soit, et donc en se limitant, au mieux, aux repré-
sentations humaines d’un éventuel agir divin ? Je dirais plutét que, loin de
«surgiry «aussi» du travail historique et de ses résultats, les confours de cette
«vérité» deviennent plus nets au fil de la recherche critique. Mon propos n’a
évidemment rien a voir avec un bannissement de 1’exégése critique, qui est et
reste incontournable pour la théologie aujourd’hui. Mais le surgissement de la
vérité de la révélation, si elle peut effectivement coincider avec I’enquéte histo-
rique (étant donné que cette vérité advient ubi et quando visum est Deo, «ou et
quand il plait a Dieu»), ne dépend pas de cette enquéte. Sinon, les chercheurs
historiens, et ici je reprends une observation faite par Kihler et Herrmann™, et
principalement les spécialistes de 1’exégése biblique, occidentaux avant tout,
seraient les personnes les mieux a méme de discerner ce «surgissement» de la

Geschichte Jesu Ereignis geworden ist.» La traduction frangaise, en omettant de traduire
le mot «auch» («dass vielmehr gerade auch»), radicalise et réduit de maniére indue le
propos de Pannenberg. Certains seront tentés de dire, en lien avec ces affirmations, que
si la science historique trouve un jour le tombeau et les ossements de Jésus, alors la foi
chrétienne serait définitivement invalidée. Cette thése repose sur plusieurs problémes
concernant |’interprétation de la résurrection (qui, méme si elle est résurrection de la
chair, n’est pas réductible a la réanimation et au retour a la vie d’un cadavre), mais
aussi concernant la question qui nous occupe dans le présent article, a savoir celle du
«fondement de la foi».

% H.-G. GEeYER, «Geschichte als theologisches Problem. Bemerkungen zu
W. Pannenbergs Geschichtstheologie» (1962), repris dans: Ip., Andenken. Theologische
Aufsditze, éd. par H. T. Goebel, D. Korsch, H. Ruddies et J. Seim, Tiibingen, Mohr, 2003,
p. 49-50.

™ Cf. supra, n. 24.



280 CHRISTOPHE CHALAMET

vérité de la révélation, ce qui reviendrait & formuler une vision élitaire, voire
gnostique, de la reconnaissance de la vérité de la révélation.

En revanche, Pannenberg a tout a fait raison quand il affirme que la
distinction chere 4 Herrmann entre «fondement» et «pensées» de la foi» sépare
ce qui ne doit étre que distingué. A-t-on acces au «fondement» de la foi tout &
fait indépendamment des «pensées de la foi», comme Herrmann 1’imaginait ?7!

4. Conclusion

Plut6t que d’affirmer que le Jésus historique pré-pascal, la «vie intérieure»
ou la «personnalité» de Jésus, ou alors le Christ ressuscité ou exalté, repré-
sente le fondement de la foi, il est peut-étre plus avisé d’envisager une
pluralit¢ de formes et d’expressions que peut prendre ’'unique fondement de
la foi chrétienne, a savoir la promesse de Dieu telle qu’elle s’est manifestée
et réalisée en Jésus, le Christ, et donc Jésus sous ses diverses facettes, qui
ne I’épuisent jamais, de Seigneur (kurios), de Messie (christos) crucifié et
ressuscité, d’enseignant et de maitre de sagesse (rabbi). La réflexion contem-
poraine sur la question du fondement, du contenu et de 1’objet de la foi devrait,
en outre, étre plus explicitement trinitaire, dans son élaboration, que cela n’¢était
le cas a la fin du XIX® siécle avec Herrmann et Kéihler”. S’il y a rencontre,

" Théologie systématique, t. 3, op. cit., p. 214: «[...] il faut affirmer que nous ne
pouvons saisir le fondement de la foi, la personne et I’histoire de Jésus que toujours
a travers une présentation déterminée, donc dans le milieu de pensées de la foi.» Ici,
la critique de Pannenberg rappelle celle, proposée par George A. Lindbeck dans La
nature de la doctrine, d’une certaine interprétation moderne de Schleiermacher qui ne
tient pas suffisamment compte du fait qu’il n’y a pas d’expérience premiére, pure de
toute médiation doctrinale, linguistique ou culturelle (G. A. LiNDBECK, La nature des
doctrines. Religion et théologie a I'dge du postlibéralisme, trad. M. Hébert, Paris, Van
Dieren, 2002, p. 16, 35-36, 41 et 45-46).

> Je rejoins ici Wilfried Hérle, qui écrit, dans un ouvrage important pour la théma-
tique qui m’occupe : «Das schliesst nicht aus, sondern gerade ein, dass emphatisch von
Gott als dem Grund, Ursprung und Garanten aller Wahrheit gesprochen werden kann und
muss, wobei in dieser Rede die trinitarische Struktur nicht ausser Acht gelassen werden
darf, wenn es nicht zu Unterbestimmungen kommen soll.» (W. HArRLE, «Das christliche
Verstindnis von Wahrheit und Gewissheit aus reformatorischer Sichty, in: E. HERMS
et L. Zak (éds), Grund und Gegenstand des Glaubens nach rémisch-katholischer und
evangelisch-lutherischer Lehre. Theologische Studien, Tuibingen, Mohr Siebeck/Lateran
University Press, 2008, p. 199) Christoph Schwdobel va dans le méme sens, en inter-
prétant Luther: «Der Glaube wird ermoglicht durch Gottes trinitarische Selbsthingabe
an uns, sodass Gottes Sich-geben im Glauben die menschliche Handlungsfihigkeit
wiederherstellt.» (CHR. SCHWOBEL, «Offenbarung, Glaube und Gewissheit in der refor-
matorischen Theologie», in: ibid., p. 230). Le partenaire catholique-romain dans ce
dialogue cecuménique abonde dans le méme sens: L. Zak, «Protokoll der Diskussion»,
in: ibid., p. 587: «Ohne die offenbarende Handlung des dreieinigen Gottes, die sowohl
den Glauben als auch die Kirche erschafft, kann der Mensch nicht erkennen, wer dieser
Jesus von Nazareth ist.».



LE FONDEMENT, L’OBJET ET LE CONTENU DE LA FOI 281

aujourd’hui encore, avec ce que Herrmann appelait la «personnalité» de Jésus,
peut-on passer sous silence 1’action de I’Esprit dans cette rencontre ? Mais de
quel type de rencontre s’agit-il ? D’une rencontre immédiatement donnée, y
compris aux sens ? La théologie devrait tenir compte, bien plus que ce n’était
le cas alors, bien plus aussi que ce n’est le cas dans 1’ceuvre de Pannenberg, du
voilement de Dieu dans son dévoilement. En articulant ensemble le voilement
et le dévoilement, la réflexion théologique pourra entrer en dialogue avec
I’exégese historique et critique, avec la science historique moderne, sans la
craindre, sans se sentir menacée par elle, tout en maintenant 1’acte de foi qui
discerne ce que cette science, a elle seule, ne discerne pas et ne peut, de par
ses propres a priori méthodologiques, discerner. Or ce que la foi discerne, ce
qu’elle reconnait, ce n’est pas simplement, directement, immédiatement, I’acte
d’auto-dévoilement de Dieu, mais cet acte précisément dans son voilement,
dans la «pate humaine» d’événements historiques contingents — cela,
Pannenberg le met bien en évidence. Mais ces événements historiques, et les
travaux historiques concernant ces événements, ne recelent pas en eux-mémes
la capacité de faire «surgir» la «vérité de la révélation». Voila selon moi ce que
Pannenberg n’affirme pas suffisamment, sans doute par méfiance vis-a-vis du
fidéisme, par souci de défendre la rationalité de la foi, mais gommant ce faisant
I’audace, I’inéluctable risque de la foi.



	Le fondement, l'objet et le contenu de la foi chez Wilhelm Herrmann et Wolfhart Pannenberg

