Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 3

Artikel: Le statut de I'église dans son rapport au monde et son rapport a
I'eschatologique

Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 247-261

LE STATUT DE L’EGLISE DANS SON RAPPORT AU
MONDE ET SON RAPPORT A ’ESCHATOLOGIQUE

Lecture critique de la troisiéme partie de la
Theéologie systématique de Pannenberg

PierrE GISEL

Résume

L’article se propose une lecture critique de la troisieme partie, a la fois
preumatologique et eschatologique, de la Théologie systématique de Wolfhart
Pannenberg. Le motif est celui de I’accomplissement avec, centralement, la
question de savoir quel est son rapport aux réalités du monde et a ce qui s’y
inscrit, tant sur sa face séculiere que sur celle de la croyance et de ce qui y
prend corps. La lecture proposée met alors le doigt sur trois éléments : une
compréhension de [’Esprit s articulant aux réalités du monde et de la croyance
sans que soient suffisamment spécifiés les ordres de rationalité de ce qui y est
en jeu a chaque fois ; une surdétermination par le motif de la communion, pour
le social comme pour ['ecclésial ; une objectivation des données de la foi et de
ce qui les fonde (ici non sans un biblicisme surprenant). S’y dessine en creux
une autre maniére de comprendre les réalités de I’Esprit et de l’eschatologique,
esquissée en fin d'article, qui passe par une réflexion a reprendre autrement sur
ce qu’il en est de I’Eglise et de ce qui s’y montre, lieu ici symptomatique.

1. Le questionnement déployé

Je propose ici une lecture critique et décalée du troisiéme volume de la
Théologie systématique de Wolfhart Pannenberg, paru en 1993 en Allemagne
(apres les volumes I et II, respectivement publiés en 1988 et 1991) et en 2013
en traduction frangaise'. Notons que si cette Théologie systématique se donne
en trois tomes, ce ne sont pas a proprement parler des parties différentes,
comme il en va des cinq parties de la Théologie systématique de Paul Tillich
par exemple : chez Pannenberg, I’ensemble se déploie plus linéairement.

Dans cette troisieme et derniére partie est essentiellement en jeu la question
de I’«accomplissement» (Vollendung), ce qui est classique, un accomplis-

V' Théologie systématique 111, Paris, Cerf, 2013.



248 PIERRE GISEL

sement qui reléve de 1I’Esprit, ce qui est tout aussi classique. Et la thématique
est traitée selon une double dimension, sa réalité dans le temps et I’histoire?,
d’une part, et son accomplissement ultime, final ou «eschatologique», d’autre
part («rédemption», Erldsung).

Cette troisiéme partie comprend, et 14 encore classiquement a mon sens,
donc sans surprise, I’examen de ce qu’il en est de la réalité de I’Eglise; c’est
méme le cas pour quasiment les deux tiers des 830 pages du texte*. On y aborde,
légitimement, les questions de son statut et de sa fonction, de son articulation
a ce qui se tient en son amont (le moment ou le fait christologique) et a ce
qui se tient en son aval (I’eschatologique), I’ensemble se présentant selon une
surdétermination par la question ou le fait de Dieu.

En christianisme, il convient de souligner I’importance de ce qui se déploie
a I’enseigne de I’Esprit (Pannenberg y pourvoit) et la spécificité de son lieu
propre, avec ses questions et coordonnées. C’est que le christianisme n’est
pas déterminé par le seul moment christologique*. Un double pdle préside au
contraire a son économie croyante: christologique ef pneumatologique. C’est
dire que I’Esprit n’est ni doublet ou simple actualisation, ni pur prolongement
du Christ. Pour le profiler rapidement, on peut dire qu’en cela, le régime
chrétien n’est pas celui de I’islam, qui tend, lui, a ne connaitre que la Parole ou
que le prophétique, comme un moment surplombant et a «rappeler» toujours,
en récurrence («rappel» est un mot-clé du Coran). Le régime chrétien n’est pas

2 Le registre de I’histoire est, en tant que quel, proprement moderne, de méme que la
réalité de I’Eglise comme «objet propre», ce que souligne Pannenberg, p. 37 sq., a juste
titre & mon sens : 'Bglise n’était un objet spécifique de la théologie ni pour les Péres ni
pour les docteurs médiévaux. Dans ce contexte, notons que 1’orthodoxie luthérienne du
XVII¢ siecle traitait le plus souvent de 1’«appropriation individuelle du salut» avant de
traiter de I’Eglise, cf. p. 41 sq. (selon les auteurs ou les écoles, il peut en aller de méme
des sacrements), une disposition qui se retrouve au XIX® siecle chez Schleiermacher et
au-dela, de méme que le «traité de la grace» précédait I’ecclésiologie chez les catho-
liques, et ce jusqu’au XX° siécle, mais avec changement au milieu du siecle (cf. p.42).
Pannenberg tient pourtant — curieusement ? — que 1’ordre inverse, commengant par
I’Eglise, «mérite d’étre préférén, p. 42 (il la veut certes subordonnée a une considération
du régne eschatologique, p. 43 sq., p. 51, les deux réalités n’étant pas «immédiatement
identiques», p. 48, c¢f. aussi p. 55), sanctionnant ainsi au passage une veine cristallisée
avec Vatican II.

3 Une importance notée et assumée par 1’auteur, des la premiere phrase du volume,
p. 9.

4+ 1l n’y a pas que le christologique, autonomisé et seul instituant, ¢f. p. 18 (en
distinction de Barth, n. 2) et p. 19; ou: «Jésus-Christ n’est [...] pas le fondement de
I’Eglise sinon par I’ceuvre de I’Esprit», p. 32 ; Pannenberg se démarque d’«un fondement
unilatéralement christologique de I’Eglise» et de la conception de I’Eglise comme
«créature du Verbe», qui risque de s’enfermer dans «une approche christologique unila-
térale», p. 34 sq.; il parle de «déficit pneumatologique», p. 36 (mais, attention, il lie ici
ce déficit a «une approche christologique qui ne reconnait I’agir de I’Esprit que dans
la communion des croyants» et en appelle alors a une articulation a «la création» et a
I’«eschatologique», sortant donc de la question strictement «économique» de la foi, de
son statut, de ce qui s’y noue et de ce qui y préside).



LE STATUT DE L’EGLISE 249

non plus celui d’une seule origine fondatrice antécédente comme c’est le cas
en judaisme avec la Torah (rappelons qu’en judaisme, Moise est prophéte?®),
méme si y est ouvert un espace différencié, médiatisé, en I’occurrence, par une
réception (la «Torah orale»).

Sanctionnant le moment spécifique auquel commande I’Esprit, Pannenberg
se différencie ou marque un écart a I’égard de la «théologie dialectique».
Cela s’était déja cristallisé dans le manifeste-programme Offenbarung als
Geschichte, «la révélation comme histoire» — non comme parole seule ou seul
kérygme® —, typique du tournant des années 1960, ici paralléle a Moltmann,
mais autrement mis en place, avec une venue a I’avant-scéne de 1’histoire
justement, selon une veine plus conservatrice chez Pannenberg, plus marquée
a gauche et se voulant proche des théologies de la libération chez Moltmann.

A la différence de Barth, on n’a donc pas affaire, chez Pannenberg, a une
«concentration christologique», ni a un Christ seul «témoin»’, quasi hypos-
tasié (avec un privilege donné a la naissance virginale et a une résurrection ou
¢lévation), hors «proces @ méme la chair», différencié et différenciant. On n’a
pas plus affaire au seul kérygme et a un point de contradiction non levable (un
moment de heurt radical ou de paradoxe), que cristallise la croix.

Mon questionnement, critique, mais peut-étre ou pour une part sur sol
commun — en ce que I’histoire y est aussi a 1’avant-scéne, comme le sont,
par-dela, le réel de la création et I’anthropologique —, porte sur la maniére dont
se noue, chez Pannenberg, la question de 1’accomplissement.

Je ne récuse pas le terme d’accomplissement et en valide méme le moment
et la teneur®, en tension critique avec un accent qui serait porté sur le seul
terme de «salut», a fortiori quand il est joué en un point autonomisé et externe.
Plus précisément, je comprends le «salut» comme inscription dans un proces
déployé, ou il est a déchiffrer et a vivre, toujours a reprendre ou a approfondir a
méme la chair et ’humain (un proces de frappe singuliére a chaque fois), et ou
il est figuralement et narrativement ponctué selon un ensemble différencié que
cristallise la séquence: naissance ou advenue de Jésus, histoire déployée au
cceur du monde (histoire de Jésus et de ce qui arrive a son occasion), Croix,
résurrection, Ascension, Pentecéte’, une séquence qui se profile en outre sur

5 Je ne confonds pas ici judaisme et Ancien Testament bien siir.

¢ A noter la conclusion qu’en tirait Karl Barth: chez Pannenberg, la révélation
deviendrait un «prédicat de I’histoire» ; sur ce point, ¢f. D. MULLER, Parole et histoire.
Dialogue avec Wolfhart Pannenberg, Geneve, Labor et Fides, 1983, p. 187 et 289.

7 Le «témoin véridique», ainsi chez K. BartH, Kirchliche Dogmatik, dans
I’ensemble de IV/3, «témoin» en exceptionnalité et deés le départ ou de toujours en statut
d’«assomptiony.

# 1l ne figure pas par hasard dans le titre de mon livre sur I’Esprit: La subversion
de I’Esprit. Perspective théologique sur ['accomplissement de I’homme, Genéve, Labor
et Fides, 1993.

 J’ai souligné ce déploiement séquencié en lisant la christologie de Calvin,
marquant alors sa différence a I’endroit de celle de Luther, ¢f. Le Christ de Calvin
(1990), Paris, Desclée, 20092,



250 PIERRE GISEL

le fond d’un amont, le réel et I’histoire d’avant Jésus et d’avant le Nouveau
Testament, et d’un aval, I’Eglise, les réalités historiques et institutionnelles
de la vie humaine et sociale de tous, ainsi que, décalée, la donne proprement
eschatologique.

Comment se noue chez Pannenberg la thématique de I’accomplissement ?
L’interrogation peut s’instruire ainsi, se dédoublant selon les deux dimensions
signalées d’entrée: 1’eschatologique se tient-il en continuité avec les réalités
pensées a I’enseigne de 1’Esprit (et, en deca, avec le moment christologique),
une continuité qui peut certes étre différenciée, et disons sans attendre qu’elle
I’est chez Pannenberg, mais qui reste quand méme une continuité ? Ou I’escha-
tologique se tient-il plutot, par rapport aux réalités pensées a I’enseigne de
I’Esprit, et singuliérement par rapport a la réalité de I'Eglise, selon un Aiatus ou
un décalage foncier, ouvrant du coup ou attestant d’une hétérogenéite ?

Pour varier I’angle de vue, et focalisant alors délibérément sur I’Eglise,
comme annoncé dans mon titre: I’Eglise «anticipe»-t-elle le «Royaume de
Dieu», pour reprendre le motif avancé dans les titres du premier chapitre
(«L’effusion de I’Esprit, le Royaume de Dieu et I'Eglise») et du dernier chapitre
du volume («L’accomplissement de la création dans le Royaume de Dieuy) ?
Dit autrement: en quoi et sous quelle modalité peut-on dire que I'Eglise
«anticipe» le Royaume de Dieu ? Autrement encore, formulé critiquement:
I’Eglise s’inscrirait-elle dans un mouvement initié, déployé et a parfaire ? Ou
I’Eglise est-elle au contraire plus fonciérement une réalité du monde, en ressor-
tissant et y assumant au demeurant une fonction requise, et, du coup, son lien a
Dieu et a I’eschatologique est-il fait d’une ligne plus verticale : hétérogéne au
monde ou transversale au réel de la création et de I’histoire ?

Dans le vocabulaire dont use ’auteur: I’Eglise est-elle d’abord «signe»,
ce que Pannenberg dit volontiers et assez souvent, en lien a un motif central
de la Réforme, reprenant une veine augustinienne aussi'’ ? Ou peut-on —
doit-on ? — dire que I’Eglise est plus que signe, étant elle-méme réalisation,
certes alors «anticipée» ', «provisoire» '?, «imparfaite» ', «inaccomplie» '*

' «Signe» devant avant tout «rendre témoignage» («rendre témoignage au monde
de la vérité de I’Evangile», précisé d’entrée, p. 11); ¢f., pour le concept de «signe», p. 50
sq., 57 sq., ici en lien avec Vatican II (a noter: Pannenberg joue de maniére analogue
de la catégorie de «signe», alors en rapport au Régne et donc subordonnant, & propos
de «Jésus-Christ», p. 65 sq.), 66 sq., 69, 71 (avec la précision que le Christ et son [sic]
Esprit n’«accélérent» pas, par I’Eglise, «la réalisation du Royaume dans 1’histoire du
monde», p. 71).

' Pour ce vocabulaire, cf. notamment p. 36, 76, 184, 573, 607, 643 (a propos de «la
Loi divine en Israély», au plan de I’Ancien Testament ici s’entend, dont Pannenberg dit
qu’elle a di «étre congue comme une anticipation de I’organisation a venir du Royaume
de Dieu»).

12 Pour ce vocabulaire, ¢/ notamment p. 15, 37,43, 50, 77 sq., 81, 571, 608, 625 (avec
une perspective de fait inclusive ; touchant une telle perspective, cf. aussi p.800sq.).

1> Pour ce vocabulaire, ¢f. notamment p. 131.

¥ Pour ce vocabulaire, ¢f. notamment p. 131 sq. (et aussi, p. 131: «I’avenir du
Royaume de Dieu est bien déja survenu en Jésus tout en restant inaccompli pour le reste
de I’humanité»).



LE STATUT DE L’EGLISE 251

ou «fragmentée» '°, mais toujours vue selon une ligne qui dit quand méme plus
que signe, ou qui dit, en rigueur, autre chose, pouvant, a mon sens, égarer ?

2. Ce qui me parait problématique et ouvre
un questionnement de fond

Dans un premier temps, je vais relever, 8 méme la lecture du texte
de Pannenberg, une série de notes qui me posent probléme et par rapport
auxquelles j’aimerais marquer un €cart, esquissant du coup les termes d’une
problématique de fond.

a) Touchant l'articulation entre ordre de création et
ordre eschatologique

La premiére série de notes relevées est relative 4 une mise en rapport a
mon sens trop directe entre les réalités du monde et de la vie humaine d’une
part, I’eschatologique de I’autre. Ainsi le fait que I’Esprit peut étre vu et validé
comme se tenant a «1’origine du mouvement et de la vie des créatures» (p. 17).
Ou, analogue, que Pannenberg avance que «la figure fondamentale de 1’agir
de I’Esprit est [...] celle d’une activité créatrice qui fait surgir la vie et le
mouvement», se démarquant ainsi d’un accent mis sur le «don», alors plutot
augustinien (p. 21). Ou, encore, le renvoi, en matiére d’Esprit Saint, au «souffle
de vie donné a tout homme lors de la création» (p. 23). Ou, enfin, I’articulation
de I’Esprit a des «manifestations vitales» de I’humain: la «clairvoyance», le «don
artistique», 1’ «inspiration prophétique» ou le «charisme du souverain» (ibid.).

Chez D’auteur, ce point est assumé, Pannenberg estimant que c’est a tort
qu’est souvent «négligé» le «lien entre les actions sotériologiques de 1’Esprit
dans les croyants et son activité comme créateur de toute vie» (p. 14; c’est moi
qui souligne). Qu’il y ait entre ces diverses réalités une articulation a penser me
parait requis, la seule question est ici, pour moi, de savoir, ou de préciser, de
quel type elle est ou doit étre, et si les deux ordres en cause sont du méme type
ou peuvent €tre mis en série.

Dans la méme veine, Pannenberg écrit que I’«ceuvre de I’Esprit s’accomplit
en continuité avec son action dans la nature comme source de toute vie» (p.32).
Il parle également d’un «accomplissement eschatologique de la création»,
évoquant alors une reconnaissance par I’Esprit de «la vérité universelle pour
tous les hommes de 1’envoi de Jésus» (p. 36). A mes yeux, de telles affirma-
tions devraient — pour le moins ! — étre accompagnées de précisions quant a
leur statut et aux conditions permettant de les dire vraies ou d’en répondre, en
en ayant du coup alors limité la portée et les ayant ainsi transformées.

15 Pour ce vocabulaire, ¢f. notamment p. 64 (et cf. p. 69).



252 PIERRE GISEL

b) Touchant les différences et les singularités inscrites
au ceeur du monde

Une deuxieme s€rie de notes concerne les différences et les singularités
inscrites au cceur du monde, aussi bien au plan des réalités humaines de la
création et de son espace séculier qu’au plan des réalités, tout aussi humaines,
de la foi et de I’Eglise. Il me parait qu’une priorité est donnée chez Pannenberg
a une unité commandant a un ensemble, aussi bien pour les premicres que
pour les secondes (s’y fait voir une surdétermination par le motif d’une
«communion» et, du coup, par la forme d’une «communauté»). Non sans lien
a mon sens se donne aussi a voir une continuité entre, d’une part, ce qui vaut
fondement et finalité et, d’autre part, ce qui traverse et sanctionne les réalités
humaines, que ce soit dans ’ordre ecclésial et croyant ou dans 1’ordre plus
large de la cité, deux ordres un peu trop suturés ’'un a 1’autre au demeurant,
probablement en conséquence de la perspective de fond mise en ceuvre.

Dans 1’ordre des réalités de la foi et de l’Eglise, Pannenberg écrit que
I’Esprit assure le lien de chacun a I’«unigue Seigneur» [entendez: le Christ],
insistant sur le fait «que I’Esprit a été¢ donné a tous les disciples ensemble et
que I’Eglise a ainsi trouvé son commencementy (p. 27 ; ¢’est moi qui souligne).
Dans la méme veine, je releve, sur la méme page, une vision de fond selon
laquelle «chacun est conduit a dépasser sa propre singularité» (analogue en
bas de la page 32), «pour former “en Christ”, avec tous les autres croyants, la
communion de I’Eglise». En contre-point, on pourra enregistrer un accent mis
sur I’«individualité» et la «pluralité» (p. 33), ainsi que, en position de fond,
une valorisation de la «singularité» au plan de I’acte de «foi», non sans, quand
méme, une priorité donnée & I’Eglise et a la médiation qu’elle offre la (p. 152,
168). A I’arriére-plan, il convient de souligner que le motif de la «communion»
apparait chez Pannenberg déterminant, privilégié et récurrent pour penser
I’Eglise, alors non sans recoupement avec un accent fort de Vatican II, validé
(ainsi p. 58 s5q., 142 sq., 614 sq.)"°.

Mutatis mutandis, nous retrouvons le méme motif quand il s’agit de penser
la communauté humaine au plan de la société, Pannenberg écrivant, apres avoir
fait état de différenciations bienvenues entre I’Eglise et 1’Etat: «le probléme
de I’organisation de 1’Etat [a] en fait pour contenu ce qui trouvera son accom-
plissement définitif dans le Royaume de Dieu» (p. 81). Méme si Pannenberg
précise, classiquement et non sans renvoi aux Réformateurs, que 1’unité se fait

16 Sur ce motif, ¢f. le «résumé» donné p. 184 (cf. aussi p. 607 sq.). I’ajoute au
passage que le motif de la «communauté» pour penser 1'Eglise apparait aussi privilégié
chez Karl Barth (je Iai critiquement mis en avant dans «La dialectique de I’Evangile et
de I’Eglise chez Karl Barth. Une surdétermination christologique finalement homogé-
néisante ?», Cristianesimo nella storia 36/2, 2015, p. 403-427).



LE STATUT DE L’EGLISE 253

dans et via la confession commune — et en ce sens selon décentrement sur ce qui
est confess€ '’ —, il n’hésite pas a mettre en parallele la «mission» d’établir le
«droit» et la «paix» d’une part, le «KRoyaume de Dieu» de I’autre (p. 73), alors
que le droit et 1a paix sont des réalités typiquement politiques, au meilleur sens
et classiquement, devant surdéterminer 1’ordre d’un «bien commun» qui est de
régulation et de sanction donnée aux différences intra-humaines, ici irréduc-
tibles, et ainsi a ne soumettre justement a aucun idéal, ni & aucune fin de type
eschatologique, tel le «Royaume de Dieu». Pour tout dire, chez Pannenberg, il
y a moins différence d’ordres, irréductible et liée a des instances et rationalités
différentes, que jeu entre provisoire et définitif, réalisation partielle et réali-
sation pléniere. Ainsi: «l’ordre politique et ’ordre juridique [...] ne donnent
pas encore une figure définitive a la destination de I’homme» (p. 77; ¢’est moi
qui souligne), une précision inscrite dans un contexte qui peut étre a mon sens
sanctionné, mais le pas-encore et la marque d’un non-définitif ne renvoient pas
a une différence d’ordres justement (cf. aussi le méme «pas encore», dans un
contexte analogue, p. 80).

Dans la méme ligne de lecture critique, on notera que Pannenberg écrit,
curieusement a mon sens, parce que non sans mélange des genres: «la loi
mosaique n’est pas la figure définitive de la volonté de Dieu d’établir le droit»
(p. 132). Tout aussi curieux, différent mais renvoyant au méme registre problé-
matique : «la communauté eschatologique des chrétiens ne peut [...] trouver
sa figure absolument adéquate dans aucune organisation politique ici-bas»
(p.628; je souligne ce qui, sous cette forme, me parait étre une précision
aggravante, mais c’est I’ensemble de la perspective que suppose la phrase dont
il faut se démarquer). On lira aussi, analogue pour ce qui touche la perspective
en cause : «le principe de la séparation entre la notion d’Eglise et 1’organisation
politique de la société et ses devoirs est d’abord le résultat d’un développement
ultérieur qui a limité la notion d’Eglise a la vie cultuelle de ses membres»
(p.629); dans la suite, Pannenberg se démarque de la dialectique augustinienne
des deux cités, accusée de «dualisme», ou I’Eglise se trouve «restreinte a la
communauté liturgique des chrétiens», la forme de 1’«organisation politique
[étant] ainsi séparée de la notion d’Eglise», alors qu’il aurait mieux valu
«envisager I’Eglise comme un nouveau peuple tiré des nations».

Sur le rapport au politique, et en ce sens au séculier, il conviendrait de
reprendre en détail I’ensemble du chapitre XIV («L’élection et 1’histoire»), en
portant attention a la maniére dont Pannenberg joue de la catégorie de «peuple
de Dieu» mise en avant a Vatican 1. Cette catégorie est saluée (trés net, p. 615),
tout en ayant précisé qu’elle n’est pas «la caractéristique la plus fondamentale

7 Cf. p. 152, 168, 184 (a noter, paralléle, le renvoi au liturgique, ainsi p. 490
sq., donc A une mise en scéne et en ceuvre également décentrée et décentrante), mais
I’ensemble reste surplombé par le motif d’un «attachement & Jésus-Christ», une figure
qui, comme telle, vaut réalité, me semble-t-il, et avec laquelle on ferait corps), non sans
conscience que devra étre repris le motif d’un «extra se» (p. 184).



254 PIERRE GISEL

de la nature de ’Eglise, ni [...] la plus spécifique» (p. 571; et cf. p. 612). Le
développement montre que Pannenberg la joue de fait comme élargissement
au-dela de ce qu’est strictement I’Eglise («I’idée de peuple de Dieu est plus
large que celle de 1’Fglise», ou: «on utilise le concept de peuple de Dieu
selon une dynamique historique qui déborde I’espace intérieur de I’Eglise»),
Pannenberg allant jusqu’a préciser que le concept en cause «explicite ce que
cela signifie d’étre le Corps [...] du Messie de I’humanité» (p. 613 sq.).

L’élargissement en cause I’est au gré d’une visée unitaire et unifiante.
Apres avoir précisé que le concept de «peuple de Dieu», plus spécifiquement
né de la question du rapport entre peuple «ancien», Israél, et peuple «nouveau»,
I’Eglise, n’était pas 4 comprendre «de fagon additive», Pannenberg écrit en
effet: «le concept de peuple de Dieu n’admet aucun pluriel». C’est qu’il y a
«unicité du peuple du Dieu unique» (p. 615)'. Ou: «!’unité de Dieu et de son
Royaume, vers quoi est dirigée ’espérance eschatologique de la réalisation
d’une communion des hommes entre eux dans la louange du Dieu unique,
réclame I’idée d’un unique peuple de Dieu» (p. 625). Le développement peut
alors conclure sur: «le renouvellement de la notion de peuple de Dieu dans
I’ecclésiologie présente [...] un potentiel pour de nouvelles réponses [...] a la
question de la relation entre I’Eglise et I’organisation politique» (p. 630; c’est
moi qui souligne; on notera, p. 631, quelques précisions a mon sens inqui€-
tantes touchant la différence de I’Etat séculier et de 1'Eglise, une différence
alors plus rapportée a une nécessité de fait, moderne et européenne, qu’a une
posture théologique de fond, au moins au plan de la visée).

Parallélement, Pannenberg a de fortes paroles sur la nécessité d’une Eglise
(pour ma part, a élargir a I’instance religieuse) a coté de I’Etat et selon une
nécessité propre («spécifiquer, p. 81), ainsi p. 77, 79, 81-83, mais cette affir-
mation ne va pas sans déclarations & interroger critiquement dans le parallé-
lisme des fonctions et tout particulierement dans la subordination a une finalité
commune.

Notons encore une validation unilatérale, et présentée quasiment comme
allant de soi, de I'universalité et de tout dépassement des particularités, non
sans montrer au passage une incompreéhension, de fait une disqualification, de la
position juive (ici, de I’ Ancien Testament, dépassé par le Nouveau) '°. Au reste,
Pannenberg travaille beaucoup selon une visée de «totalité». Olivier Riaudel
le pointe critiquement dans le dernier point de sa thése avant la conclusion

18 A noter, dans ce contexte, ce que Pannenberg dit de Paul : «I’Apbtre n’a pas pensé
un “chemin particulier” pour Isragl vers le salut eschatologique», p. 618, I’accent étant
mis par Pannenberg sur le fait que la «nouvelle alliance» est «eschatologique» et qu’a ce
titre, elle renouvelle «I’ancienne relation d’alliance» passée entre Dieu et Israél, p. 619,
«1’ancien peuple de Dieu» devant étre en fin de compte «uni a I’Eglise de Jésus-Christ»,
p. 620.

9 Sur le rapport Eglise-Israél, ¢f. le chapitre XIV : «L’élection et I’histoire» (j’en ai
déja évoqué quelques aspects ci-dessus, a propos de I’examen du concept de «peuple de
Dieu» et de ’'usage qu’en fait Pannenberg).



LE STATUT DE L’EGLISE 255

finale, sous le titre «Evaluation du lien entre les thémes de 1’eschatologie et de
la totalitéx» 2°.

¢) Touchant une maniere d’objectiver 'objet de la foi
et touchant un rapport a la Bible

Une troisiéme s€rie de notes de lecture a trait au statut de ’objet de la foi, a
mon sens frauduleusement ramené au statut qui est celui des objets du monde?!
(méme s’il s’agit d’un monde sur-naturel) et alors en décalage de la longue
tradition patristique et médiévale. Je m’y inquiete aussi du type de rapport a la
Bible, tout aussi frauduleux. Les deux aspects mis en cause ne sont bien sir pas
sans cohérence et sont tous deux symptomatiques.

Pour le premier aspect — le statut des objets de la foi —, je note que
Pannenberg souligne et assume que «ce qui caractérise spécifiquement la
connaissance de la foi est enticrement fond¢ dans son objet et non dans la
fagon dont elle est pergue» (p. 33)*. Pannenberg écrit aussi que «la foi est
une maniére de se rapporter a la vérité, comparable en cela a la connaissance
et au savoir» (p. 186)%, un énoncé a mettre néanmoins en balance avec: «la
foi elle-méme n’est pas une simple prise de connaissance ni méme seulement
une adhésion a une doctrine» (p. 189) et avec une vision de la foi comme étant,
spécifiquement, rapport & Dieu (p. 191 sq., avec renvoi tant a Luther [et p. 197]
qu’a Thomas d’Aquin).

Quant au renvoi a la Bible, il est souvent — trop souvent — de type
franchement «bibliciste» (la théologie comme transposition de la Bible), voire
pire, confinant a un type «fondamentaliste», quant a la posture, s’entend, bien
stir, non quant aux modalités, puisque le travail historique critique est intégre,
sans probléme de principe sur ce point.

Ainsi, lisant que «les représentations de I’Esprit-Saint par le Nouveau
Testament ne sont pas du tout homogénes» (p. 19), ’on ne peut manquer,
surpris et songeur, de s’interroger: quelle peut bien étre la pertinence de cette
remarque ? Et, pour commencer, si ces «représentations» étaient «khomogenes»,
qu’est-ce que cela changerait ? En outre, serait-ce un gain ?

2 Le monde comme histoire de Dieu. Foi et raison dans l'ceuvre de Wolfhart
Pannenberg, Paris, Cerf, 2007, p. 393-411. Sur cette question de la totalité, ¢f. aussi
D.MULLER, Parole et histoire, op. cit., p. 241, 245.

2l Le point rejoint, me semble-t-il, ce que notait D. MuLLER dans la rubrique
«Pannenbergy de I’ Encyclopédie du protestantisme (P. GiseL et L. KAENNEL éds), (1995),
Paris/Genéve, PUF/Labor et Fides, 2006, disant que Pannenberg entendait probablement
«trop prouver», p. 1033.

22 On rappellera a ce propos la critique instruite par Eberhard Jiingel en 1975; a ce
sujet, cf. D. MULLER, Parole et histoire, op. cit., p. 194-198. )

3 En contre-point, on se reportera a I’accent mis sur un «fondement» que «I’Eglise
et ses membres» ont «en dehors d’eux-mémes», p. 35.



256 PIERRE GISEL

Poursuivons. En référence a | Samuel 16, Pannenberg écrit: «il est dit
explicitement que I’Esprit du Seigneur demeurait sur lui [David]» (p. 23). Je
souligne ici I’adverbe, dont la présence est 2 mon sens aggravante. Que faire,
ensuite, de la remarque de Pannenberg a propos de Pentecote (quasiment en
forme de regret !): «il est difficile de déterminer le noyau historique de 1’évé-
nement» (p. 28) ? Dans le cas contraire, serait-ce mieux ? Pire ? Et, alors, en
quoi ? (cf., analogue, p. 30, la remarque a propos de la «date» de la premiére
Pentec6te). Je note également la remarque signalant que les Péres n’ont pas
toujours suivi «la clarté [!] qu’offraient les témoignages néotestamentaires» et
ont parfois «estompé» tel ou tel point (p. 52), alors que, d’abord, les Peres et la
Bible ne sont de fait ni plus ni moins «clairs» les uns que les autres, et, ensuite,
qu’est-ce que cela voudrait dire qu’ils sont «clairs» ? Enfin, pire a mon sens, la
précision ou le veeu que, pour clarifier 1’attribution du concept de sacrement a
I’Eglise (ici en lien avec Vatican II), «il faut d’abord déterminer [...] le concept
néotestamentaire de mysterion-sacramentumy (p. 60), ce qui saute allégrement
par-dessus les ordres de pertinence, tant au plan des différences historiques des
concepts qu’au plan de leur validation théologique propre, pour ne rien dire
de leur validité anthropologique, qui doit de droit étre incluse a mon sens, en
bonne théologie sacramentaire, a un ordre qui, rigoureusement, ne peut étre
touché au plan biblique. Qu’il y ait, en christianisme, du sacrement suppose
en effet un ordre propre d’institutionnalisation — chrétienne —, greffée sur
des opérations qui plongent en amont, I’ensemble devant étre pense, théolo-
giquement justement, ce qui n’a rien a voir avec une référence alléguée, ici
biblique. Dans le méme ordre, on notera la recherche d’un fondement biblique
au baptéme (p.373 sq.)** et la maniére de le faire, voire, et c’est aggravant, la
recherche d’une «institution [...] par Jésus lui-méme» (p. 375); on pourrait
avancer que cette recherche est mise en balance avec le renvoi au baptéme
de Jésus par Jean-Baptiste, alors vu comme «archétype» (p. 377 sq.), mais
il n’y a pas, dans le texte, trace d’un écart de validité argumentative d’une
considération a 1’autre.

3. Points pouvant ou devant étre salués positivement

Dans un second moment de lecture, je vais relever, toujours a méme le
texte, deux points que je salue positivement, méme s’ils me paraissent

2 Plus largement, a propos de tout sacrement, p. 450 (et cf. p. 485, 488); a I’inverse,
Thomas d’Aquin tenait que «seul Dieu peut instituer un sacrement», comme le signale
Pannenberg a la p. 452 (c¢f. aussi p. 456, mais avec le glissement, typique et symptoma-
tique, 2 mon sens, du «en Jésus-Christ» au «par Jésus-Christ»). Sur les difficultés de
cette 1égitimation biblique et les «stratégies» pour en sortir (qui sont 2 mon sens plus
lourdes de sens que de simples expédients, quoi que 1’on pense de leur teneur concrete
a chaque fois, le recours & une sacramentalité de l’Eglise, du coté catholique, le renvoi a
I’efficacité propre a la Parole, du coté protestant), cf. p. 454-461.



LE STATUT DE L’EGLISE 257

néanmoins conduire, 1’un et I’autre, & quelques interrogations critiques quant
aux modalités de leur mise en ceuvre.

Ainsi, d’abord, le fait que Pannenberg souligne 1’«espace» dans lequel
se constitue une «autonomie personnelle» de 1’Esprit dans le rapport au Fils
et au Pére (p. 26), a valider a mon sens, dans 1’ordre ici en cause, s’entend,
contre un pur scheme de réciprocité dans le «lien d’amour», du Pére et du Fils,
ou du Fils et du Pere. Prenons toutefois garde, 1’espace propre que constitue
pour sa part le monde comme lieu d’advenir des singularités de chacun ne me
parait, globalement, pas assuré¢ au méme titre, comme s’il était aspiré dans le
mouvement d’un eschatologique unitaire et unifiant (aspiré par et en Dieu ?).
Par-dela la différence insuffisamment marquée entre réalité du monde d’un
coté (la «création»), et proceés d’un advenir devant et selon Dieu de I’autre
(le «salut», ou le christologico-pneumatologique), se tient un traitement du
Dieu trinitaire ne posant pas de différence d’ordres assez nette entre 1’ad extra
(I’«économique») et 1’ad intra (le en et pour Dieu)?, au profit unilatéral d’un
amour réconciliateur et intégrant: il n’y a dés lors finalement pas, posé chacun
pour sa part, un Dieu consistant en lui-méme d’une part, un réel consistant en
lui-méme de I’autre, dont la différence seule permet, au ceeur de I’histoire et
de [’humain, un proces selon théo-logalité, un proces alors transversal au réel,
le subvertissant et le transformant (le «relevant», autrement), non le totalisant
(en théologie chrétienne, il y a du surcroit et de la perte, et cela suppose du
«tiersn, le «tiers» du réel et de ses histoires propres, comme le «tiers» d’une
représentation ou de mises en scéne qui en répondent).

Second point, tout au long et comme donne de fond, je reléve une considé-
ration de I’histoire et de I’humain comme n’étant pas refermés sur eux-mémes
(c’est pointer 1a leur structure «proleptique»): les données en sont vues
comme fonciérement «extatiques» (cf. p. 185), polarisées et travaillées par de
I’infini, de la transcendance, du dépassement (notons que c’est ce qui permet a
Pannenberg de mettre I’accent sur le pole de la fin, 1’eschatologique pour I’his-
toire du monde ou, analogue, la résurrection pour I’histoire de Jésus-Christ).

Cet agencement a pu étre critiqué comme renouant fautivement avec le
schéme d’une «théologie naturelle»® (une critique portée par un héritage
venant de la «théologie dialectique»). En christianisme, il convient pourtant, a
mon sens, de montrer que la vérité attestée et proclamée — flt-elle en décalage
et lourde d’un potentiel critique, voire subversif — s’articule aux données du
créé et de I’humain pour les porter a leur vérité (certes, leur vérité devant et
selon Dieu, et une vérité sur laquelle nous ne cessons de nous méprendre ou
de nous abuser) et que ce qu’il en est du cré€ et de I’humain ne s’en trouve pas
aliéné, mais bien restitué, ou «révéléy», et accompli. Par ailleurs, lorsque Barth

3 Sur ce point, on relira le vol. 1 de la Théologie systématique, Paris, Cerf, 2008,
p.17-18, 382-387, 400-401, 422, 425, 432-435, 474, 497, 503-504, 523-525, 573.

% K. KocH parlerait de «théologie philosophique», cf. Der Gott der Geschichte.
Theologie der Geschichte bei Wolfhart Pannenberg als Paradigma einer Philosophi-
schen Theologie in 6kumenischer Perspektive, Mainz, Griinewald, 1988.



258 PIERRE GISEL

dénonce une propension «religieuse» a 1’absolu inscrite au coeur de I’humain,
pour en dire le négatif (une idolatrie qui est auto-idolatrie ou auto-justification),
n’est-ce pas en méme temps sur cette propension méme que se greffe de fait
la vérité de I’Evangile, certes pour la casser, mais faisant en méme temps
apparaitre, en creux, une force qui, méme répudiée, et ici sans reste, participe
de la vérité de ce qui est mis en avant et de son opérationnalité ? Et ne doit-on
pas dire de méme, a propos de Bultmann (pour prendre I’autre figure-type
de la «théologie dialectique» dont se démarque 1’entreprise de Pannenberg),
qu’il n’y a pas d’humanité hors «décision» d’existence, sur fond contingent et
ouvert, et que cela vaut pour fous, méme si ce n’est que par irruption d’altérité
que cette décision peut se cristalliser ou s’opérer en vérité ?

Pour ma part, je valide la vision d’une histoire et d’un humain ouverts,
ainsi que la tentative, requise et légitime, d’y articuler le théologique, comme
la pastorale d’ailleurs ; mais cette validation touche la visée ou I’intention. Une
question demeure en effet quant aux modalités. En I’occurrence : est-ce que
le pole de la fin n’est pas, chez Pannenberg, trop desserti du processus méme
dont il est la fin (la fin n’en serait ainsi pas n moment, mais, en tant que telle
et en elle-méme, et alors comme achévement, la vérité) ? Ce pdle de la fin
n’est-il pas, du coup ou en méme temps, trop totalisant, unitaire et unifiant, ce
qui le préceéde et se noue pour lui-méme ne pouvant qu’étre vu comme «antici-
pation», «provisoire», et non comme constitutif de la verité en jeu ? Ce pdle
de la fin n’est-il pas ainsi trop extérieur (en fin de compte hétéronome) ? Dit
autrement: ce pole n’est-il pas insuffisamment marqué de théo-logal, tendant
dés lors a étre objet d’une affirmation quasiment en forme de connaissance ?
Ou, pour varier encore, la «futurité» (Zukiinftigkeir) ne se tient-elle pas la dans
un rapport trop juxtaposé ou trop en contiguité du temps qui passe, trop en
continuité linéaire ou trop en homologie de fond*’, comme le méta-physique
pouvait étre juxtaposé et homologue au physique ?

4. Esquisse d’une position marquant écart

Ce que j’ai choisi de profiler de Pannenberg jusqu’ici, avec notes critiques
et marques de désaccords, anticipait ce que je vais rassembler dans ce dernier
point.

Il convient, pour commencer, mais cela conditionne I’ensemble, de mieux
marquer la différence des ordres du monde d’une part, de Dieu de I’autre, avec
les réalités qui y sont en cause, leur teneur propre et ce qui peut constituer leur
finalité. Il y aura également — c’est pour moi lié, ou en est entrainé — a ne pas
télescoper «trinité immanente» et «trinité économique», ou ce qu il en est de

27 Dans les mots de Pannenberg, on touche ici a la question du type de rapport entre
la «prolepse» et I’eschatologique et, par-deld, ce qu’il en est de cette «prolepse».



LE STATUT DE L’EGLISE 259

Dieu en lui-méme (en statut d’ultime) et ce qui se passe a méme le monde dans
le rapport a Dieu®.

Sur cet arriére-fond, il convient de mieux souligner que I’Eglise est de bout
en bout une réalité du monde, y assumant une fonction humaine et sociale a
penser et & valider, une fonction a prendre en charge selon une perspective et
une forme propres bien siir. Cette fonction est, d’abord, de symbolisation du
monde et de I’intrigue humaine, de mise en scéne et de proposition donnant
orientation, avec offres de ritualisation, ou se noue en rapport et exposition
aux autres — et ainsi en partage? — de I’identité, singuliére. Et cette fonction
est, ensuite, de convocation du sujet a €tre, en en balisant un chemin possible,
convocation a étre singulierement et en fin de compte en dissidence, plus
qu’a épouser une réalité donnée ou a I’accomplir, au risque de se fondre en
totalit¢ indifférenciée. La fonction est propre (ce n’est pas celle du politique,
ni du savoir, ni de I’éthique, etc.), et la maniére d’en répondre ne peut qu’étre
singuliere (non par défaut, mais constitutivement). En ce sens, il y a lieu
de se démarquer, sans reste, de toute maniére de voir l’Eglise en forme de
société, en fat-elle, au titre d’'une communauté, une anticipation, une forme
inchoative encore imparfaite ou la proposition d’une figure idéale possible*’.
On aura compris qu’en lien et conséquence, la différence des ordres religieux
et politique sera ici sanctionnée et pensée de la maniére la plus nette (quels
que soient, au fait et au prendre, les croisements et les conflits possibles de
leurs réalités effectives®'). Cette différence est irréductible et positive, des deux
cotés: du coté du religieux comme du c6té du social et du politique, dont les
taches respectives et les «intéréts» en jeu different, réclamant a chaque fois leur
mode de régulation.

Au plan de I’«économique» (plan de la doctrine, a I’interne du christia-
nisme), on veillera & ne pas rapporter I’Eglise au moment christologique comme
si ce qui s’y noue en était une prolongation ou un effet direct, alors qu’elle

% Jai déja souligné ce point, qui réclame que soit reprise la question de Dieu
comme tel par-dela toute «concentration christologique», ce maitre-mot des barthiens,
dans «Comment poser et traiter la question de Dieu ?», in «Gabriel Widmer: Dette et
reconnaissance» (P. GISEL et B. RORDORF €ds), Revue de théologie et de philosophie 145,
2013/11, p. 109-127.

2 Jerenvoie ici aux travaux de Jean-Luc Nancy touchant au «communy, un motif qui
sous-tend le collectif Penser en commun ? Un «rapport sans rapporty. Jean-Luc Nancy
et Sarah Kofman lecteurs de Blanchot (1. ULLERN et P. GiseL dir.), Paris, Beauchesne,
2015 (avec critique d’une sur-ordination par le motif d’un «communautaire» de prove-
nance chrétienne).

% Je reprends ici ce que je mettais en avant dans «Statut et place de I’Eglise, en
compréhension interne et face a la société. Regard critique sur le motif de I’Eglise comme
sacrement», in Pourquoi I'Eglise ? La dimension ecclésiale de la foi dans I’horizon du
salut (Ch. THEOBALD dir.), Paris, Bayard, 2014, p. 197-217, ici p. 211, un texte qui se tient
assez directement derriére 1’ensemble du présent article.

31 Des conflits gérables — ce qui ne veut pas nécessairement dire qu’ils seront
atténués — seulement si les ordres de pertinence en jeu sont clarifiés, de part et d’autre,
et pour chacun.



260 PIERRE GISEL

est le moment différé et aux coordonnées propres de ce qui s’y cristallise et
s’y donne a voir en termes d’enjeux touchant I’humain et le divin au cceur du
monde. L’Eglise sera vue comme décalée de la figure du Christ valant instance
de détermination, et elle prendra place dans une économie structurée et a méme
le monde, ou elle assume et assure une réalité consistante et selon des articu-
lations & spécifier. Au surplus, chacun des deux moments de 1’économie consi-
dérée — de détermination passée et de geste a inscrire en incarnation présente
— est travaillé de ce qui le dépasse, lui est irréductible, s’y tient en exces et le
déborde, parce que lui étant foncierement hétérogene.

Ici me parait devoir étre récusé, chez Panenberg, et sans reste, le rappro-
chement quasiment en équivalence du Christ et de «son» [?] Esprit, ou 1’assi-
milation du «Christ Ressuscité» et de 1I’«Esprit» ; un rapprochement a récuser
au plan d’un économique dont il y a lieu de maintenir le déploiement diversifié,
inscrit au coeur d’un réel autre et le décalant, mais un rapprochement proba-
blement rendu justement possible, dans la perspective de Pannenberg, parce
qu’on y touche a I’«eschaton» selon linéarité, continuité et teneur homologue,
ou que les points en cause (le Christ, I’Esprit) sont, en tant que tels, points de
1’ «eschatony.

Ce qui se tient au fondement de I’Eglise, en balise et en travaille la donne,
a un statut d’extériorité en asymétrie, non seulement d’antécédence sur une
ligne de fondation directe. C’est que le schéma a valider, en matiére pneuma-
tologique comme en matiére christologique d’ailleurs, est celui de renvoi a et
d’attestation d’un hétérogéne d’une part, et de réalités prenant corps a méme
la chair du monde et faites des données du monde de 1’autre, non celui des
différenciations internes a un déroulement un et valable en lui-méme (techni-
quement, I’Esprit ne sera pas posé comme réalité en lui-méme, en lien a un
Christ posé en lui-méme, mais les deux moments qu’ils figurent renverront,
I’un et I’autre et différemment, au Dieu qu’ils ne sont pas). '

Quant 2 sa teneur, on coupera avec une vision ou I'Eglise serait «signe et
instrument» de ce que met en avant Lumen Gentium, du Concile Vatican Il : une
«union intime avec Dieu» et une «unité de tout le genre humain» *2. Tout bien
considéré, c’est 1a en effet une vision traversée non seulement d’un optimisme
déconcertant (qui nous frappe certes plus fortement un demi-siecle plus tard),
mais d’une visée pernicieuse, a vrai dire folle. Que peut étre en effet, concre-
tement, viser 1’«unité de tout le genre humain», alors que seules les différences
sont fécondes et que, littéralement, elles seules permettent au sujet d’exister ou
de naitre a lui-méme ? Et que peut étre une «union intime avec Dieu», alors
qu’est d’abord en jeu le destin du sujet humain, dans sa particularité ? Au total,
la vis€e signalée ne peut pas ne pas résonner comme une visée selon I’ordre —et
le désir — du monde, ou selon mondialisation. ..

32 «Constitution dogmatique “De ecclesia” ("Lumen Gentium™)», promulguée le 21
nov. 1964, in H. DENZINGER, Symboles et définitions de la foi catholique, Paris, Cerf,
1996, p. 863.



LE STATUT DE L’EGLISE 261

L’Eglise — sous la réalité de I’Esprit qui surdétermine le travail qui y est a
I’ceuvre et en cristallise la réalité — est lieu de singularités, dont favoriser ou
permettre 1’avénement. Lieu propre et consistant, ou se dit et se raconte une
intrigue de I’humain dans le monde. L’Eglise renverra ainsi a un hétérogéne au
social, tout en y étant articulée selon une pertinence a rendre fructueuse. Pour le
meilleur, mais un meilleur qui n’est pas celui de la logique du monde .

La, comme 1l en est de tout autre lieu ou moment pensé a 1’enseigne de
I’Esprit, y compris celui des existences se nouant en données de vie personnelle
ou «spirituelle, I’Eglise n’est pas transparente a son principe, mais réalité
propre, consistante et décalée, et ainsi occasion d’advenirs autres. Du coté du
monde, elle assure une fonction spécifique, a retrouver et a penser, autre que
I’organisation optimale du social — un social du coup également a repenser —,
méme s’il y a entre eux compatibilité, une compatibilité n’excluant pas heurt
et contestation, précisément en ce que les ordres en cause sont hétérogeénes
et non repliés 1’un sur 1’autre, ni originairement, ni intra-historiquement, ni
ultimement.

3 11y a une limite de I’Eglise quant a sa fonction (elle n’est pas société in nuce,
doublet ou en différence de degré, non de nature); et elle regoit méme la symbolique et
les rites, singuliérement les sacrements, comme, a la fois, relevant de I’anthropologique
et venant «de Dieu» (peut s’y jouer un rapport a Dieu, dans leur fait méme).



	Le statut de l'église dans son rapport au monde et son rapport à l'eschatologique

