Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 2

Artikel: L'état comme ame, le citoyen comme soumis et comme résistant
Autor: Stetter, Jack

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 185-205

L’ETAT COMME AME, LE CITOYEN COMME SOUMIS
ET COMME RESISTANT

JACK STETTER

Résume

Nous cherchons ici a étudier la signification du fait qu'un Etat, chez
Spinoza, peut se comprendre intégralement comme étant une «dmey singuliére.
Nous montrons en quoi cette compréhension de I’Etat comme «Gmey permet
d’expliciter les éléements centraux de la théorie de I'obéissance chez Spinoza,
et en quoi le succes du projet politique spinoziste n’est envisageable que dans
cette perspective. Nous soulevons en conclusion un paradoxe: Spinoza écrit
(TP 3/8) que nul ne céde de sa faculté de juger; et, tirant sur ce fil, nous
montrons que Spinoza y aborde de fagon discrete et indirecte la possibilité de
la disparition de I’Etat, dans la mesure méme oil il aura réussi a encourager
[’obéissance et a faire en sorte que «l’amey de tous devienne un bien commun.

— «Es ist kein rechter Ort nicht auch, der eines Manns ist.»
Holderlin, Antigone

Fondation

Une des théses sous-jacentes tres curieuses du Traité politique est qu'un

~

«Etat» (ou une «souveraineté») (imperium) est a concevoir comme une
puissance de penser, ¢’est-d-dire comme un mode fini de 1’attribut pensée
ou comme «une seule dme» (una mens)'. Cependant, bien que plusieurs
chercheurs aient problématisé en quoi «1’Etat, selon Spinoza, est un Individu

! Nous avons choisi de suivre et de citer I’édition et traduction du Tractatus politicus
de C. Ramonp (Paris, P.U.F., 2005), bien que nous ayons toujours eu sous les yeux la
belle traduction de B. Pautrat (Paris, Allia, 2013), que nous remercions pour tout son
enseignement concernant la philosophie de Spinoza. Nos citations sont ainsi indiquées :
«[...] tous conduits comme par un seul esprit» (7P 2/16 107 16). Cela veut dire: Traité
Politique (¢d. Ramond) chapitre 1l paragraphe 16 page 107 ligne 16. Nos références
a Ethica sont toujours basées sur la traduction de B. Pautrat (Paris, Seuil, 2010). Le
Tractatus theologico-politicus que nous utilisons est celui de J. LAGREE ET P.-F. MOREAU
(Paris, P.U.F., 1999). Par souci de cohérence et de consistance, nous avons opté pour
le maintien de la traduction, suivant 1’avis de Ramond (¢f. sur ce point, note 26 au
ch. 2 de son édition du TP, p. 282-283), de mens par «ame» (et non pas par «esprit»).
Cependant, de son coté, Pautrat traduit mens par «esprit» (et non pas par «dme»); d’ol
la réapparition du mot «esprit», lorsque nous citons la traduction d’Ethica par Pautrat.



186 JACK STETTER

au sens de Spinoza» (Matheron)?, personne, a notre connaissance, n’a pris le
soin d’examiner en quoi un Etat serait autant, et peut-étre davantage, une chose
mentale individuelle qu’une chose corporelle individuelle.

Déja dans sa fagon d’indexer les notions d’Etat, de souveraineté et de
droit a celles de puissance et de multitude, Spinoza nous indique que vouloir
comprendre la réalité étatique comme une réalité mentale n’est pas sans
droit de cité. On lit que le «droity (jus) de «I’Etaty (imperium) (c’est-a-dire
du «Souverain» ou «des puissances souveraines» [summarum potestatum)?)
«n’est rien d’autre que le droit de nature lui-méme, déterminé par la puissance
non de chacun mais de la multitude lorsqu’elle est conduite comme par une
seule Ame (quae una veluti mente ducitur)»*. Autrement dit: la puissance ou le
droit de I’Etat, c’est (nous retraduisons):

2 On se reportera notamment aux études suivantes: E. BaLBAR, «Individualité et
transindividualité¢ chez Spinozax, in: Architectures de la raison. Mélanges offerts a
Alexandre Matheron, Lyon, ENS éditions, 1996, p. 35-46 ; A. MATHERON, «L’Etat, selon
Spinoza, est-il un mdlwdu au sens de Spinoza ?», in: Id., Etudes sur Spinoza et les
philosophies de I’dge classique, Lyon, ENS édiitons, 2011, p. 417-435; P.-F. MoREAU,
Spinoza: Lexpérience de [l'éternité, Paris, P.U.F., 1994, p. 441-459; L. C. RicE,
«Individual and Community in Spinoza’s Social Psychology», in: Spinoza, Issues and
Directions. The Proceedings of the Chicago Spinoza Conference, Leiden, Brill, 1997,
p- 271-285.

3 Comme I’explique C. RAMOND par une analyse lexicologique dans son Dictionnaire
Spinoza (art. «souveraineté (summa potestas, summae polestates, imperium)», Paris,
Ellipses, 2007 : «le résultat des analyses du terme imperium rejoint donc celui obtenu
en analysant I’expression summa potestas : une doctrine de la «souveraineté» est incon-
testablement présente chez Spinoza, et clairement définie comme 1’alliance d’un droit et
d’une puissance, sans jamais se réduire a I’un ou a I’autre. Et cependant on ne parvient
a la mettre en évidence, a partir du latin, qu’en faisant, ici ou 13, des entorses au principe
d’équivalence terme & terme dans la traduction». Nous tolérons, nous aussi, quelques
«entorses» quant & ’exactitude de notre choix de termes; le lecteur attentif remarquera
que, pour nous, un va-et-vient entre «souverain» (ef al.) et «Etat» comme vocables ne
s’explique que par le fait que, pour Spinoza, la réalité de I’ Etat est telle que si I'Etat n’est
pas souverain, il n’est pas un Etat du tout. Rappelons au passage que B. PAuTraT, dans
la préface de sa traduction du 7P intitulée «Pourquoi retraduire le Tractatus Politicus 7»
(op. cit.), soutient a son tour que le vocable imperium (c’est-a-dire : «commandementy,
«autorité», «empire» et bien siir «Etat») est d’une richesse conceptuelle trop large pour
ne pas en effet subir d’entorses lorsqu’on le traduit en frangais.

4 TP 3/2 113 13-16: [...] imperii seu summarum potestatum jus nihil esse praeter
ipsum naturae jus, quod potentia, non quidem uniuscujusque, sed multitudinis, quae
una veluti mente ducitur, determinatur. Afin de saisir toute I’ampleur de ['usage de
cette expression («conduite comme par une seule dme»), on se référera au Glossaire,
extrémement utile & cet égard, de Ramond dans son édition du 7P (p. 313-340, p. 319
pour (duco), «conduire»). Plusieurs commentateurs, comme nous 1’avons déja indiqué
(cf. supra, n. 2), ont examiné cette expression («conduite comme par une seule dme»),
effectivement récurrente et insistante, pour déterminer le statut de I’emploi de una («par
une seule»), et assigner & 1’Etat spinoziste ou non le statut d’«individu» (individuum).
Or, comme Spinoza définit 1’«individu» (¢f. £ 11 13 sc déf) comme un certain «rapporty
précis de mouvement et de repos observé par plusieurs corps qui se communiquent ainsi



L’ETAT COMME AME 187

«la puissance de la nature elle-méme [étant entendu qu’un droit de nature
équivaut en toute circonstance a une puissance de nature et que “puissance’ veut
aussi bien dire ‘puissance de penser’ que ‘puissance d’agir en tant que corps’],
lorsque celle-ci est ‘déterminée’ [ou ‘figurée’®] d’une maniére précise par ‘une
multitude de puissances de penser’ [car toute multitude est ipso facto, selon
la doctrine du ‘parallélisme’ des attributs de Dieu®, aussi bien une multitude
d’idées ou ‘puissances de penser’ qu’une multitude de corps], multitude qui
elle-méme est ‘déterminée’ [sens exact et non-métaphorique de ‘conduite’
(ducitur)] par une ‘puissance de penser’ particuliere [‘I’Ame’ en question].»

Ainsi compris, 1’Etat n’est rien d’autre que cette sienne puissance ou droit
de penser; et moyennant le fond de la doctrine spinoziste, suivant lequel on
ne peut pas distinguer entre «€tre en puissance» et «étre en acte» — la chose
(I’ame), ce que peut la chose (penser) et I’«effort» de la chose pour faire ce
qu’elle peut, sont une seule et méme réalité aux yeux de Spinoza, voila une
conséquence décisive de la doctrine du conatus, ce fondement de toute I’onto-
logie des «modes finis» ’ —, on peut dire, en somme, que la puissance de penser
de la nature, en tant qu’elle se contracte et s’actualise dans une multitude
d’ames donnée, fait toute la réalité de I’Etat. En d’autres mots: I’Etat, ¢’est une
ame, et le pouvoir étatique est un pouvoir de penser (ou encore, pour reprendre
les termes de la traduction de Bernard Pautrat: I”imperium est un esprit). Et de
méme que toute Ame singuliere est dynamique, puisque chacune exprime a sa
manieére la puissance de la pensée éternelle et infinie qui constitue 1’essence
de Dieu, de méme, puisqu’il est une ame, 1’Etat engendre ou fait naitre a son
tour, en fonction de son degré de puissance, des déterminations mentales ; d’ou,
comme on verra, sa prééminence dans la vie quotidienne des hommes.

entre eux leurs «rapports» corporels propres, rapidement et pour des raisons légitimes,
la question générale «L’Etat est-il un individu ?», devient une question «matérialiste»,
a savoir: «Les composants de 1’Etat observent-ils entre eux un certain “rapport” préci-
sément déterminé de mouvement et de repos» ?

3 Cf Lettre 50 2 ]. Jelles, 2 juin 1674 (trad. C. Ramond, Notes du Cours 2014-2015
a I’Université Paris 8): «Quant a ceci, que la figure (figura) est une négation mais non
quelque chose de positif (aliquid positivim) : la pure matiere considérée comme indéfinie
(integram materiam, indefinite consideratam) ne peut avoir de figure, et la figure ne se
trouve que dans des corps finis et limités (determinatis). Qui donc dit qu’il pergoit une
figure montre par l1a seulement qu’il congoit une chose limitée (rem determinatam), et en
quelle maniére elle I’est (e quo pacto ea sit determinata). Cette détermination (defer-
minatio) donc n’appartient pas a la chose en lien avec son étre (juxta suum esse non
pertinet), mais au contraire elle est le non-étre de celle-ci (est ejus non esse). Puisque la
figure (figura), donc, n’est autre chose qu’une détermination (determinatio) et la déter-
mination une négation (determinatio negatio est), la figure ne peut étre, comme je I’ai
dit, autre chose qu’une négation.»

6 Cf. EN7 et sq.

" Tout mode fini s’efforce (ou ne fait autre chose que de s’efforcer) de combler sa
puissance d’étre et d’agir, si bien que, entre la chose elle-méme (son «essence actuelle»
(essentia actuosa)) et son «eftfort» (conatus) pour arriver au comble de sa puissance, il
n’y pas de différence. Cf. E 111 6 et sq.



188 JACK STETTER

Pourtant, il nous semble qu’il y a une difficulté¢ pour le sens commun a
accepter cette explication ontologique de la nature de I’Etat. Carl Schmitt a
voulu démontrer, dans Le nomos de la Terre, qu’il y a quelque chose d’inextri-
cablement terrestre a la racine de tout ordre de droit, ce qu’il nomme une «unité
d’ordre et de localisation» (Einheit von Ordnung und Ortung), puisqu’une
«appropriation primitive des terres» (Landnahme) détermine toujours tout
commandement de droit subséquent®. Il nous semble que, bien que son
argument soit parfois pénétrant, il ne fait qu’exposer les raisons profondes du
préjuge du sens commun, suivant lequel, lorsqu’on imagine ce qu’est un Etat,
on pense d’abord a un territoire, a des régions, des provinces, des villes, des
quartiers, des paysages, des routes, bref, a tout un ensemble de corps étendus
et disposés dans I’espace, a tout un univers de découpages spatiaux et de corps
qui s’affrontent.

Sans doute, on pourrait souligner qu'une «ame» chez Spinoza (de nouveau
selon la doctrine du «parallélisme») est simultanément «l’idée d’un corps
existant en acte»°. Ainsi, cette ame qu’est I’Etat est «parallélement» un corps
constitué par une multitude de corps, qui lui aussi agit nécessairement en
sorte qu’il détermine chacune de ces parties constituantes a fonctionner d’une
maniere (corporelle) précise. Par exemple, a une «intelligence» instituée par
cette «ame» nommée 1’«Etat» correspondrait une «allégresse» (kilaritas) des
comportements du corps étatique '°. Pourtant, nous allons feindre, le temps
de cet article, d’ignorer la doctrine du «parallélisme» chez Spinoza; mais
nous allons aussi feindre d’ignorer que la doctrine du «parallélisme» rendrait
plutot 1égitime notre effort de traiter séparément les deux «plans» de la nature
chez Spinoza, puisque nous ne risquons rien quand nous «oublions» un des
attributs : incommensurables, ils sont pourtant identiques quand ils sont portés
«a D'infiniy, et vus comme attributs d’une seule substance, car «l’ordre et

8 C. Scumrtt, Le nomos de la Terre dans le droit des gens du Jus Publicum
Europaum, trad. par L. Deroche-Gurcel, Paris, P.U.F.,, 2001 pour I’éd. frangaise. On
rappellera, pour prolonger la comparaison (et le contraste) avec Schmitt, que Spinoza
a vécu a I’époque ou la prise de conscience de la «mer libre» a bouleversé «l’ordre
spatial» européen. A. ILLUMINATI a interrogé la question du rapport de Spinoza a la «mer
libre» dans sa «Théologie de I’eaun, in: Spinoza transalpin. Les interprétations actuelles
en Italie, Paris, Sorbonne, 2011, p. 79-96.

9 Cf E 11 11: «Le premier a constituer I’étre actuel de I’esprit (mens) humain n’est
autre que I’idée d’une certaine chose singuliére existant en acte»; et £ II 13: «L’objet
de I’idée constituant 1’esprit (mens) humain est le corps, autrement dit une maniére de
I’étendue précise et existant en acte, et rien d’autre.»

1% Voir, sur ce point, I’ouvrage de L. Bovg, La stratégie du conatus. Affirmation et
résistance chez Spinoza, Paris, Vrin, 1996 ; on y apprend a cheminer aisément du plan de
la pensée vers celui de 1’étendue, et vice versa, notamment quand il s’agit du probléme
du lien entre I’histoire d’un peuple donné et sa politique propre (cf. en particulier le
ch. 8: «L’Etat hébreu: éléments pour une seconde théorie de la constitution imaginaire
du corps politique», p. 207-241).



L’ETAT COMME AME 189

I’enchainement» (ordo et connexio) des causes qui les dynamisent ne varient
point ',

Quoiqu’il en soit, comme D’écrit Etienne Balibar, «‘I’dme’ du corps
politique n’est pas une représentation, mais une pratique» 2. Cette «pratique»
est concrete: il s’agit de la «pratique» des processus spécifiques qui déter-
minent et/ou augmentent le pouvoir étatique (ou le «corps politique», comme
écrit Balibar). Insistons encore une fois sur ce point. L’Etat est & concevoir non
seulement comme une ame singuliére qui embrasserait tous les esprits sans
distinction, mais aussi comme la pratique de «1’ame souveraine» — si on peut se
permettre 1’expression, sans tomber dans I’erreur de croire qu’une dme puisse
commander les corps —, ¢’est-a-dire comme /’action méme de faire penser ceci
ou cela. C’est ce second versant, ce coté a la fois analytique et dynamique de
sa vision de ce qu’est un Etat, qui est seul capable de fonder une approche
concrétement scientifique: décomposable en variables ou forces constituantes
qui montent ou redescendent en fonction de certaines lois mécaniques, la
chose étatique rentre enfin pleinement dans les champs d’études des sciences
naturelles.

Cependant, on ne peut saisir toute 1’importance revétue par cette ontologie
«idéaliste» (on ne voit pas comment la nommer autrement, malgré ses conno-
tations «optimistes» a notre avis trés trompeuses) dans 1’économie de la pensée

"' Nous proposons ici une interprétation du «parallélisme» de Spinoza qui n’est
pas celle de tous ses interpretes. Quoiqu’il nous semble que nous suivions I’avis de
M. GUEROULT, Spinoza, t. 2: «L’ame», Paris, Aubier, 1972, p. 75, pour qui le parallé-
lisme vu «sous son second aspect» (c’est-a-dire: en tant que «l’ordre et la connexion
des choses paraissent commandés par 1’ordre et par la connexion des idées») ne serait
rien de moins que «pour I’homme principe de connaissance vraie et de libération», dans
la mesure ou «il suffira 2 I’Ame d’enchainer & partir de I’idée de Dieu les idées des
choses selon la nécessité rationnelle qui lie ces idées entre elles, ¢’est-a-dire selon leurs
relations causales, pour connaitre tel qu’il est en soi ’enchainement causal des choses
en soi», cependant, C. JAQUET, L unité du corps et de ['esprit, Paris, P.U.F., nouvelle
éd. 2015, p. 33-34, a fait remarquer, a juste titre, nous semble-t-il, que cette idée d’un
«parallélisme» chez Spinoza n’est pas sans inconvénients. En effet, selon Jaquet, cette
«doctrine» n’est pas «pertinente pour rendre compte de la conception spinoziste de
I’union psychophysique, car elle masque aussi bien I’'unité que la différence, voire la
divergence entre les modes d’expression de la pensée et de I’étendue. Dans ces condi-
tions, tout discours portant sur 1’union psychophysique se résume a la juxtaposition de
deux monologues qui se répondent terme & terme, sans que jamais il y ait une expression
principale dans un registre sans pendant dans I’autre.» A notre avis, le probleme du
parallélisme chez Spinoza, comme le suggére A. Babiou (c¢f. Le nombre et les nombres,
Paris, Seuil, 1990, p. 56), vient surtout du fait qu’il faudrait, suivant la doctrine, non
seulement pour chaque idée, qu’il y ait «paralléelement» une idée de cette idée, et ainsi
de suite a I’infini (ce que Guéroult nommait déja le «parallélisme intra-cognitif’),
mais en plus et encore «parallelementy, il faudrait pour chaque corps qu’il y ait un
corps de ce corps, et ainsi de suite a l'infini, ce qui en soi est trés mystérieux. D’ou un
certain privilege de I’attribut pensée, un surplus ou gonflement ontologique, ne serait-ce
que vis-a-vis de 1’étendue.

12 E. BALIBAR, Spinoza et la politique, Paris, P.U.F., 20053, p. 86.



190 JACK STETTER

politique de Spinoza que si on la met en relation avec la théorie spinoziste de
«l’obéissance» (obsequium). En somme, ces deux aspects s’éclairent mutuel-
lement.

La définition la plus claire que Spinoza donne de «I’obéissance» serait
qu’elle «est la volonté constante d’accomplir ce qui est bon selon le droit
et doit étre fait selon le décret commun» . Mais il précise aussitot qu’elle
est aussi «la volonté constante de régler ses appétits selon le précepte de la
raison» !4 or, poursuit-il, «puisque la liberté humaine est d’autant plus grande
que I’homme est plus conduit par la raison et peut davantage régler ses appétits,
nous ne pouvons sans impropriété manifeste (nisi admodum improprie) appeler
‘obéissance’ une vie rationnelle, et ‘péché’ ce qui est en réalité impuissance de
I’ame (mentis impotentia)» . Cette qualification est particulierement révéla-
trice. Serait-il «impropre» d’affirmer que la philosophie de Spinoza n’est pas
une philosophie de I’obéissance ? Sans doute, on peut commander «d’obéir a
la raison» ; mais on ne peut pas savoir ce que cela signifie, car cela équivaut a
commander d’obéir a la liberté elle-méme. Il reste pourtant a établir le sous-
entendu central, a savoir: que le «décret communy, dont parle ici Spinoza, fait
un avec le décret de la raison et la liberté¢ humaine ; autrement dit, qu’est sage
et libre le plus soumis aux décrets de la cité '°.

Il faut se rapporter a / 'Ethique pour comprendre son argument. D’abord a
E IV 35, ol on lit que «c’est en tant seulement qu’ils vivent sous la conduite
de la raison, que les hommes nécessairement conviennent toujours en nature».
Les hommes «conduits par la raison» savent qu’ils conviennent en nature et
s’efforcent de continuer a convenir. Pour Spinoza, ceux qui vivent «sous la
conduite de la raison» arrivent tous aux mémes conclusions quant a la rectitude
de leurs conduites. Cela veut dire non pas que les uns ou les autres sont parvenus
a ¢€largir, diversifier et multiplier leurs points de vue afin de trouver une sorte
d’entente cordiale, mais que leurs points de vue coincident parfaitement, toute
divergence d’avis étant alors littéralement inconcevable. En fait, ils pensent,
déterminent, déduisent, analysent, etc., les mémes choses de la méme maniere,
de telle fagon que leurs dmes ne font qu’une seule dme et leurs conduites se

13 TP 2/19 109 7-8: obsequium [ ...] est constans voluntas id exequendi, quod jure
bonum est et ex comuni decreto fieri debet.

14.TP2/20 109 10-11: [...] constantem voluntatem moderandi appetitus ex rationis
praescripto.

15 TP 2/20 109 13-17: Sed quia humana libertas eo major est, quo homo magis
ratione duci et appetitus moderari potest, non possumus, nisi admodum improprie,
vitam rationalem vocare obsequium, et peccatum id, quod revera mentis impotentia | ... ]
est[...]

16 Cf. TP 3/6 117 10-15: «[...] la raison enseigne en tout a rechercher la paix, dont
on ne peut certes jouir que si les régles de droit communes de la Cité sont observées sans
violations : par conséquent, plus un homme est conduit par la raison, ¢’est-a-dire [...]
plus il est libre, plus constamment il observera les régles de droit de la Cité et exécutera
les ordres du Souverain dont il est le sujet (civitatis jura servabit et summae potestatis,
cujus subditus est, mandata exequetur)».



L’ETAT COMME AME 191

trouvent accordées entre elles. Pour saisir encore plus fermement le point ici en
jeu, on se rapportera a £ IV 73 et a sa démonstration, ot on lit que «I”’homme
que meéne la raison est plus libre dans la cité, ou il vit selon le décret commun
(ex communi decreto vivit), que dans la solitude, ou il n’obéit qu’a lui-mémey.
L’homme qui ainsi «s’efforce de conserver son étre sous la dictée de la raison
(ex rationis dictamine)», qui «vit librement», désire forcément «observer la
régle de la vie et de ['utilit¢ communes», car il sait reconnaitre dans 1’utilité
commune I’utilité de tous, et par conséquent il désire aussi «vivre selon le
décret commun de la Cité». Voici de fait la position de Spinoza lui-méme
quand il écrit le Traité Politique: il faut se rallier a la cause commune et faire
que la cité reléve de son droit.

Opération

Soit le besoin vital d’un moyen terme, si on n’arrive pas a produire pour
soi-méme des affects rationnels. L’Etat est et rend effectif un ersatz: une idée
inadéquate du bien commun.

Comme s’il n’y avait pas «assez de place» pour que coexistent, pacifi-
quement, nos idées particulieres de ce qu’est notre bien particulier a nous et
I’idée adéquate d’un bien commun. De 13, la charge de I’Etat: faire penser
que lui obéir constitue un bien a part entiére, en sorte que se rallier a sa cause
devient indistinct de son désir propre a se préserver. Et, nous le verrons, c’est
ainsi que les ames de la multitude vont se resserrer en une seule ame ; chemin
faisant, les pensées des particuliers «laissent la place» a la pensée unique,
I’idée, puissante mais inadéquate, du bien commun.

Spinoza ne cesse de rappeler en méme temps qu’il est extrémement difficile
de rendre tous les hommes raisonnables . Du point du vue de celui qui souhaite
que I’ame de tous devienne véritablement la source d’un bien commun partagé
de maniére égalitaire, autant que possible, compter sur le succes de cette entre-
prise serait tout a fait hasardeux; et puisque I’attrait de la raison est dans un
premier temps en tout cas peu répandu, on ne peut faire abstraction de cette
réalité quant a la politique sans se diriger vers les plus grands dangers. D’ou
une conséquence inéluctable: I’Etat ne pourra au mieux qu’arracher a cette

17 Cf par exemple, TP 1/5, 93 1-23: «Il est une chose certaine en effet, et nous en
avons démontré la vérité dans notre Ethique: les hommes sont nécessairement soumis
aux affects [...]. La raison peut sans doute beaucoup pour contenir et régler les affects;
mais nous avons vu en méme temps que la voie qu’enseigne la raison elle-méme est
tres difficile [...]; croire que I’on peut amener la multitude, ou ceux qui sont tiraillés de
toutes parts dans le jeu des affaires publiques, a vivre selon le seul précepte de la raison,
c’est réver de 1’4ge d’or des poétes, c’est-a-dire d’une fable.» ; TP 2/18 107 32-33: «Le
plus souvent cependant les hommes sont conduits par 1’appétit sans la raison [...]»; TP
6/1 141 1-2: «Les hommes, comme nous I’avons dit, sont conduits par I’affect plus que
par la raison [...]».



192 JACK STETTER

multitude de «puissances de penser» une vie collective approximativement
intelligente, et cela par le truchement de ’affectivité dans toute sa diversité
passionnée. C’est dire que les «ignorants», comme ils s’ignorent, ignorent leur
bien-étre méme; la société serait au plus haut point fragile si elle attendait
qu’ils raisonnent sur le bien, au lieu simplement d’y tendre par contrainte et
obligation. Faute de mieux, il faut faire que I’ame particuli¢re «pense» que ses
intéréts particuliers se reflétent pour elle dans le miroir que lui tend la cité. 11
faut que 1’ame espére que ce que le décret commun lui offre est excellent, ou,
du moins, qu’elle craigne que le mal que la cité puisse lui infliger soit écrasant.
Le bien du particulier, tel que son dme le lui figure, est pour ainsi dire soudé au
bien commun apporté par la présence de la cité. Telle est ['opération qui fonde
la réalité du pouvoir étatique.

Ce pouvoir de penser constituant de I’Etat, c’est-a-dire celui d’une
multitude d’ames donnée, est un processus dynamique et évolutif. Alexandre
Matheron et Pierre-Francois Moreau rappellent tous deux que, méme si
I’Etat est en fait toujours déja «constitué» ou «donné», les particuliers qui le
constituent peuvent étre différemment «intégrés» '¥, d’ou les variations de sa
puissance de penser et d’agir. Or Spinoza soutient dans le Traité politique que
la «vie conduite sous la raison» peut étre I’objet d’une constitutionnalisation
ferme, et essaie de déterminer quels mécanismes spécifiques, quelles institu-
tions et quelles constitutions privilégient I’épanouissement de la puissance de
penser et d’agir de la multitude. Pourtant, en dega de cette visée pratique, on
décele un trait bien réaliste: la multitude d’ames qui constitue 1’dme souve-
raine est elle-méme une multitude toujours déja constituée d’une fagon ou
d’une autre. Chaque multitude d’ames espére et craint a sa fagon, selon son
histoire, en fonction de sa «complexiony» (ingenium) ou «mentalité» propre ',
c’est-a-dire en fonction des acquis ou héritages d’autres formes politiques et
sociales qu’elle aura déja prises a travers son histoire?’. L’Etat, la multitude

18 Voir A. MaTHERON, «L Etat, selon Spinoza, est-il un individu au sens de Spinoza ?»,
art. cit., et P.-F. MoReAu, Spinoza. L'expérience et ’éternité, op. cit., p.448 et sq.

' On se rapportera de nouveau 8 MoReAU, Spinoza. L'expérience et I'éternité, op.
cit., p. 427-440, pour son examen détaillé du statut de la complexion (ingenium) du
peuple.

» Dans le TTP, Spinoza souligne que du fait que chaque «nation» a une histoire,
chaque nation a été déja instituée comme Etat et a requ ainsi une certaine formation de
ses meeurs et de sa complexion, d’ou son refus de dire que la nation des Hébreux était
«insoumise» par nature. Or, «la nature ne crée pas de nations (natio) [...]; si, donc,
il fallait admettre que les Hébreux furent plus insoumis (contumaces) que les autres
mortels, il faudrait I'imputer aux défauts des lois ou des mceurs regues (morum)». Bref,
en méme temps que 1’Etat ou [’dme chercherait par sa puissance a faire penser ceci ou
cela et sculpterait ainsi la complexion de la multitude ou «nation», la multitude aurait
déja acquis a travers son histoire certaines «moeeurs regues», ce qui donc ne peut qu’étre
«recu» comme un fait brut par I’Etat, ou dme souveraine, qui vient de se constituer. Il
nous semble enfin que pour Spinoza, tout bon politique connaitrait au plus haut point
I’histoire de sa «nation». Voir TTP XVII [26]; G 575 19-31. Voir aussi TP 5/3 137 1-2:



L’ETAT COMME AME 193

en tant qu’elle est «une seule ame», sculpte et modele ces fonds historiques,
ces meeurs populaires, ces habitudes acquises selon «l’ordre commun de la
nature» (communi naturce ordine), comme dit Spinoza?'. Il faut alors passer
par une instrumentalisation précise, stratégique («machiavélique») du désir de
gloire, de I’ambition, de I’envie, etc., cela en fonction des traits propres de la
multitude d’dmes donnée, préte a remodeler si possible cette «complexion» ou
«mentalité» qui la caractérise **; au demeurant, I’intelligence politique consiste
a rédiger une constitution telle que ’appétit plutdt passionné et anarchique
pour la liberté de la multitude d’ames donnée s’estime rassasi€ dans la fermeté
de sa conduite rationnelle?. Cet aspect de la politique de Spinoza apparait
trés nettement dans sa rédaction des constitutions monarchiques et aristocra-
tiques?. En effet, les affects d’envie, etc., tous de nature «quasi politique»
(ils désignent les comportements engendrés spontanément dans les rapports
interhumains 25), sont les moyens employés par I’Etat afin de nourrir et de faire

«[...] de méme que les vices des sujets, leur licence excessive (/icentia) et leur insou-
mission (contumacia) doivent étre imputées a la Cité [...]».

2 Par exemple, il ne fait aucun doute aux yeux de Spinoza que 1’Ftat ancien du
peuple hébreu reflétait, dans ses fondements théologiques, la «complexion» d’un peuple
qui venait d’échapper a I’esclavage : les Hébreux €taient «grossiers et affaiblis par la plus
misérable servitude» ; le traitement paternaliste que Moise leur a réservé était approprié
a leur condition temporelle. Cf TTP 11 [15]. MoreAu, op. cit., donne une liste exhaustive
d’exemples de telles «complexions» ou «mentalités» chez Spinoza.

? L’emploi que Spinoza fait de I'histoire des peuples ou multitudes est au fond
équivoque. Particuliérement éclairant a cet égard est I’emploi qu’il fait d’un Etat institué
par une «multitude libre» et non pas celui acquis ou arraché «par droit de guerre»;
un tel Etat, nous explique Spinoza, s’il n’est pas moins par «essence» pareil a 1’autre,
est pourtant capable de poursuivre et accomplir «une fin toute différente»: mené par
I’espoir, il est capable de «cultiver la vien. Cf. TP 5/6.

23 Spinoza est on ne peut plus clair sur ce point en 7P 10/8 265 1-6: «En effet, un
Etat qui cherche seulement a conduire les hommes par la crainte est plutdt sans vices
que vertueux. Il faut au contraire conduire les hommes de fagon telle qu’ils aient le
sentiment, non pas d’étre conduits, mais de vivre selon leur complexion et libre décret;
et par conséquent seuls doivent les retenir I’'amour de la liberté, le soin d’accroitre leur
fortune, et I’espoir d’accéder aux dignités de |’Etat.» Par consequent il nous semble que
Moreau dit juste quand il souligne que «I’existence d’une dme de I’ Etat renvoie au fait
de la composition; I’'union des d&mes des citoyens renvoie au processus de I’intégration.
Processus, parce qu’il faut mettre en place des mécanismes qui assurent que le corps de
I’Etat pourra se donner cette identité que le corps biologique posséde spontanément.»
Nous tentons de démontrer ici qu’il n’y a nul besoin de faire appel aux modeles corporels
et biologiques pour comprendre ce qu’est un Etat, et que par ailleurs I’4me qu’«a» I’Etat
est ’dme qu’«est» 1’Etat. Cf. MOREAU, op. cit., p. 452.

2% (Y., par exemple, TP 7/17 177 1-24, a propos de ’utilité de «1’avidité» (avaritia)
et du désir de «gloire» (gloria) dans la constitution de I’armée du régime monarchique.

> Le texte de référence sur la pertinence pré-politique de ce registre d’affects
demeure sans doute celui d’A. MATHERON, Individu et communauté chez Spinoza,
Paris, Minuit, 1968, partlcuherement p. 150-211 a propos des «fondements» et du
«déploiement» de «la vie passionnelle interhumaine».



194 JACK STETTER

durer ses institutions, car les ames singuli¢res se verront obligées malgré elles
de penser en vue du bien commun.

Spinoza n’accorde donc aucune puissance a un Etat quelconque, a part celle
qui consiste a faire peur ou faire espérer, a ses sujets, certaines éventualités, car
I’Etat n’a pas de réalité outre sa puissance de faire penser, de détourner la pensée,
de la cultiver et enfin de la centraliser. Qui plus est, un Etat n’est souverain que
si le simple particulier lui obéit, c’est-a-dire s’il pense pour telle ou telle raison
que I’Etat I’emporte sur lui. Or, la crainte et I’espoir désignent précisément la
dépossession de la puissance de penser par autre chose que soi. Chaque Etat
propose donc, pour les particuliers qui le constituent, des occasions de crainte
et d’espérance; c’est ainsi qu’il fonctionne pour demeurer souverain: il «fait
penser» plutdt a ceci qu’a cela, de telle ou telle maniere plutot que de telle ou
telle autre. Ce sont les conditions logiques et nécessaires de quelque Etat que
ce soit, car celui-ci doit pouvoir compter sur des mécanismes institutionnels ou
structurels — des «appareils répressifs» (par exemple, la prison comme appareil
de production de «crainte») et des «appareils idéologiques» (par exemple
I’école comme appareil de production d’«espérance»), pour adopter le vocabu-
laire althussérien?® —, pour avoir une quelconque présence réelle. La genése de
I’Etat consiste dans un travail pharaonique de canalisation et de centralisation
de la puissance de penser de chacun; et ce n’est que parce qu’il est une «ame»,
capable de déterminer d’autres ames, qu’il peut se comporter comme un
systéme qui redresse en permanence la puissance de penser de ses constituants.
Voila pourquoi «I’obéissance» qu’il arrache aux dmes particuliéres va consister
en une facon d’étre affecté, c’est-a-dire en une certaine maniere de penser.

Ce «va et vient» de puissances refléte 1’opposition que Spinoza introduit
dans le Traité politique entre «relever de son propre droit» (esse sui juris) et
«relever du droit d’autrui» (esse alterius juris). Spinoza finit par affirmer que,
pour un citoyen donné, le pouvoir et droit de «vivre a sa guise» (ex suo ingenio
vivere), autrement dit le pouvoir et le droit d’exercer «sa faculté de juger»
(judicandi facultas), ou enfin le pouvoir et le droit de faire comme «bon lui
semble» (ex sui animi sententia), sont fonciérement nuls du point du vue de
I’Etat, telles des réclamations non avenues, car 1’Etat y est sourd par définition.
Comme I’écrit Spinoza:

2 Voir I'essai de L. ArtHusser «Idéologie et appareils idéologiques d’Etaty, in:
Positions, Paris, Editions sociales, 1970, p. 79-137. Notre thése générale sur la réalité
de I’Etat comme 4me nous semble au fond «althussérienne», en ceci qu’elle confirme
sa these que «l’idéologie n’est pas une aberration ou une excroissance contingente
de I’Histoire: elle est une structure essentielle & la vie historique des sociétésy» (cf.
L. ALTHUSSER, «Marxisme et humanisme», in : Ip., Pour Marx (Paris, Découverte, 1986),
p. 239). Pour Althusser lui-méme, I’importance de sa découverte de Spinoza vient du
fait que le spinozisme lui a révélé «la matrice de toute théorie possible de 1’idéologie»,
méme s’il a aussitét vu en Spinoza le moyen de se rapprocher de Marx le matérialiste,
en ceci que Spinoza lui aurait fait comprendre «la matérialité de I’existence méme de
I’idéologie» (cf. L. ALTHUSSER, «Fragment: Spinoza», in: L’avenir dure longtemps,
Paris, Flammarion, 2013 (éd. de poche), p. 473-493).



L’ETAT COMME AME 195

«[N]ulle raison [...] ne peut rendre concevable qu’il soit permis a chaque
citoyen, par institution de la Cité, de vivre a sa guise (ex suo ingenio vivere);
et donc ce droit naturel par lequel chacun est juge de soi (sui judex) disparait
nécessairement dans la société civile (statu civili)»?'.

En effet, «chacun reléve du droit d’autrui aussi longtemps qu’il dépend
du pouvoir d’autrui, et reléve de son propre droit dans la mesure exacte ou il
peut repousser toute force, exiger réparation comme bon lui semble pour tout
dommage subi et, généralement parlant, vivre a sa guise.» ** On voit bien d’aprées
ce passage qu’il serait Iégitime de parler de «relever du pouvoir de penser
d’autrui» ou de «relever de son propre pouvoir de penser». Pour un citoyen,
faire «comme bon lui semble», agir «a sa guise» ou «selon sa complexion»
ou «mentalité» (ingenium), c’est étre en possession de son pouvoir de penser
particulier ; inversement, «un homme en a un autre en son pouvoir [...] quand
il se I’est attaché par de tels bienfaits que le second veut se régler sur le premier
plutdt que sur soi, et vivre comme il semble bon au premier plutdt qu’a soi.»
Le pouvoir de maitriser ainsi le corps d’autrui, mais non son dme, n’est encore
qu’un pouvoir mineur, tandis qu’est majeur celui qui fait que, aussi longtemps
que «dure la crainte ou I’espérance» (durante metu vel spe) «tant I’ame de
’autre que son corps relevent de son droit.»*° Visiblement, le fait que les
mobiles politiques par excellence soient I’espoir et la crainte n’est qu’une
extension de cet argument. Espérer quelque récompense de quelqu’un et/ou
craindre une punition, ce n’est autre chose qu’aliéner sa puissance de penser et
d’agir. Enfin, ¢’est étre en réalité deux fois impuissant: impuissant d’emblée,
parce qu’incertain de la nature de I’ordre des choses, et impuissant de surcroit,
parce qu’autrui détient le peu de puissance qui demeurerait la notre.

L’entreprise n’est justifiable et valable que si I’on considere, & ’instar de
Spinoza, qu’un homme n’a ni puissance ni droit a 1’état naturel. Toute entreprise
étatique remédie a cette déficience. En effet, I’état naturel se définit justement
par ce paradoxe qu’on y assiste a I’absence de tout pouvoir ou droit naturel*'.

27 TP 3/3 1154-7.
2 TP 2/9103 1-5.
9 TP 2/10 103 6-10.

30.TP2/10 103 10-15.

3UCf. TP 2/15 105. Voir aussi la belle explication de ce point dans A. MATHERON,
Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., particulierement p. 304-305 : «Dans I’état
de nature, ot nous avons peur de tous les hommes sans exception, nous sommes donc
alterius juris au maximum: jamais, ou presque, nous ne pouvons nous permettre de
négliger la volonté de nos semblables. Il est vrai, et 1’état de nature se distingue en
cela de I’état civil, que nous ne dépendons jamais longtemps des mémes personnes:
les rapports de force se modifient sans cesse selon les oscillations de la réciprocité
aberrante, les seigneurs d’'un moment tombent sous le joug, les serviteurs deviennent
maitres ou changent de maitres ; mais ¢’est pour cette raison méme que, statistiquement
et 4 long terme, chaque individu dépend de tous. Il est vrai aussi que chacun de nous,
contrairement a ce qui se passera dans la société politique, se trouve favorisé de temps
a autre par le hasard au point de s’estimer assez fort pour se conduire comme bon lui

[ ]



196 JACK STETTER

Cela veut dire que méme si toute ame particuliere a par «droit de nature» le
pouvoir de penser «a sa guise» — ou, ce qui est la méme chose, a le droit
naturel d’obéir a ses passions —, I’exercice de ce «droit naturel», en 1’absence
du concours interhumain, n’a a peu pres aucune réalité. D’ou le tranchant de
Spinoza : mieux vaut une puissance concréte mais moindre, calculée en fonction
des exigences du bien commun, qu’une puissance fantome. Tout homme vit
toujours déja dans 1’état de société, avec sa puissance de penser déterminée et
détournée d’entrée de jeu par 1’Etat; du coup, il assiste en lui-méme toujours
déja a I’amoindrissement de la force de cette part de lui-méme qui le rendait
ennemi du bien commun.

Mais le souci principal de Spinoza est de maintenir que, bien que le simple
particulier soit rarement sage, néanmoins tout un chacun «sait» comment se
soumettre a 1’autorité et «sait» comment se conformer aux lois en vigueur d’une
société quelconque. Or que I’ame singuliére de chacun ne puisse que composer
avec les autres dmes singuliéres des rapports tels qu’une puissance souveraine
de penser s’établit entre eux, cela revient a dire que toute ame, ne serait-ce
qu’aveuglément, maintient toujours une espece de contact avec les décrets de
la raison, dans la mesure ou elle se met spontanément a disposition de I’établis-
sement de la concorde interindividuelle via cette tendance innée a participer et
coopérer a la constitution d’une puissance de penser souveraine. Sans doute,
une cité quelconque peut, d’ou tout le probleme, donner des commandements
irrationnels ; mais une telle chose n’est pas a strictement parler une cité ; dans
I’hypothése ou une cité n’exigerait de ses sujets que des choses irrationnelles,
elle s’auto-anéantirait, et on aurait affaire a un pur néant. Inversement, le fait
que la cité s’organise comme une vie collective révele son «noyau» rationnel,
sans lequel la cité n’est rien. Voila pourquoi, méme ignorant, tout le monde
maintient un certain contact avec la raison, du simple fait qu’il réussit a vivre
avec autrui et constitue avec autrui une puissance de penser souveraine. Cet
automatisme de I’Ame — son incapacité a ne pas coopérer et partager ses forces
— la détermine a méme sa nature la plus intime, en dehors de toute situation
existentielle, méme si on peut croire que le fait de constater, assez régulié-
rement, que deux choses singuliéres triomphent face a une adversité [a ot une
seule échoue?? «fait comprendre» chez tous le besoin de constituer une telle
puissance souveraine.

De toute maniére, la raison va expliquer elle-méme pourquoi, si nos
passions nous isolent, elle parvient & nous réunir, de méme qu’elle sait voir dans

semble ; mais ce n’est la qu’un bref épisode entre deux esclavages successifs; et, méme
alors, le privilégi¢ de la fortune n’est sui juris que formellement: il croit n’avoir rien a
craindre, mais ses échecs lui infligent bien vite un démenti. L’état de nature peut donc
se définir comme un état d’interdépendance fluctuante ou chacun, tour a tour, passe par
de courtes phases d’indépendance purement formelle. En nous donnant des institutions,
nous ne ferons que passer d’une forme d’interdépendance a une autre.»

2 .€f TP2/13 145,



L’ETAT COMME AME 197

I’Etat le mécanisme le plus sir pour désamorcer le coté explosif et antisocial
des passions singuliéres. Pour autant, cette prééminence de la raison n’enléve
rien au fait qu’automatiquement ou aveuglément, les hommes, par «droit de
nature», obtiennent néanmoins une vie quasi rationnelle. Car chacun tire un
avantage concret du fait qu’il ne «retombe» pas dans «1’état naturel» ; chacun,
ne serait-ce que par imitation, fait comme s’il «savait» comment fortifier le bien
commun; et chacun, en fin de compte, bénéficie de la situation ou il assume
le droit d’autrui comme si c’était son propre droit. Or le bien commun n’est
qu 'une idée : que le droit d’autrui vaut le mien, et inversement.

C’est pourquoi I’existence d’'une dme souveraine avec son régime de lois
de pensée témoigne déja en grande partie du succés du projet politique dans
le sens large, car la légalité elle-méme, la réalité¢ du vivre en commun, est en
quelque sorte la récompense de la présence des lois. Comme I’écrit Spinoza,
«les régles de droit, en effet, sont I’ame de I’Etat» **. Gardien de paix et paladin
de concorde car il est I'universel méme, le légal se situe a mi-chemin entre
I’ignorance et la sagesse, étant comme le site de leur rendez-vous. Le sage
se soumet «en pleine connaissance de cause»; I’ignorant en revanche tire de
sa soumission aux regles de droit, sans forcément y réfléchir, un quasi «savoir
faire» qui le rapproche de la sagesse, comme s’il se satisfaisait de se situer dans
I’ombre de celle-ci: ses comportements plus ou moins convenables a la société et
la cristallisation ou la socialisation de ses affects en société en témoignent; et il
est «demi-conscient» de cela, car il est rempli par ces idées que I’Etat déverse et
répand sur lui. La toute-puissance de penser de I’Etat a ainsi fondamentalement
pour fin de rassembler dans un lieu commun les sages et les ignorants.

Ici se manifeste I’immanentisme de Spinoza dans toute son ampleur.
En effet, on ne peut admettre son argument dans son ensemble que si 1’on
admet comme allant de soi le fait que le bien commun ainsi convoité par tous,
ignorants et sages, ne soit autre chose que cela: I’«union des cceursy (animorum
unio)** méme, ce «salut communy» (communis salus)®, cette «concorde et
tranquillité» (concordia et tranquillitas)*, ou enfin cette «paix» (pax) et cette

3 Par cela — «les régles de droit, en effet, sont I’4ame de I’Etat» (cf. TP 10/9 265
22-23) —, il faut entendre, a notre avis, que «les régles de droit» sont /’dme de ['dme,
c’est-a-dire ['idée de I'idée. En effet, I’idée elle-méme, 1’ame ou I’Etat, n’est qu’une
puissance de penser, comme on I’a vu; si alors la puissance de penser qu’est I’Etat était
a son tour un idéat d’une autre idée, cette autre idée ne pourrait qu’étre I’idée de ce que
peut I'Etat; or, ce qu’il peut, c’est justement instituer des «régles de droity, ¢’est-a-
dire obliger a penser de telle ou telle fagon, en rendant «licites» ou «illicites» certaines
pensées en particulier, cela en les frappant d’une marque d’affectivité (crainte, espoir)
aupres des citoyens.

¥ TP3/711733.

35 TP 4/6 133 24, 25.

3% TP 3/10 122 20-22: «les reégles de droit de la Cité, c’est-a-dire la concorde et la
tranquillité».



198 JACK STETTER

«vertu» (virtus) qui «nait de la force de I’ame» (ex animi fortitudine oritur), et
qui est «la volonté constante d’accomplir [...] le décret commun de la Cité» *'.

Immanentisme a deux tranchants: si la cité ne parvient pas a se mettre a la
hauteur de sa tache — si elle est mal fondée et mal batie, si le partage du pouvoir
étatique de penser (le bien commun) n’a pas, dans son fonctionnement concret,
assez d’appui affectif pour valoir, aux yeux de I’ignorant, qu’on se soumette
aux exigences sociétales, ou si, par exemple, les uns ne pensent pas que le droit
d’autrui vaut leur propre droit —, le tout peut aussitot perdre son efficacité et
sa légitimité. Or cette différence, bien que purement mécanique dans un sens,
tendra 4 donner lieu a 1’idée qu’entre un Etat mal fondé (dans lequel 1’dme qui
est I’Etat est «tristen, et le pouvoir de penser étatique «bas») et un Etat bien
fondé (dans lequel I’ame est «joyeuse», et le pouvoir de penser «haut»), on doit
discerner une différence d’espéce et non pas de degré.

On peut toujours se demander si le bien commun ne se réduit pas au
fait brut de la vie sociale en elle-méme, a sa durée nue ou présence crue;
s’il est plutét un bien intérieur aux sujets que ce qui se manifeste dans leurs
comportements acquis ou leurs meeurs concrétes; s’il est une attitude, une
vision du monde, une sensibilité, une intentionnalité, une sagesse intangible
qui se cultiverait quelque part dans les profondeurs de chaque citoyen. Pour
Spinoza, au contraire, le bien commun persévere grace a cette espece d’intel-
ligence collective diffuse et inconsciente d’elle-méme, plutdt automatique
que réfléchie, opaque a elle-méme mais toujours éclairante du point du vue
du sage quant & I’intérét vital du phénomeéne social; et ce qui rend a I’Etat
toute sa raison d’€tre est le comportement de consentement envers la 1égalité, la
concrétisation de la puissance de penser de 1’ame souveraine ; car rien, aucune
loi de derriere la loi, aucun monde au-dela du monde, n’infléchit la nécessité du
donné. Le salut public, ou le «salut du peuple» (populi salus), est sans doute «la
supréme loi» (suprema lex)*® ; mais elle n’est que la loi. C’est pourquoi il est
nécessaire que le bien commun se manifeste un tant soit peu dans quelque Etat
que ce soit, du fait méme que 1’Etat existe, si bien que les hommes ne puissent
pas ne pas connaitre au moins partiellement ses bienfaits, sans lesquels — a
«I’état de nature», comme on I’a vu —, les hommes n’arriveraient «guére» ou «a
peine» (vix) a jouir de quelque pouvoir ou droit que ce soit*°. D’ou une certaine
immortalité de I’association civile en tant que telle:

«[...]les discordes et séditions (discordiae| ... ] et seditiones) qui agitent souvent une
Cité n’entrainent jamais sa dissolution (nunquam fit, ut cives civitatem dissolvant)
[...] mais s’il s’avere impossible d’apaiser les conflits en conservant la structure
(formam) de la Cité, les citoyens en changent la forme (faciem)» .

31 TP 5/4 137 8-11.

3 TP 7/5 167 21-22: populi salus suprema lex ... est.

3 TP 2/15 105 14-32. Nota bene: I’'usage de vix («guere», «a peine»), adverbe trois
fois répété.

“ TP 6/2 141 11-15.



L’ETAT COMME AME 199

Pourtant, méme si Spinoza fait remarquer que ’Etat n’en risque pas moins
de ressusciter, tel un phénix, sous une autre «forme», le type d’Etat en parti-
culier qui a le plus de chances d’¢tre «éternel» serait sans doute celui qui n’est
rongé par aucun vice de forme dans son fonctionnement; il serait donc celui ou
le partage en commun du bien commun, la conformité totale des lois en vigueur
au concept de la 1égalité elle-méme — cette instance démocratique du pouvoir
étatique plus ou moins présente en tout régime politique mais pleinement visée
par les régimes constitutionnellement démocratiques —, atteint I’acmé de sa
réalisation a travers sa totalisation effective. L’effectuation des lois, c’est du
coup la parousie étatique méme. C’est-a-dire que 1’Etat n’est tout ce qu’il peut
qu’a condition d’étre partout présent dans une légalité qu’il met en ceuvre,
autrement dit: grace au bien commun qu’il protége tout en 1’épanchant sur le
tissu social. Enfin, si le pouvoir étatique est entiérement investi par la multitude
qui le compose, et si ce pouvoir reflete dans les mécanismes de son fonction-
nement cet investissement populaire, alors, de méme que cet Etat propagera au
maximum le bien commun — car il déploie la puissance de penser de tous, en
fonction du bien de tous, c’est-a-dire en vue de I’augmentation de la puissance
de penser de tous —, de méme son rdle deviendra irremplagable et ses décrets
inabrogeables. Démocratie, puissance, raison: trois concepts qui ne font qu’un
seul ; I’ame qui est ’Etat approche le sommet de sa puissance de penser la ot
la multitude d’ames a cristallisé ses puissances de penser de facon ordonnée
et réglementée autour de ’amour qu’inspire la patrie démocratique. On aura
compris en méme temps que cette hiérarchisation tend a atténuer et a nuancer
la valorisation qu’autrement Spinoza semblerait étre obligé de faire de tout et
de n’importe quel régime politique existant.

La puissance de penser de chaque «ame» singuliére est ainsi imbriquée
dans celles de ses semblables. L’unité ainsi construite fait que chaque ame
pense de telle ou telle fagon, car elle est remplie de tel ou tel affect. Cette ame
souveraine, s’efforcant de faire que le bien commun résiste a sa dispersion,
est présente en tous; car chaque ame se voit déterminée a agencer ses idées
particuliéres en sorte que ce dernier prend son essor a travers la réglemen-
tation générale. L’Etat est couronné de la toute-puissance absolue; le simple
particulier n’existe plus qu’afin de véhiculer, dans la mesure du possible, la
persévérance du bien commun; et la est assouvie, a ce qu’il semble, la flamme
rationaliste de 1’égalité de tous.

Disparition

Pourtant, Spinoza ne se contente pas d’une apologie de la toute-puissance
absolue de I’Etat. Il ne se contente pas de faire remarquer, 4 travers ses raisonne-
ments si serrés, que ce n’est que lorsque la puissance étatique tend vers le haut,
que 1’égalité de tous peut devenir une réalité stable. Au moins en une occasion,
on a 'impression qu’il propose une theése que 1’on pourrait qualifier presque



200 JACK STETTER

d’«anarchisante». Ce n’est qu’un seul fil, mais il nous semble particulierement
pertinent de tirer sur ce fil, puisqu’il concerne directement le probléme qui nous
occupe ici, a savoir la réalité mentale étatique.

Nos allusions visent ce moment du 7raité politigue quand Spinoza prend
soin d’affirmer que «personne [...] ne peut céder sa faculté de juger (judicandi
facultate nemo cedere potest)»*'. La suite du texte, ou il élabore dans quel sens
la «faculté de juger» serait inaliénable, est particuliérement parlante :

[...] quelles récompenses, quelles menaces peuvent en effet amener un homme
(quibus enim praemiis aut minis induci potest homo) a croire que le tout n’est pas
plus grand que la partie, que Dieu n’existe pas, a croire qu’un corps qu’il voit fini est
un étre infini, et, de maniére générale, a croire quelque chose de contraire a ce qu’il
sent ou a ce qu’il pense 7 De méme encore, quelles récompenses, quelles menaces
peuvent amener un homme (quibus enim praemiis aut minis induci potest homo) a
aimer celui qu’il hait, ou a tenir en haine celui qu’il aime ? A cela doit étre rapporté
également tout ce qui fait horreur a ce point a la nature humaine (a quibus humana
natura ita abhorret) qu’elle le consideére comme pire que tout mal: qu’un homme
porte témoignage contre lui-méme, se torture lui-méme ( se cruciet), tue ses parents,
ne s’efforce pas d’éviter la mort, et autres choses semblables auxquelles ni les
récompenses ni les menaces ne peuvent amener personne (ad quae nemo praemiis
nec minis induci potest). Que si cependant nous persistions a dire que la Cité a le
droit ou le pouvoir de donner de tels ordres, nous ne pourrions concevoir en ceci nul
autre sens que celui selon lequel on dirait qu’un homme peut a bon droit divaguer
et délirer: ne serait-ce pas en effet un pur délire (quid enim aliud nisi delirium [ ...]
esset), qu'un droit auquel personne ne peut étre astreint ? Et ici je parle expres-
sément des choses qui ne peuvent relever du droit de la Cité, et font ordinairement
horreur a la nature humaine (et a quibus natura humana plerumque abhorret).*

En affirmant que notre «faculté de juger» est inaliénable, Spinoza souligne
une theése qui normalement devrait parachever sa pensée politique, mais qui,
étrangement, par un coup de billard indirect, la fragilise, a savoir: est sage
non seulement celui qui obéit au plus haut point aux décrets de la Cité*®,
mais aussi celui qui saurait frapper d’inanité les ordres de la Cité, car il les
accomplit anarchiquement. En fait, le sage ne connait ni espoir, ni crainte;
pourtant, il connait ce qui est au plus haut point utile a la «nature humaine» :
la vie de I’homme dans un Etat bien constitué. Néanmoins, 1’Etat n’a aucune
prise concrete sur le sage, puisque le sage vit sans espoir et sans crainte. Cette
conception de la sagesse devrait couronner la pensée politique de Spinoza,
parce qu’elle montre que le sage n’a pas a aller «au-dela» de la légalité : savoir
habiter sous le regne des «régles de droit», ce n’est pas moins que savoir persé-

A TP3/81197.

2. TP3/8 119 7-24.

B TP 3/6: «...] la raison enseigne en tout a rechercher la paix, dont on ne peut
certes jouir que si les régles de droit communes de la Cité sont observées sans viola-
tions: par conséquent, plus un homme est conduit par la raison, c’est-a-dire [...] plus
il est libre, plus constamment il observera les régles de droit de la Cité et exécutera les
ordres du Souverain dont il est le sujet (civitatis jura servabit et summae potestatis, cujus
subditus est, mandata exequetur)».



L’ETAT COMME AME 201

vérer dans son é€tre, grace au soutien vital qu’on recoit et qu’on donne a tous
compatriotes. Cependant, elle la fragilise: le sage, s’il ne va pas «au-dela» de
la Iégalité, peut néanmoins s’en défaire. Il vit selon les lois, parce qu’il sait que
sans les lois et sans la patrie, le bien commun n’a plus de réalité ni de site; mais
il se trouve que I’ame souveraine le détermine a penser comme il pense de toute
fagon, quand I’ame souveraine fait comme elle tend a faire de toute fagon (car
elle tend a se rendre puissante et éternelle), c’est-a-dire quand elle fait en sorte
que le bien commun est visé directement et non plus indirectement.

Les conséquences de cette thése selon laquelle le pouvoir étatique est
incapable de faire que quelqu’un cede sa «faculté de juger» sont d’autant plus
¢tonnantes si on se situe du coté de I’ignorant. Rappelons que le cadre éthique
du spinozisme est suspendu a cette notion clé, selon laquelle nous avons la
puissance innée de «juger» que certaines choses nous conviennent, nous sont
indifférentes ou enfin nous sont hostiles*. Du point de vue du systéme dans
son ensemble, i1l nous parait cohérent de soutenir que tout homme est d’entrée
de jeu doué un tant soit peu de cette «faculté de juger», si ignorant soit-il par
ailleurs. Plus rigoureusement, on dirait que toute ame «juge» ou évalue et agit
en fonction de ses jugements, du fait méme qu’elle ne peut que chercher a élargir
sa propre puissance de penser. Ces jugements constituent, au moins en partie,
ses «notions communes». Enfin, on ne peut qu’avoir I’impression que tous les
exemples dont se sert Spinoza pour concrétiser la limite du pouvoir étatique de
faire penser, dans la mesure ou ils font appel a ce qui est apparemment commun
a «la nature humaine», s’appuient en méme temps sur la capacité de tout un
chacun de produire de telles notions communes.

I1 est mystérieux, par ailleurs, que Spinoza présente comme des cas limites
de la puissance souveraine beaucoup d’opérations qui, en réalité, doivent entrer
assez couramment dans son fonctionnement. Sans doute, nul « ne s’efforce
pas d’éviter la mort»; il n’empéche qu’un souverain habile sait convaincre
les uns comme les autres que la mort n’est qu’un mythe (cas typique du
régime théocratique), car il y a une vie apres la mort, ou que mourir martyrisé,
c’est vivre toujours, etc. Ou encore, sans doute, nul «ne tue ses parentsy; il
n’empéche qu’un souverain puissant sait faire en sorte qu’on n’identifie plus
ses parents comme ses parents, mais plutét comme des ennemis d’Etat, des
traitres, des infid¢les, des usurpateurs, etc.

“ Cf en particulier £ 1129 sc: «[...] déterminé du dedans, j’entends, du fait qu’il [a
savoir: I’esprit (mens)] contemple plusieurs choses a la fois, a comprendre leurs conve-
nances, différences et oppugnances (oppugnantias); chaque fois en effet que c’est du
dedans qu’il se trouve disposé de telle ou telle maniére, alors il contemple les choses de
maniere claire et distincte (vel alio modo interne disponitur, tum res clare, et distincte
contemplatur) [ ...]». Comme nous a expliqué B. PAUTRAT (notes du cours 2014 a ’ENS):
«étre disposé» ou «étre déterminé» du «dedans» peut s’entendre comme «étre en train
de se former des notions communes», ¢’est-a-dire «étre en train de faire des jugements
évaluant et expliquant nos rapports avec des choses que nous retrouvons “hors” de nous,
afin de déterminer ce qu’il peut y avoir “en commun” avec nous-mémes».



202 JACK STETTER

Ce n’est pas donc tant par la force de ses exemples que Spinoza nous étonne
ici. Ce qui nous étonne, c’est que Spinoza évoque que les hommes sont tous
d’emblée capables de partager certaines notions en commun, tout en laissant
entendre en méme temps que I’Etat, ce qui était censé étre consubstantiel avec
le commun, est en butte a cette méme force innée.

Retournons un instant en arriére. L’Etat est nécessité, comme réalité
mentale, dans la mesure méme ou les particuliers ne sont que des «ignorantsy ;
et par les mécanismes que nous avons vus plus haut, ces mémes ignorants
finissent par renforcer sa puissance a gérer leurs vies mentales, en cédant
leurs propres puissances et droits, méme si, en fin de compte, ce qu’ils en
recueillent s’avere étre un bien vital, voire supréme. Les ignorants «jugent»
(c’est-a-dire : «pensent») que cette vie leur convient. Cependant, cette pensée a
¢été inculquée en eux, et elle n’était jamais totalement a eux ; plutét, elle faisait
miroiter la présence de 1’ame souveraine chez eux. Par conséquent, si Spinoza
nous intrigue ici, c’est parce qu’il semble réintroduire I’idée que la réalité
humaine, abstraction faite de 1’ignorance ou de la sagesse, présuppose comme
¢lément partagé ce foyer de productivité du commun, qui, loin d’étre engendré
comme un des bienfaits de I’Etat, «résiste» a la soumission exigée de lui. Si
bien que, au lieu d’avoir affaire a un systéme naturaliste ot 1’Etat est engendré
nécessairement par I’effort passionné de tous de persévérer dans I’étre, on peut
imaginer que Spinoza voulait faire entendre que ’Etat, cette réalité mentale
universelle, ne peut rien au fond que momentanément rehausser la productivité
de ce foyer du commun, la «faculté de juger», jusqu’a ce que celle-ci résilie
un jour le contrat qui faisait qu’elle était en dépossession d’elle-méme. Ce qui
fait que I’Etat s’avére étre dans une position d’incapacité totale & justifier le
fond de son étre, a savoir: sa capacité de gérer quelles notions les hommes
vont produire en commun. Tout se passe comme si sa toute-puissance absolue
n’existait qu’«apres coup» ; aussi haut qu’il éléve sa puissance de penser, il se
trouve, en derniére instance, que les simples particuliers en tant qu’ils consti-
tuent tous «une nature humaine» en commun, n’ont jamais rien cédé de leurs
puissances de penser.

En suivant le fil de la pensée spinoziste, il paraissait que le particulier
n’était pas censé «juger» sur le déploiement du commun. Convoqué a vivre
selon le décret commun, sans que lui soit demandé ce qu’il «juge» étre
I’étoffe du commun, il demeure nettement assujetti; de méme, il peut de
cette fagon connaitre les bienfaits de la vie en communauté. Et c’est bien le
mot de «juger» qui nous géne ici; car si tout «jugement» est plus ou moins
pondéré, il est difficile de dire qu’un ignorant en tant qu’ignorant «juge» de
quoi que ce soit. Cela permet de croire que Spinoza voulait faire entendre
que I’ignorant en tant que tel ne céde rien, car il n’a rien a céder en tant que
tel, mais il nous semble que cela ne constitue pas le fond de ’affaire. Bien
entendu, le décret commun ne s’imposera jamais si le particulier refuse son
injonction. Cependant, ce denier ne dispose pas, étant ignorant, d’une «faculté
de juger» de la conformité de I’injonction a ce qui est le commun. Tout au



L’ETAT COMME AME 203

contraire: sa puissance de penser particuliere, quasi inexistante avant qu’il
n’entre en société, ne tend a remonter en force que dans la mesure méme ou il
renonce a ses exigences particulicres.

Il parait que nous retrouvons I’argument spinoziste selon lequel 1’obéis-
sance a 1’Etat constitue une sorte d’«obéissance libre». Si 1’ame souveraine
ne fait qu’augmenter la puissance de penser propre de chaque ame singuliére,
I’Etat n’exerce réellement aucune contrainte. De 13, il ne reste qu’un pas vers
cette idée que I’ame singulicre de tout un chacun s’avérera un jour en mesure
d’abandonner son statut de mineure vis-a-vis du tout qu’elle constitue. Quand
Spinoza affirme alors que le pouvoir étatique ne peut pas faire penser ses particu-
liers jusqu’au point ou ceux-ci se défont de leur «faculté de juger», il reconnait,
du moins implicitement, que le pouvoir étatique n’est en derniere instance que
I’envers de la médaille de ce «pouvoir de penser en communy que les ignorants
manifestaient déja en-deca de toute programmation €tatique, voire a rebours de
ce dernier®. Malgré cet indice, il nous semble pourtant qu’il faudrait «dialec-
tiser» le rapport entre le particulier et I’Etat, de méme qu’entre I’ignorant et le
sage, si I’on voulait obtenir le concept d’une loi qui ne se présente plus comme
contrainte, ou démontrer que le commun vise «par-dela» la loi en tant que telle,
ce que Spinoza ne fait pas*. A partir 13, Spinoza aurait été en mesure de rendre
plus ambivalent le concept d’obéissance, si bien qu’il aurait pu signaler qu’en
certaines situations la désobéissance et la rébellion sont exigées, nécessaires et
salutaires, voire constituent une espéce d’«obéissance» a une loi transcendante
qui vient de 1’avenir ou se manifeste dans le devenir. Il n’empéche que, en dépit
de I’absence de cet élément dans sa philosophie politique, on peut pourtant se
figurer la situation d’une éventuelle disparition de I’Etat, sous condition que les
particuliers reprennent dans leurs mains la totalité dynamique des jugements
avec laquelle I’Etat s’est constitué, et qui, entre-temps, a peut-étre été fortifiée
par sa présence.

Soit un paradoxe dans la philosophie politique de Spinoza. S’il n’avait pas
soutenu que I’Etat était une Ame, il n’aurait sans doute pas pu porter jusqu’a son

“ Cf apropos TP 7/27 187 31-34: «Enfin, il n’est pas étonnant que la plébe n’ait
ni vérité ni jugement, puisque les principales affaires de I’Etat sont traitées a son insu,
et qu’elle ne se forge un avis qu’a partir du peu qu’il est impossible de lui dissimuler.»
Sous-entendu: 1° on ne peut pas reprocher aux ignorants leur ignorance ; 2° s’ils étaient
mieux informés, peut-étre qu’ils se rendraient compte que la vie en communauté, sponta-
nément valorisée par tous, peut se défaire de son versant hiérarchisant, voire policier.

% Suivant notre compréhension du chef d’ceuvre d’A. MATHERON, Le Christ et le salut
des ignorants, Paris, Aubier, 1971, nous soupgonnons en réalité que la figure du Christ
dans la pensée de Spinoza joue un role comparable au concept de la «médiation» dans la
dialectique hégélienne, et que donc Spinoza a su en fait «dialectiser» le rapport entre le
sage et I’ignorant afin d’obtenir une «troisiéme voie», ¢’est-a-dire le salut des ignorants.
Or cela ne s’explique que si on a compris ce que nous nommons «l’ironie de Spinoza»:
¢’est-a-dire le fait que 1’Ethique est au plus haut point utile 2 ceux qui sont justement
les plus passionnés, et donc les plus «repoussés» par le texte. Nous espérons poursuivre
cette interrogation ailleurs.



204 JACK STETTER

comble I’immanentisme de sa théorie politique. C’est par ce biais-la qu’il a pu
démontrer en quoi la puissance souveraine s’accorde un pouvoir infini de déter-
mination sur nos vies mentales et affectives, en quoi I’obéissance des ames sera
encouragee et en quoi les comportements approximativement intelligents seront
motivés, et enfin en quoi le bien du vivre sous un Etat s’avére étre justement la
vie sous un Etat. Mais c’est 1a o1 le bét blesse. Car le terrain se rendait en méme
temps propice a ce que 1’Etat rencontre un obstacle incontournable et fleurissant,
puisqu’il le rendait plus important a chaque fois qu’il réussissait a se faire obéir
et a réunir toute la multitude d’ames en «une seule ame». Voila la puissance de
penser de tous, cette «faculté de juger» tenue en commun, dont nul ne se délaisse
et dont chaque ignorant sait se faire son idée a lui.

On songe a la fable de Kafka: la loi exige de chacun de nous spécifiquement
ce que nous ne pouvons pas lui rendre. La loi se manifeste dans le commun,
dans la factualit¢ méme du commun; elle demande en plus que la racine du
commun, le jugement spontané du singulier, n’ait plus lieu ; mais enfin, elle fait
tout pour que I’on n’ait plus de raison de lui rendre quoique ce soit, puisque
le bien commun serait rentré pleinement dans le pouvoir du singulier. C’est
comme si la multitude d’ames était sommée de manifester sa puissance de
penser en vue du bien commun dans chaque acte de penser de chaque parti-
culier, mais qu’elle finit par apprendre du tribunal qui la convoque que «la
faculté de juger» de chacun est inaliénable, et que c’est lui qui légifére. Soit,
enfin, la certitude que la puissance de penser souveraine sombrera, pavillon
haut, au moment méme ou son rayonnement devient auguste.

Ainsi, dans le moment méme ou I’Etat accumule son surplus de puissance
du fait qu’il peut déterminer les affects ou idées de ses sujets, il étend ce
«dehors» qui est «dedans»: I'idée d’une vie dirigée «par les décrets de
la raison», cette «faculté de juger» en pleine possession d’elle-méme. En
renforgant les droits communs — ces droits qui, précisément, obligent tout
un chacun, si ignorant qu’il soit, a vivre intelligemment malgré soi —, I’ame
souveraine rend «la société civile» intelligente et propice a I’épanouissement
de I’intellect en commun, de sorte qu’on peut envisager qu’in fine on touchera
aux bords du démantélement de la politique*’. L’Etat n’aurait été qu’une sorte
de supplément aux intelligences défaillantes, si bien que, loin d’étre d’une
réalité indéfectible, s’il accomplit sa charge sans défaut, il n’aurait eu qu’une
place évanescente dans la nature des choses.

47 Cette idée jouit en réalité d’un grand prestige aupres de plusieurs chercheurs, ne
serait-ce que grace au fait que MATHERON, dans Individu et communauté chez Spinoza, op.
cit., situe «au sommet» du projet spinoziste la production d’une communauté de sages.
On ne peut que remarquer la reprise de cette idée chez I. SEGRE, dans deux ouvrages
parus en 2014 chez la Fabrique: Le manteau de Spinoza et Judaisme et révolution.
Cf., par exemple dans ce dernier ouvrage, p. 174: «Le noyau, lui, est hors la Loi, ou
“au-dessus de la loi”, disparaissant» ; ou encore, p. 178: «Tel serait le manifeste juif
de Spinoza pour la modernité: la liberté des hommes se batit & mesure que 1'imperium
dépérit, autrement dit & mesure que la norme mathématique du vrai dépose le jugement
des dieux.»



L’ETAT COMME AME 205

C’est afin de souligner ce motif profond du spinozisme politique que
nous avons mis en équivalence dans notre titre les termes de «soumis» et de
«résistanty. 11 serait malaisé de dire si celui qui résiste, abstraction faite de la
situation du sage, sait ce qu’il vise, ou s’il ne peut qu'opérer dans I’ombre,
aveuglément. Il serait tout aussi malaisé de justifier pleinement le choix du
terme «résistant», puisque la «faculté de juger» qui détrone I’Etat en le rendant
caduc ne prone pas la rébellion. Quoi qu’il en soit, il parait que ce n’est que
parce que le particulier se soumet qu’il peut retrouver ce qu’il n’a jamais perdu
en réalité : le bien commun, sa puissance de produire des jugements en commun
avec autrul.

Il est peu surprenant enfin, lorsqu’il s’agit de traiter de la politique,
qu’une philosophie rationaliste affirme que la raison raisonnante rend compte
de la réalité de ’Etat comme ce qui est sa copie la plus exacte et son faux-
semblant le plus trompeur: I’Etat, tout comme la raison, a pour but I’extension
a I'infini de sa puissance. Ce que I'un réalise en détrompant les prétentions
particuliéres, I’autre le fait en détournant la force des passions. Ce que I’'un
ferait pour I’individu, I’autre le ferait pour la masse des hommes. Et pourtant,
1’Etat, tout en étant une dme, n’est pas le fruit de la raison, ni n’agit de fagon
«raisonnable» ; il n’argumente pas, il n’explique pas, il ne démontre pas, mais il
contraint, il séduit et enfin il triche. S’il est bien vrai alors que pour I’ignorant la
voie est tracée, pour le sage, semble-t-il, sa confrontation avec I’Etat ne laisse
de place qu’aux stratagémes et machinations des deux cotés. Le sage, semble-
t-il, compte sur I’Etat comme s’il s agissait presque d’un «sujet de 1’Histoire»,
méme s’il sait qu’en fait 1’Etat n’a nulle obligation d’aller vers quelque état de
choses supérieur, et que la présence de I’Etat n’est pas justifiable en fonction
d’un projet non étatique ou post-€tatique, car la légalité, c’est-a-dire 1’effec-
tuation de la concorde, est toute 1’étoffe du bien commun. Sa situation devient
donc doublement ironique. Ironie de savoir qu’il fait «comme tout le monde»,
c’est-a-dire qu’il se soumet, quoiqu’en pleine connaissance de cause, donc
d’une maniére paradoxalement insoumise, puisque, autonome et responsable ;
et ironie de reconnaitre que 1’ignorant, dans la mesure méme ou il participe a
la construction de 1’Etat, cette Ame souveraine et collective, déploie ses notions
communes, «juge» que cette vie lui convient et donc ne céde rien en fait a la
puissance de 1’Etat — cela quand bien méme il ne saurait se rendre compte de
ce processus, ni de I’aspect immanent de cet effort a persévérer dans I’étre.
C’est sans doute cette brisure que Spinoza lui-méme connaissait de pres, dans
sa vie d’errant et de politique intermittent ; et c’est sans doute cette brisure qui
confére & I’étude de I’Etat chez Spinoza toute son actualité.



	L'état comme âme, le citoyen comme soumis et comme résistant

