Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 2

Artikel: Multitude libre/multitude serve : pour une lecture du Traité politique de
Spinoza

Autor: Poltier, Hugues

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 163-184

MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE

Pour une lecture du Traité politique de Spinoza

HuGuEes PoLTIER

Resume

Cette étude se donne pour objet de dégager la visée poursuivie par Spinoza
dans son Traité politique ef d'en extraire | 'enseignement politique. Apres avoir
brievement reconstruit la théorie spinoziste du droit naturel et I’ advenue néces-
saire d’un corps politique, elle s attache, en se basant principalement sur une
lecture des chapitres 6 a 11, a déterminer les conditions de la position d’une
multitude libre plutot que serve. On montre que ces conditions se résument
dans le principe d’'un renforcement circulaire de la puissance du souverain
et de celle de la multitude, et que la possibilité de son instauration repose
sur une juste compréhension de la dynamique passionnelle; et qu’a défaut,
s 'installe un régime de servitude marqué par le clivage des gouvernants et de
la multitude. On conclut par un regard sur le présent a la lumiére de la lecon
de ce traite.

Je pars de I’hypothése que le Traité politique' a pour objet de déterminer
les conditions d’existence et de persévérance dans I’étre d’une multitude libre
en tant qu’elle est «la fin visée par I’état civil», fin qui «n’est autre que la paix
et la sécurité de la vie» (TP 5/2); sive® «une vie humaine, qui ne se définit pas
par la seule circulation du sang [...] mais ... essentiellement par la raison, vraie
vertu et vie de ’esprit» (TP 5/5) et qui est «menée par I’espérance plus que par

! Tout au long je citerai le Traité politiqgue de Spinoza au moyen de 1’abréviation
TP. Sauf précision contraire, je citerai la traduction de B. Pautrat, Paris, Allia, 2013,
entre autres parce que les raisons qu’il fait valoir pour «traduire» imperium par imperium
me paraissent convaincantes (cf. op. cit., son introduction, notamment p. 7-11; je me
permettrai de ’utiliser sans le décliner ni lui ajouter la marque du pluriel). Par ailleurs, je
me référerai au 7P en indiquant entre parentheses dans le cours du texte, respectivement,
les N de chapitre et d’article séparés par «/». Parmi les autres traductions existantes, j’ai
également consulté celles de CH. RaMOND et d’E. SAISSET révisée et éditée par L. BoVE.
Pour les renvois au Traité théologico-politique (TTP) et a IEthigue (E), voir la note
figurant au terme de la présentation du dossier, ci-dessus.

2 Je me sers ici du latin «sive», terme important du vocabulaire spinoziste dont on
sait qu’il peut étre traduit aussi bien par «ou» que par «c’est-a-dire». Sa plasticité me le
fait conserver ici.



164 HUGUES POLTIER

la crainte» (7P 5/6). En d’autres termes encore, cette fin est «cela méme que la
saine raison enseigne étre utile a tous les hommes» (7P 3/7).

Liberté, paix, concorde, prévalence de I’espérance sur la crainte, vie selon
la raison qui n’est rien d’autre que 1’utile pour tous les hommes: tels sont donc
les caracteres du «meilleur état d’un imperium quel qu’il soit» (TP 5/1). Or,
c’est la ce que disait déja Spinoza au chapitre XX du 77TP lorsqu’il affirmait
que la fin ultime de la république «consiste non pas & dominer les hommes, &
les contenir par la crainte et a les soumettre au droit d’autrui, mais au contraire
a libérer chacun de la crainte pour qu’il vive en sécurité autant que faire se
peut, c’est-a-dire qu’il préserve le mieux possible son droit naturel a exister et
a agir sans danger pour lui-méme ni pour autrui. [...] La fin de la république,
c’est donc la liberté» (77P, XX [6]; G 240-241). Ainsi, méme si le langage
a un peu bougé, le point auquel aboutit le développement des cing premiers
chapitres du 7P est substantiellement identique a la conclusion du 77P. Ce
rapprochement suggeére ainsi que le véritable objet du 7P commence avec le
chapitre 6, c¢’est-a-dire consiste dans I’effort pour déployer ce qu’est, pour tout
imperium possible — entendons : monarchie, aristocratie et démocratie® — son
«meilleur état». Disant cela, cependant, je ne dis pas que les cinq premiers
chapitres seraient superfétatoires : ils construisent le langage, le jeu de concepts
qui doit permettre de concevoir et penser les constructions institutionnelles de
chacun de ces imperium — et en premier lieu le concept d’imperium comme le
droit que définit la puissance de la multitude (7P 2/17). Aussi aurons-nous a y
revenir. Mais il reste que I’enjeu du 7P réside bien dans 1’effort pour penser les
conditions institutionnelles de I’existence d’une multitude libre sous chacune
de ses formes possibles.

Cet enjeu se précise encore lorsque nous prenons en compte cette thése
que « les hommes sont ainsi faits qu’ils ne peuvent vivre a I’écart de tout droit
commun» (7P 1/3), partant d’un imperium quelconque : celui-ci advient néces-
sairement. Le probléme, pratique, qui exige une solution, aussi bien théorique
que pratique, est celui de 1’alternative d’une vie ou les hommes sont «conduits
comme du bétail a n’apprendre qu’a étre esclaves»* et celle «qu’institue une
multitude libre» (TP 5/4, 6). Tel est, selon ma compréhension, le propos du
TP. Dans cette optique sa construction s’éclaire: les chapitres 1-5 établissent
a la fois la nécessité du passage du droit naturel a 1’imperium et la thése que
I’instauration d’une multitude libre est la fin visée par 1’état civil. Or, c’est
cet établissement qui est difficile et qui, jusqu’ici, a toujours échoué; et cela
parce que, jusqu’alors, la réflexion politique a toujours abordé¢ le probleme de
maniére erronée ou insuffisante’. En d’autres termes, s’il s’arrétait 1a, Spinoza
considérerait n’avoir pas avancé d’un iota la réflexion politique. Le vrai défi

* CFIP 1362017,

4 Dans le langage du TTP: ou «ils combattent pour leur servitude comme si ¢’était
pour leur saluty» (TTP Préface [7]; G 6)

* Les philosophes n’ont jamais congu autre chose qu’une chimere (7P 1/1) et les
politiques ont été «habiles plutét que sages» (TP 1/2)



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 165

commence avec I’exigence de penser, jusque dans le détail institutionnel, les
conditions d’existence d’une multitude dans la liberté. Et si cet effort est néces-
saire pour la possibilité pratique de la liberté, c’est parce que les solutions que
la seule nécessité nous dicte nous précipitent, sinon dans la servitude, en tout
cas dans la non-liberté.

L’objet de la présente contribution est de clarifier les termes dans lesquels
Spinoza pose et pense ce probléme. A cette fin, je commence par une recons-
truction du passage du droit naturel & 1’imperium; dans cette discussion, je
m’attache plus particulierement a mesurer la portée de 1’affirmation que «le droit
de nature de chacun ne cesse pas dans I’état civil» (TP 3/3). Cette discussion
me conduit & une explicitation du concept, central, de puissance de la multitude
ainsi qu’a celle de la bifurcation multitude libre/non libre. La clarification des
termes de cette alternative constitue le cceur de ma lecture. Prenant appui sur
les lumiéres ainsi gagnées, j’interroge la situation contemporaine au travers
des concepts élaborés par Spinoza. Dans le cours de mon développement, je
propose une incise sur le sens du geste philosophico-politique de Spinoza.

Droit naturel, multitude, imperium

Le droit naturel d’un étant — ou conatus —, on le sait®, se confond avec le
quantum de puissance relative dont il est doté par nature ; autrement dit «chaque
individu dispose d’un droit souverain sur tout ce qui est en sa puissance» (77P,
IV [2]; G 189). Aussi faut-il dire qu’ «il n’interdit rien [...], ni les haines, ni la
colére, ni les ruses, ni absolument rien de ce que 1’appétit conseille» (TP 2/8)
en tant que 1’individu y est déterminé naturellement par I’effort de persévérer
dans son étre, effort qui constitue son essence actuelle (£ III 7). Dire qu’il y
est naturellement déterminé, c’est dire encore qu’a tout instant, un étre fait
toujours tout ce qu’il peut et, en tant qu’il peut et dans la mesure ou il le peut,
se conserve.

Il s’ensuit immédiatement deux conséquences décisives pour I’orientation
générale du propos de Spinoza. D’abord, la mise a I’écart de toute tentative de
penser la politique en termes de devoir-€tre, d’un 1déal de la vie juste et harmo-
nicuse que I’entendement congoit comme visée, a charge pour les gouvernants
de la réaliser’. Puis la permanence du droit naturel dans la société civile. De
I’importance de ce point, on ne peut douter, puisque dans sa lettre a Jelles du

¢ Il n’est évidemment pas question pour moi d’en offrir une exposition compléte,
exercice auquel bien d’autres avant moi se sont livrés. A titre indicatif, je me borne
ici @ mentionner A. MATHERON, Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit,
1969, ch. 5 et 7 en particulier; S. Zac, «Etat et nature chez Spinozay, in: Philosophie,
Théologie, Politique dans I'ceuvre de Spinoza, Paris, Vrin, 1979, p. 117-143 (surtout
p-128-137); voir aussi B. PauTrat, Introduction, in: Spoza, TP, op.cit., p. 12-16.

7 Voir sur ce point A. MATHERON, «Spinoza et la décomposition de la politique
thomiste», in: Ip., Etudes sur Spinoza et les philosophies de I'ége classique, Lyon, ENS
éditions, 2011, p. 81-111.



166 HUGUES POLTIER

2 juin 1674, Spinoza, en réponse a son correspondant sur la différence entre sa
position et celle de Hobbes, avance qu’elle «consiste en ce que je maintiens
toujours le droit de nature et que je n’accorde dans une cité quelconque de droit
au Souverain sur les sujets que dans la mesure ou par la puissance il I’emporte
sur eux. C’est la continuation de 1’état de nature.»®

Il en résulte cette conséquence majeure pour la compréhension de la
politique: son existence ne dépend pas de la raison en tant que connaissance
de la vérité et de la sagesse — celle-ci n’étant accessible, au terme d’un long et
difficile effort, qu’au philosophe (£ V 42 sc.) — mais de la nature déterminée
du mode humain en tant que son effort de persévérer dans son étre se déploie
dans un enchainement nécessaire de passions qui est aussi bien son étre que
sa maniére d’exister. Si ’homme pense?, il n’en demeure pas moins qu’il nait
ignorant en tout et que I’immense majorité s’¢loigne a peine de cet état: «les
hommes sont conduits par le désir aveugle plus que par la raison» (7P 2/5).
Cette nécessité de découpler la politique d’une idée de la raison est confortée
par I’observation que «tous les hommes, qu’ils soient barbares ou civilisés,
lient des relations'® et forment quelque état civily (TP 1/7). La conclusion
peut alors étre formulée avec toute netteté: «les causes de 1'imperium et ses
fondements, il faut les déduire de la nature des hommes, autrement dit de leur
condition commune» ! (ibid.), et non pas de la raison.

Cette compréhension du droit naturel posée, la tdche qui suit est d’en dériver
1’état civil, si embryonnaire puisse-t-il encore paraitre. Le dériver veut dire ici:
montrer son advenue nécessaire en reconstruisant la logique de la dynamique
interactive des hommes dans un hypothétique état de nature ; montrer, en clair,
qu’ils ne peuvent donner droit a leur effort pour persévérer dans leur étre, aussi
bien individuellement que collectivement, qu’a s’accorder en se plagant sous
«quelque état civil». Ou encore: montrer que ce n’est rien d’autre que 1’effort
constitutif de chacun des conatus de se conserver, combiné a la dynamique
nécessaire de leurs relations, qui les détermine naturellement a s ’accorder en
formant un état civil déterminé comme sous la conduite d’un seul esprit — fit-il
celui d’un affect commun (cf. TP 6/1). En outre, cette précision n’est peut-étre
pas inutile: s’il s’agit de dériver 1’état civil, c’est parce que celui-ci n’est pas
immédiatement donné avec la nature. Ainsi que 1’écrit Spinoza dans le 77P:
«La nature ne crée pas de nations: elle crée des individus qui ne se distinguent
en nations que par la différence des langues, des lois et des mceurs regues»

8 Lettre 50, trad. BovE, in: SpiNnoza, TP, Paris, Livre de Poche, 2002 : «Introduction.
De la prudence des corps. Du physique au politique», p. 36.

? «’homme pense», E IT Ax. 2.

10 Le latin dit ici: «consuetudines ubique jugunt». On peut préférer la traduction
de Bove-SAISSET qui maintient plus expressément la mention des «consuetudines» par:
«s’unissent partout selon des coutumes» (cf. également sa note 22, in: TP, op. cit.,
p-119sq.); ou encore celle de Ramond qui donne «tisse partout des liens coutumiers».

" Voir TP 3/18 ou Spinoza réitére ce propos en I’amplifiant, t¢émoignant de son
souci d’écarter tout malentendu sur ce point.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 167

(TTP, XVII [26]; G 217). Pour autant, il faut en méme temps dire que «les
hommes aspirent par nature a 1’état civil» (TP 6/1).

Marquons ici une pause pour bien souligner la tension indiquée par ces
deux theses: a la fois, 1’état civil n’est pas naturel au sens ou il n’est pas posé
immédiatement par la nature. L’immédiatement posé€ par la nature, ce sont les
individus humains avec les caractéristiques propres aux conatus'? pensants
que sont les humains: I’effort de persévérer dans son étre s’y exprime sous la
guise de I’imagination de tout ce qui I’affecte. En ce sens, comme le souligne
fortement A. Matheron, toute la partie IIT de /’Ethique doit étre lue comme
«une description pratiquement exacte» '’ de 1’état de nature. D’un autre coté,
cependant, cet état de nature appelle son dépassement nécessaire sous la seule
détermination naturelle du désir de se conserver, impuissant a s’actualiser dans
cette situation. En méme temps cependant, comme d€ja indique, I’instauration
de I’état civil, désiré par chacun, ne met pas fin au droit naturel. Entendons :
chacun y demeure mi par ses appétits égoistes de se conserver, au détriment
des autres, chaque fois qu’il discerne une opportunité de le faire sans prise de
risque personnelle ',

Une formule de Zourabichvili capture cette situation avec beaucoup de
bonheur: «l’état de nature, écrit-il, enveloppe un passage a 1’état civil et 1’état
civil enveloppe une régression a 1’état de nature»'>. A nous souvenir de la
radicalité d’absence d’interdit en quoi consiste le droit naturel, nous saisissons
mieux ce qu’enveloppe cette régression: elle signifie la nécessaire mise a
profit par chacun, a la mesure de sa puissance — physique, sociale, cognitive,
politique ou financiere —, de toutes les occasions de déployer stratagémes, ruses,
manipulations, exploitation d’une position de force, etc., en vue d’accroitre sa
puissance relative. J’y reviendrai.

Mais revenons a la question de la genése théorique de I’imperium. Genése
théorique puisque le philosophe, en tant qu’il pose la question, pense dans un
horizon d’expérience ou il y a toujours-déja eu imperium. 11 ne peut revenir a
un en-deg¢a de son instauration. Plus méme, aussi loin qu’il peut remonter dans
I’histoire, il ne trouve pas de traces d’un tel en-deca. Mais pour autant genése

12 Rappelons que la notion de conatus définit I’essence de chaque chose en tant
qu’elle est I’effort de persévérer dans son étre, autant qu’il est en elle. Cf. £ 111 6.

13" A. MATHERON, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., p. 301. Cf. tout le
ch. 5.

14" Cette analyse n’est pas sans faire penser au probléme, cher a la théorie des jeux, du
resquilleur ou encore au dilemme du prisonnier. Cf. H. HARGREAVES, P. SHAUN, Y. VAROU-
FAKIS, Game Theory : a Critical Introduction, London et al., Routledge, 1995, ch. 5.

s A condition d’entendre, toutefois, que cette régression ne s’actualise jamais
puisque, lorsqu’il évoque la menace que constituent pour une cité les discordes et les
séditions, Spinoza précise que celles-ci «n’entrainent jamais sa dissolution» (TP 6/1).
Cf. F. ZouraBIcHVILI, «L’énigme de la «multitude libre»», in: C. JAQUET, P. SEVERAC et
A. SuHAMY (€ds), La multitude libre : nouvelles lectures du Traité politique de Spinoza,
Paris, Ed. Amsterdam, 2008, p. 72.



168 HUGUES POLTIER

nécessaire puisque, encore une fois, les nations n’existent pas par nature, mais
par institution. En sorte que cette genése doit se présenter comme une recons-
truction, déduite «a partir de 1’effort universel de tous les hommes pour se
conserver» (TP 3/18).

Il n’est pas question ici d’entrer dans le détail de cette genése '°. Bornons-
nous a quelques remarques. Relevons d’abord que I'impératif de se conserver
conduit nécessairement les conatus aussi bien a des formes minimales de
coopération qu’a I’établissement de liens coutumiers (familles, tribus, liens
féodaux, etc.). Le sens de cette observation est que, méme dans I’état de
nature'’, I’indépendance présumée des conatus les uns envers les autres est
plus illusoire que réelle : nul n’y a la puissance de survivre par ses seules forces,
partant nul n’y est de son propre droit'®. A quoi s’ajoute que les relations y
sont dominées par ’instabilité'?, en clair par I’impossibilité de s’assurer de
la stabilité des alliances contractées, alors méme que nul n’y est capable de se
défendre seul contre d’autres. Aussi le droit naturel y est-il «nul, et consiste
plus en une opinion qu’en une réalité» (7P 2/15). Dans la réalité ainsi, I’indé-
pendance formelle dont jouit chacun dans I’état de nature est un état d’inter-
dépendance généralisée, mais fluctuante®® — entendons: dépourvue de toute
assurance quant a la conservation, demain, de mon état d’aujourd’hui, voire de
ma pure et simple existence.

Cette caractérisation de I’état de nature rend nécessaire le passage a un
imperium. Et cela, faut-il le souligner, sans faire intervenir a aucun moment la
raison en tant qu’instance productrice d’idéalités régulatrices. La seule passion
de persévérance dans 1’étre, dans la mesure de sa puissance, suffit a rendre
désirable le passage a une régulation des interactions par des droits communs
«arrétés et fixes» (TP 7/2)%'. En d’autres termes, qui que je sois, je suis amené
a former le désir d’étre garanti dans ma sécurité et dans 1’extension de ma
puissance par coopération contre les alliances formées par d’autres et contre
des défections. Et si I’expérience m’a enseigné, en outre, que I’existence de tels

16 Sur ce point, voir A. MATHERON, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit.,

p. 300 330.

7A supposer qu’on puisse parler d’un tel état en toute rigueur. Cet état désignerait
plutot une situation de faible institutionnalisation dominée par un droit oral et coutumier
a base de promesses dont I’interprétation donne fréquemment lieu a contestation, partant
a des situations instables.

'8 TP 2/15: «chacun dans 1’état de nature n’est de son droit qu’aussi longtemps qu’il
peut se garder d’étre opprimé par autrui...». Or, un examen rapide suffit & montrer que
cette condition ne peut étre remplie. Voir aussi 7P 2/9.

19 Cf. A. MATHERON, op. cit., p. 303 sq.

2 JIbid., p- 305.

*' Je rejoins donc la these developpee par A. MaTtHERON dans «L’indignation et le
conatus de 1’Etat spinoziste», in: Ip., Etudes sur Spinoza et les philosophies de I’dge
classique, op. cit., p. 219-229, thése ramassée dans la formule: «Les hommes sont
soumis a leur passion et, en conséquence du jeu méme de leurs passions, la société
politique existe nécessairement» (p. 225).



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 169

droits est inséparable d’un imperium en tant qu’il se définit comme le droit ou la
puissance de la multitude confiée a un souverain — lequel n’est autre que «celui
qui, d’'un commun accord, est chargé de la république» (TP 2/17; je souligne)
—, alors, moi, conatus quelconque, vais investir de mon désir I’instauration
d’un imperium dans lequel «tous sont conduits comme par un seul esprit» (7P
2/16) — entendons : par un unique corps de régles que le souverain a la charge
d’instaurer et d’appliquer. Aussi vais-je accepter de céder mon droit naturel
et de confier a la société «le pouvoir de prescrire une reégle de vie commune,
de faire les lois et de les affermir, non par la raison, qui ne peut réprimer les
affects, mais par des menaces» (E IV 37, sc. 2).

L’idée de I’imperium le meilleur

La stabilité de I’état civil suppose ainsi que I’instauration de 1’imperium
soit assorti d’un pouvoir de sanction dont I’efficacité repose tout entiére sur
la considération qu’ «un affect ne peut étre réprimé ni supprimé si ce n’est
par un affect contraire et plus fort que ’affect & réprimer» (E IV 7). En clair,
en s’accordant sur [’instauration d’un imperium, les conatus sont tenus de
s ‘accorder a conférer aux détenteurs de la souveraineté le droit de les menacer
de maniére a les détourner des tentations — dont ils seront nécessairement la
proie — de domination, d’envie et de défection??. La crainte des conséquences
doit étre plus forte que I’espoir des gains associés a la transgression des regles
communes. Mais cela doit signifier également que I’imagination des bénéfices
de I'imperium doit dépasser en force celle du sacrifice de 1’arbitraire de nos
passions. Formulation qui n’est qu’une variation de cette autre selon laquelle
«un pacte ne peut avoir de force qu’eu égard a son utilité ; celle-ci 6tée, le pacte
est du méme coup supprimé et demeure invalide» (77P, XVI [7]; G 192).
Méme si le lexique du pacte a disparu du TP, I’idée demeure que la puissance
— partant la stabilité — de I’imperium dépend de la perception de son utilité par
ses sujets, de laquelle dépend & son tour leur degré d’adhésion?. L imperium
est d’autant plus puissant qu’il étaye mieux la puissance de ses sujets, et ces
derniers étayent d’autant mieux la puissance de I’imperium qu’ils s’éprouvent
renforcés par lui dans leur puissance. Spinoza ne dit pas autre chose lorsqu’il
avance que de I’établissement convenable d’un imperium monarchique, édifié
sur des fondements solides, s’ensuit «sécurité pour le monarque et paix pour
la multitude, [de telle sorte que] le monarque soit le plus de son droit quand il

22 «... la cité, pour étre de son droit, est tenue de préserver les causes de crainte et
de respect; sinon, la cité cesse d’étre» (TP 4/4; je souligne). Sur les compétences du
souverain, cf. aussi TP 4/1.

2 (Ce principe dépend directement du droit naturel qui fait que «chacun met le plus
d’affect a rechercher son intérét personnel [...] et défend la cause d’autrui pour autant
qu’il croit, ce faisant, consolider sa chose» (TP 7/4).



170 HUGUES POLTIER

prend le plus grand soin du salut de la multitude» (TP 6/8). La méme idée est
énoncée plus bas dans I’exposé du régime aristocratique : il faut «conduire les
hommes de telle sorte qu’ils aient I’impression non pas d’étre conduits, mais de
vivre a leur guise et selon leur libre décret, et par suite, que ce soient seulement
I’amour de la liberté, le z¢le a accroitre leur bien et I’espérance d’accéder aux
honneurs qui les arrétent» plutdt que la crainte (7P 10/8). Ces lignes indiquent
sans ambiguité la compréhension spinozienne de I’imperium établi conve-
nablement et sur des fondements solides: il est celui ou le souverain assoit
pleinement sa puissance sur celle de la multitude et ou cette assise procede
précisément de ce que le premier ceuvre a [’accroissement de la puissance de
la seconde qui a son tour accroit celle du premier en mettant a sa disposition
— entendons: a celle de I’imperium— cette puissance accrue?. Circularité,
renforcement mutuel, réciprocité positive des moments de 1’imperium : tel est
le programme, en son cceur, de la politique spinozienne.

Telle est la puissance de la multitude, c’est-a-dire son droit: elle n’est rien
d’autre que sa puissance commune, auto-instituée et organisée, cette puissance
qu’elle est et au travers de laquelle elle agit, en d’autres termes: s’exprime,
se déploie — tel un individu singulier maitre en arts martiaux parvenant a
déployer la puissance de toutes les parties de son corps de facon parfaitement
coordonnée dans 1’affrontement guerrier singulier — et en toutes ses parties
manifeste sa puissance. Et la puissance du souverain, son droit réel-effectif, se
confond avec celle de la multitude. Or, plus il est puissant, plus il est de son
droit. En sorte que, pour le souverain, agir au mieux selon son intérét signifie
jouer du mieux qu’il peut le role de médiateur de la multitude a elle-méme dans
I’effort qu’elle est de persévérer dans son étre, partant d’accroitre sa puissance.

Disons-le autrement. La multitude n’est pas un bloc. Elle est composée d’un
grand nombre, indéfini, en croissance continue dans la mesure du possible. Elle
peut d’autant plus que la multiplicité de ses membres peuvent des choses, des
savoirs et des savoir-faire différents et qu’elle est a méme de les composer de
maniere coordonnée. Plus les corps humains qui la composent sont disposés «a
pouvoir étre affectés de plus de manieres ou [a les rendre aptes] & affecter les
corps extérieurs de plus de maniéres» (E IV 38), plus est accrue la puissance
de la multitude, et du méme coup de celui qui la conduit «comme par un seul
esprit» (TP 2/16). Tout le développement précédent pourrait, en un sens, étre
entendu comme un commentaire de la proposition 40 d’E IV: «Tout ce qui
contribue a la Société commune des hommes, autrement dit, ce qui fait que les
hommes vivent dans la concorde, est utile ; et mauvais, au contraire, tout ce qui
introduit la discorde dans la Cité». Dans le lexique ici proposé, la raison d’étre
unique du souverain est d’agir dans le sens de la production de la plus grande

2 Cf. TP 3/7: «Le droit de la cité est déterminé par la puissance de la multitude
conduite comme par un seul esprit. Or, cette union des 4mes ne peut absolument se
concevoir si la cité n’est pas au plus haut point tendue vers cela méme que la saine raison
enseigne étre utile a tous les hommes.»



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 171

concorde et puissance concevables de la multitude. Et mieux il y parvient,
plus la puissance de la multitude en sera renforcée, moins probables seront les
transgressions individuelles aux reégles communes, plus I’ordre constitutionnel
selon lequel elle se coordonne en sera consolidé, plus la stabilité politique sera
assurée. Et plus, aussi, la multitude y «est menée par I’espérance [plutot] que
par la crainte» (TP 5/6), différence décisive séparant la multitude libre de celle
qui est «esclave» (ibid.). Tel est, donc, le modele d’une «multitude libre» que
Spinoza appelle de ses veeux et dont il juge qu’il est la «fin visée par 1’état
civil» (TP 5/2).

Avant de poursuivre, marquons quelques acquis des développements
précédents. Relevons tout d’abord que le sujet du processus d’institution de
I’imperium est bien «l’état civil» lui-méme — ou si I’on préfere, la multitude.
La position de I’imperium est son fait: c’est elle qui s auto-institue comme
imperium, entendons : comme cette puissance souveraine appelée a se donner a
elle-méme un corps de lois destiné a organiser sa coexistence, la circulation de
la puissance commune, les processus d’adoption de lois et de leurs éventuels
amendements, a désigner ceux qui auront la charge de son exécution et de la
mise en place de toutes les choses nécessaires a sa stabilisation, ceux encore a
qui il incombera de veiller au respect des lois. Cependant, la multitude ne veut
pas simplement un imperium  elle le veut en tant qu’expression conforme de ce
qu’elle est multitude /ibre. En s’accordant, elle ne veut pas une diminution de
sa puissance, ce qui serait une absurdité — contradictoire avec 1’essence méme
du conatus qu’elle est. Bien au contraire, elle veut paix, concorde, sécurité,
accroissement de sa puissance de se conserver — aspects dont on pourrait dire
qu’ils constituent des dimensions de sa liberté. Ce que nous sommes invités a
comprendre, ainsi, c’est que cette fin n’est pas une imagination fantaisiste du
philosophe, une chimere révée en cabinet. Bien plutdt, elle est la fin immanente
au proceés de constitution-instauration de 1’état civil.

Sens du geste politico-philosophique du Traité politique

Cette remarque nous permet de revenir bri¢vement sur la question du role
que s’assigne le philosophe Spinoza lorsqu’il aborde la question politique. 1l
ne se congoit pas comme le dépositaire de «valeurs éternelles et éminentes»
dont il s’emploierait a rappeler aux politiques qu’il leur incombe de les rendre
effectives dans la cité. C’est 1a typiquement ’attitude philosophique héritée
qu’il dénonce avec force a I’art. 1 du premier chapitre. Sa thése, au contraire,
est qu’en matiére politique, il ne revient pas au philosophe d’ajouter aux genres
de cités que I’histoire a montrés (7P 1/3) mais de «démontrer [...] uniquement
les choses qui conviennent au mieux avec la pratique» (7P 1/4). Si nous inter-
prétons librement ce propos a la lumic¢re de ce que nous avons dé€ja appris, nous
saisissons qu’il congoit son role comme consistant a éclairer les motifs qui
sous-tendent et animent la pratique des hommes en société et a faire apparaitre



172 HUGUES POLTIER

du méme coup aussi bien les processus dynamiques les entrainant dans la
servitude que ceux a méme d’instituer une multitude libre, cette «fin visée par
I’état civil». Cette compréhension lui permet enfin de concevoir un ordre insti-
tutionnel satisfaisant cette exigence, cela pour chacun des types d’imperium
dont I’histoire a montré la possibilité.

Cet éclaircissement nous permet encore de souligner la proximité du geste
critique a I’endroit de la (dé)raison philosophique en matiere éthique et politique.
Dans la premicre, elle produit une satire et dans la seconde une chimere (c¢f. TP
1/1). De méme que I’éthique ne peut consister en une «absolue puissance» de la
raison sur les affects puisque cela revient a «concevoir I’homme dans la nature
comme un empire dans un empire» (£ III, préface), de méme la politique ne
peut se ramener a ’adoption de lois générales et a I’effort pour les garantir. Et
cela essentiellement pour la méme raison: qu’un affect quelconque ne peut
étre réprimé que par un affect contraire et de plus grande force (cf. EIV 7). Ce
paralléle nous permet de comprendre que le role de la raison est le méme dans
les deux cas: d’abord connaitre et comprendre les affects et leur enchainement
nécessaire selon les lois de la nature pour ensuite étre pleinement en mesure
d’accorder son droit a chacun et ainsi parvenir a I’ hilaritas (allégresse, E IV
42-44), en tant qu’«agir par raison n’est rien d’autre que faire les actions qui
suivent de la nécessité de notre nature considérée en soi seule» (E IV 49);
semblablement, dans le domaine politique, la liberté de la multitude s’atteste
en ceci que chacun y vit «a [sa] guise et selon [son] libre décret» (TP 10/8). Et
puisqu’il n’est pas envisageable d’amener la multitude «a vivre selon le seul
précepte de la raison», il s’ensuit que le réle de la raison est de concevoir un
aménagement des institutions tel que chacun, en suivant son libre décret — qui
n’est rien d’autre, chez I’individu gouverné par ses passions, que les détermina-
tions de son corps affecté, a savoir la poursuite de son intérét (cf E I1I 2, sc.?)
— ceuvre ce faisant pour la paix et le salut commun. Plus simplement, «vivre
selon ce que prescrit la raison» pour une multitude conduite par ses appétits
suppose de vivre dans un ordre institutionnel tel que, chacun, en suivant ses
désirs — modulés par les signaux de crainte et d’espoir 1’affectant — se conserve
soi-méme et simultanément conserve 1’ état civil. Cela, parce que nul «ne défend
la cause d’autrui [que] pour autant qu’il croit, ce faisant, consolider sa chose»
(TP 7/4). L’aménagement institutionnel «selon la raison» serait ainsi celui qui
ordonne un dispositif d’incitations, de punitions et de récompenses tel que,
chacun, suivant ses passions, contribue a la consolidation de son €quilibre. Il ne
s’agit donc pas d’éduquer les hommes au renoncement ou a la maitrise de leurs
passions — tentative dont toute 1’Ethigue montre le caractére illusoire — mais
de faire en sorte que suivre ses affects s’ajuste a I’ordre constitutionnel et ainsi

2 Voir sur ce point les explications limpides de L. Bove dans «De la prudence des
corps. Du physique au politique», «Introduction», in: SpiNnoza, TP, op. cit., p. 26-31,
surtout p. 28.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 173

le renforce. La condition pour y parvenir est que les incitations affectives les
plus fortes soient associées a des ambitions de reconnaissance de ses mérites
par Iimperium.

Ainsi, de méme que 1’Ethique doit libérer par la connaissance de la nécessité,
de méme, la théorie politique doit permettre I’accés a une coexistence dans la
liberté au moyen d’une organisation structurant le jeu des passions de maniére
telle que leur expression consolide I’imperium commun. De la méme manicre
que, livrés aux appétits aveugles, les conatus tombent fatalement dans le cycle
infernal des passions tristes, de méme une multitude se constituant dans 1’igno-
rance des affects qui la meuvent sera prise dans le cercle de la discorde et de
la violation des lois a tel point que son état «ne diftére[ra] guere de I’état de
nature» (7P 5/2); ou, ce qui n’est pas moins grave, la paix s’y confondra avec
la «servitude, la barbarie et la solitude» (TP 6/4).

Aussi, si le philosophe intervient, n’est-ce pas pour administrer une legon
de morale a ses semblables. C’est bien plutot pour leur faire une «legon de
choses» destinée a les rendre attentifs a leur soumission aux lois nécessaires
de la nature et & la nécessité — mais du méme coup aussi a la possibilité ! —
de les prendre en compte dans leur effort de se conserver au mieux en tant
qu’imperium.

Cette remarque éclaire 1’écart des gestes de Hobbes et de Spinoza. Pour le
premier, le fait de la guerre civile indique la fausseté des bases sur lesquelles a
été édifié le corps politique et la nécessité de reprendre, comme a partir de rien,
sa fondation afin de parvenir a la mise sur pied d’une société civile pacifiée
sous la toute-puissance ordonnatrice du souverain. Pour le second, 1’idée de
I’état de nature est une idée-limite qui, si elle a une utilité¢ sur le plan de la
compréhension de ce qui est en jeu, n’a cependant aucune traduction réelle
pensable . Parce que «les hommes ont tous en eux la crainte de la solitude
parce que nul dans la solitude n’a les forces pour se défendre et se procurer
les choses nécessaires a la vien (TP 6/1), les conflits qui déchirent la cité ne
débouchent jamais sur sa dissolution mais, dans les situations les plus graves,
sur un changement de sa forme (cf. TP 6/2). Bref, il n’y a jamais basculement
dans une annulation de tout état civil. En sorte que la question pratique qui se
pose aux hommes n’est pas I’alternative état civil/état de nature. Mais elle est
bien plutdt: multitude libre/multitude serve. Aussi est-ce cet enjeu que doit
endosser la théorie politique des lors qu’elle prétend contribuer a la théorie de
la pratique et a la réalisation de cette «fin visée par 1’état civil» et que, livré
aux jeux des rapports de force aveugles en lesquels il se constitue, il échoue a
accomplir.

Autrement dit: si ’instauration en un imperium advient comme naturel-
lement et nécessairement, tel n’est pas le cas de celle d’une multitude /ibre.
C’est dans cet écart qu’intervient le geste théorique de Spinoza: d’une certaine

% Sur ce point, voir 4 nouveau A. MATHERON, «L’indignation et le conatus de I’Etat
spinoziste», art. cit., p. 226.



174 HUGUES POLTIER

maniere, un de ses propos semble bien étre d’affirmer que, sans un appui
explicite sur une juste compréhension de la dynamique d’alliance et de ses ratés
(lorsqu’elle est livrée a I’ignorance passionnelle), le passage a «la fin visée par
I’état civil» est condamné a échouer. Sa possibilité exige une compréhension
de la dynamique passionnelle de I’interagir humain ainsi que la conception
d’un ordre constitutionnel s’y adossant et prenant expressément en charge sa
fin visée. Bref, elle exige quelque chose comme le savoir du philosophe tel
qu’il s’ébauche dans le TP ainsi que I’adhésion déterminée d’une majorité a
cette fin doublée de la conviction que seul un tel savoir est 8 méme de soutenir
la construction institutionnelle d’une multitude libre. Car, fiit-il vrai, le savoir
du philosophe, «en tant que vrai, ne peut réprimer aucun affect, mais seulement
en tant qu’on [le] considére comme un affect» (E 1V 14). De sorte qu’une
question centrale, dont on ne peut dire qu’elle soit vraiment abordée dans
le TP, est de concevoir les conditions de la transformation de ce savoir en
affect suffisamment partagé pour devenir action. Difficulté redoublée par la
conviction de Spinoza que la multitude ne peut que demeurer conduite par ses
appétits aveugles plutot que par la raison; et que les désirs prochains auxquels
sont rivés les conatus sont ceux de I’imitation passionnelle?” imaginaire dont
la dynamique spontanée, mue par le principe d’amour-propre et I’ambition de
domination, débouche nécessairement sur une haine mutuelle ?®. Toute la diffi-
culté est de concevoir comment, du sein méme de cette conflictualité généra-
lisée des conatus entre eux, pourrait s’imposer affectivement (et en effectivité)
la compréhension pratique du meilleur état de I’ imperium.

Multitude libre ou serve

Le point de bifurcation décisif entre les deux branches de I’alternative réside
dans le mode d’institutionnalisation de la souveraineté. Celle-ci, nous I’avons
vu, est un moment incontournable de la constitution de I’imperium. Elle est
condition nécessaire de son existence et elle a notamment pour corollaire que
I’existence de la cité est incompatible avec la permission accordée a chacun
de «vivre comme il I’entend» (TP 3/3). Pas d’imperium donc sans pouvoirs
souverains jouissant seuls du «droit d’instaurer les lois [... et] de les interpréter
dans chaque cas particulier» (7P 4/1). Aussi la république dépend-elle «exclu-
sivement de la direction de celui qui a I’imperium souverain» (TP 4/2).

Etat civil, imperium, pouvoirs souverains constituent ainsi des moments
inéliminables d’un ordre politique quelconque. Dans un autre langage, la

21 Cf. E 111 21-47 surtout et TTP, XVII [4], G 203; ainsi que Y. CirTon, «Les lois
de I’imitation de;s affects», in: Y. Crtron et F. Lorpon (€ds), Spinoza et les sciences
sociales, Paris, Ed. Amsterdam, 2008, p. 107-163 ; et L. Bove, La stratégie du conatus.
Affirmation et vésistance chez Spinoza, Paris, Vrin, 1996, ch. 3.

8 Cf. L. Bovg, op. cit., p. 83-85.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 175

condition d’existence d’une république est que les individus qui la composent
— la multitude — cédent leur «droit naturel par lequel chacun est juge de soi»
(TP 3/3).

Or cette cession ne va pas sans la plus grande répugnance chez les
individus?. Sur la compréhension de ses raisons, je serais tenté de dire que
c’est la un des apports majeurs du 7P. Il y fait ressortir avec une netteté sans
précédent les difficultés associées a la nécessité de tenir ensemble cession de
leurs droits par les individus et conservation de leur pouvoir de contréle sur le
souverain. En témoignent suffisamment les efforts consentis pour concevoir
un ordre monarchique et aristocratique tel que I'instituerait une multitude libre
ainsi que l’interruption brutale du manuscrit au seuil du développement qui
devait €tre consacré a |’imperium démocratique, «omnino absolutumy» (7P
11/1)%. C’est a faire ressortir ces difficultés et ses conséquences que s’attache
la suite de ce texte.

De la persistance du droit naturel dans I’état civil et de sa portée

L’insistance de Spinoza sur cette question — dans sa lettre a Jelles déja citée
et a plusieurs occurrences dans le 7P — justifie d’y voir la difficulté décisive a
laquelle doit se confronter I’institution d’une multitude libre. Aussi importe-t-il
de s’y arréter un peu longuement afin d’en mieux comprendre les ressorts et,
plus encore, la portée pour la constitution de I’imperium. Elle signifie, nous
I’avons vu avec Zourabichvili, qu’est immanente a 1’état civil une régression
a I’état de nature, c’est-a-dire au droit de nature en tant qu’il n’interdit rien.
Leur immanence a 1’état civil aura des effets diamétralement opposés selon
que I’égalité de tous y est assurée (cf. TP 10/8) par I’agencement institutionnel
ou non. Si elle I’est, nous aurons un imperium se rapprochant de la fin visée
selon le modele vu plus haut. Dans le cas contraire, il s’ensuit immédiatement
des droits-pouvoirs inégaux entre le souverain et la multitude. Le souverain
peut des choses que ne peuvent pas ceux qui en sont exclus, puisque c’est a lui

2 Cf. TTP V [8], G 74: «rien n’est plus insupportable aux hommes que d’étre
soumis a leurs égaux et d’étre dirigés par eux»; et 7P 7/5: «ll est certain que chacun
aime mieux commander qu’étre commandé. Nul, en effet, ne concéde volontairement
I’imperium a autrui [...]». )

30 Interruption brutale dont on sait qu’E. BALIBAR («Spinoza, I’anti-Orwell», in: La
crainte des masses, Paris, Galilée, 1997), loin d’y voir un simple accident lié au déces de
son auteur, juge qu’il doit étre lu comme 1’indice d’un «blocage théorique» devant étre
imputé a «ce qui, dans la définition méme des concepts [...], rend impossible la consti-
tution d’une théorie cohérente de la démocratie, parce que son concept serait fonda-
mentalement équivoque.» (p. 77). Au terme de son examen, au cours duquel il montre
que Spinoza congoit ses régimes monarchique et aristocratique comme devant faire «le
maximum de place a 1’élément démocratique», I’auteur conclut que «la démocratie
elle-méme [...] ne saurait, paradoxalement, trouver de principe propre» (84).



176 HUGUES POLTIER

qu’incombe le droit— le pouvoir — d’adopter des lois et de les interpréter dans les
cas particuliers. Dans ce cas, il a entre ses mains le salut commun, violant ainsi
le précepte selon lequel il convient d’organiser les choses de I'imperium «de
telle sorte que rien de ce qui regarde le salut commun ne soit confié absolument
a la bonne foi d’un seul» (7P 6/3). Une fois ouverte, cette asymétrie ne peut que
se creuser indéfiniment, signifiant la soustraction sans retour de la souveraineté
a la multitude. Le souverain est seul maitre des lois, de leur interprétation, de
qui il invite a la table des discussions autour d’un projet de loi, de qui il prendra
les avis, etc. Bref, il dispose de la puissance lui permettant d’imposer les termes
de la coopération sociale. Et en vertu de cette «loi universelle de la nature que
nul ne néglige ce qu’il juge étre un bien sinon dans 1’espoir d’un bien plus
grand ou par crainte d’un plus grand dommage» (77P, XVI [6], G 191-192), il
est nécessaire qu’il le fasse. Le rapport du souverain a la multitude est un pur
rapport de forces dont I’issue dépend de ’aptitude de chacun d’eux a composer
et mobiliser sa puissance. S’1l n’est pas exclu que la multitude parvienne,
parfois, a arracher quelque concession, il n’est pas douteux que le souverain
est la partie la plus puissante et que, pour ’essentiel, il parviendra a imposer
ses volontés. Bien sir, le souverain lui-méme est toujours traversé de rivalités
et de conflits qui diminuent sa puissance. Mais face a ceux que ces rivalités ne
concernent pas, le souverain saura toujours, ou presque, conserver son unite.

En sorte qu’on doit dire que la conjonction de la persistance du droit
naturel et de I’érection d’un souverain ouvre le boulevard de la domination et
du devenir esclave de la multitude. La raison en est simple: la détention de la
souveraineté ouvre a ceux a qui elle échoit la latitude de déployer impunément
leur droit naturel.

Détaillons-en brievement les raisons. Nous avons vu (1) que U'imperium
n’est rien d’autre que la puissance de la multitude, (2) que I’imperium implique
la position de pouvoirs souverains et (3) que le droit naturel, par lequel «les
hommes sont ennemis par nature» (TP 8/12), persiste dans 1’état civil. En
sorte qu’on peut dire qu’en son essence méme, un imperium est le dispositif
dynamique de capture de la puissance de la multitude — étant entendu, encore
une fois, que la puissance collective ne se distingue pas de 1’agrégation et
combinaison des puissances de tous ceux qui la composent. Contrdler cette
puissance, c’est étre en mesure d’en tirer avantage pour soi. Partant, c’est
en avoir le pouvoir, c’est-a-dire le droit. Et en vertu de (3), il s’ensuit néces-
sairement (4) que les pouvoirs souverains vont mobiliser tout le différentiel
de puissance a leur disposition pour accroitre encore leur domination et leur
jouissance aux dépens de la multitude. Sitot érigés en souverains, il va s’agir
désormais pour eux, non plus seulement de persévérer dans leur étre, mais bien
dans leur état, dans leur situation. Et ils s’en assureront d’autant plus qu’ils
parviendront & accroitre leur différentiel de puissance d’avec la multitude. La
condition préalable en est de I’exclure de la sphére ou s’élaborent et se décident
les lois et actions de I’imperium. Dans cette optique, les discours de disquali-
fication de la multitude — sous le nom de «vulgaire», de «plebe» — constituent



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 177

une piece idéologique essentielle. Ils visent a persuader le vulgaire que les
maitres ont en eux «quelque chose qui dépasse la nature humaine» (77P, V [9],
G 74) cependant que lui-méme y est disqualifié comme sans mesure, terrible
s’1l est sans crainte, sans vérité ni jugement (cf. TP 7/27). Cette opération est
d’autant plus aisée de la part des puissants qu’ils controlent les appareils de la
communication publique pour en réserver I’acces aux instruits, aux experts, a
ceux qui ont un titre certifié a s’exprimer sur les choses publiques. Elle trouve
en outre une justification aisée dans 1’ignorance de la plébe, ignorance qui «n’a
rien d’étonnant [puisque] les affaires les plus importantes de 1’imperium sont
traitées a son insu» (TP 7/27). L’ignorance de la plebe est produite par sa mise
a I’écart des affaires publiques et la justifie en méme temps, cependant que
I’expertise ! des élites est produite par sa participation et la justifie. Double cercle
de renforcement du privilege de la mainmise exclusive sur les choses communes
qui vient conforter la remarque selon laquelle la disparition de 1’égalité «sonne
aussitot la mort de la liberté commune» (7P 8/8). Car il n’est pas douteux que
1a, la multitude soit esclave puisque «la fin de I’action [y] est I’ utilité non pas de
celui-1a méme qui agit mais de celui qui commande» (TTP, XVI, [10], G 194).

Cette analyse du discours idéologique par Spinoza, trés machiavélienne
d’inspiration 3, est assise sur la conviction que «la nature est une et commune a
tousy», que «tout le monde est rendu orgueilleux par la domination, [que] tout le
monde est terrible quand il n’a pas peur» (7P 7/27). Or qui a moins a craindre
que le souverain ? Qui est 3 méme de le menacer ? L’instauration de cette
souveraineté a I’abri de tout controle n’est rien d’autre que celle de I’'impunité
du souverain, laquelle se confond avec I’instauration, garantie par la puissance
de I'imperium, d’un espace ou est donné libre cours a son droit naturel. Parce
qu’il jouit de la faculté de «traiter en secret des affaires de I’imperium», il faut
dire qu’il «le [tient] absolument en [son] pouvoir» (7P 7/29). Sans doute cet
espace est-il borné par les limites de ce qui convient a 1’image de la fonction
(cf. TP 4/4 fin), mais les exemples mémes donnés par Spinoza suggerent assez
la marge dont il dispose avant de susciter une indignation telle qu’il soit forcé
de renoncer a sa position.

Spinoza, ainsi, est pleinement conscient a la fois de la nécessité incontour-
nable de la souveraineté dans I’instauration de |’ imperium et de lamenace qu’elle
fait peser sur la liberté de la multitude — largement évoquée avec 1’exemple
des Turcs en TP 6/4 et encore soulignée en TP 7/29: «confier absolument la
république a quelqu’un et en méme temps posséder la liberté, voila qui est
tout a fait impossible». La faute originelle, est-on invité a comprendre, réside
dans I’instauration d’«un imperium dont le salut est suspendu a la bonne foi de
quelqu’un» (7P 1/6); entendons: offrant a ses détenteurs un pouvoir discré-

31 Entendons: la maitrise des dossiers préparés et élaborés sur la base de leurs
desiderata.

32 Sur I’usage par Spinoza de «la legon politique de Machiavel», cf. L. BovE, «Intro-
ductiony, in: SPiNoza, TP, op. cit., p. 42-46.



178 HUGUES POLTIER

tionnaire sur 1’exercice duquel ils n’ont pas a rendre de comptes, sinon devant
le petit nombre de leurs pairs.

Tout le probleme, nous le voyons, se loge dans la question du mode selon
lequel se construisent la souveraineté et son exercice. Qui la concentre en ses
mains, sans droit de contréle de la multitude, dispose de sa puissance. Et ce
de telle maniere que, pour cette dernic¢re, se défaire du souverain auquel elle
a confié son salut reléve, sinon de I’impossible, en tout cas de I’improbable.
Cela pour la simple raison que le souverain peut réagir a toute manifestation de
mécontentement en mobilisant des forces de maintien de 1’ordre, en discréditant
ses meneurs, en les arrétant et en les condamnant. Il ne se trouverait dans une
situation délicate que dans le cas de figure, plus qu’improbable, d’un soulévement
insurrectionnel quasi simultané de la multitude dans son ensemble ; ou alors de ce
que par sa violence excessive il se serait aliéné la loyauté de ses soutiens.

Disposer de la souveraineté, c’est d’abord et avant tout avoir la compé-
tence exclusive d’adopter les lois et de les interpréter. Or dans la mesure ou le
souverain — tous ceux qui participent de droit et par cooptation a leur élabo-
ration et préparation — est bien circonscrit, il n’est pas difficile de concevoir
des dispositions qui seront a ’avantage de ses membres. Dans un imperium
inégalitaire, la persistance du droit naturel dans 1’état civil fait sentir ses effets
jusque dans la lettre de la loi. Ce qu’on peut résumer en disant que 1’asymétrie
entre le souverain et la multitude consiste en des droits de tirage inégaux sur la
puissance collective.

Que cette question de 1’appropriation par quelques-uns de la souveraineté
soit au cceur de I'instauration de la servitude, I’effort d’invention institu-
tionnelle des chapitres 6 a 10 1’établit bien a contrario. La tentative qu’y
développe Spinoza vise a concevoir un agencement constitutionnel réduisant
a rien le pouvoir discrétionnaire du souverain. A aucun moment le souverain,
en la personne du monarque, ne doit pouvoir agir sur sa seule «bonne foi».
L’imperium doit €tre institué de telle sorte que «tous, tant gouvernants que
gouvernés, qu’ils le veuillent ou non, fassent pourtant ce qui est de 1’intérét
du salut commun, c’est-a-dire que tous, de gré ou de force ou de nécessité,
soient contraints de vivre selon ce que prescrit la raison; ce qui aura lieu si les
choses de I'imperium sont organisées de telle sorte que rien de ce qui regarde
le salut commun ne soit confié absolument a la bonne foi d’un seul» (7P 6/3;
je souligne). Concrétement, cette exigence sera satisfaite par 1’obligation
constitutionnelle faite au souverain de ne prendre de décision que sur la base
des avis ayant recueilli un nombre minimal de suffrages au Conseil, lequel
est composé de membres sélectionnés sur la base de leur dge et de leurs
compétences et représentatifs de I’ensemble des familles qui composent
le royaume®. Les moments constitutifs de 1’exercice de la souveraineté

3 Cf. notamment TP 6/25. Il n’est pas question d’entrer ici dans le détail des
arrangements institutionnels congus par Spinoza. Pour une présentation commode des
dispositifs monarchique et aristocratique tels que les institueraient des multitudes libres,
¢f. L. Bove, «Introductiony, in: SpiNnoza, TP, op. cit., p. 73-87.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 179

composent un cycle assurant la liaison de tous les membres de I’imperium. Si
la décision est bien de la compétence du souverain, il lui incombe de décider
sur la base d’informations suffisamment stires et validées concernant les
besoins et les attentes de la multitude. Aussi ne décide-t-il qu’au terme d’une
large procédure de consultation impliquant, de proche en proche, la totalité ou
presque des citoyens du royaume. Une fois la décision prise, il doit en organiser
I’exécution, ce qui sera effectué par le Conseil ou des assemblées spécialisées
désignées par ce dernier et responsables devant lui. Enfin, une cour de justice
sera chargée d’instruire les litiges. «Alors», comme le résume A. Matheron,
«le cycle consultation-décision-exécution se referme harmonieusement: bien
informé, le Souverain fait de bonnes lois, qui, bien appliquées, regoivent un
accueil favorable; et, bien informé a nouveau de cet accueil, il persévére dans
sa bienfaisante orientation. [...] Consultatif, Souveraineté, Exécutif, Controle :
telles sont, dans leur enchainement circulaire, les institutions gouvernemen-
tales de I’Etat: celles qui ont pour rdle de créer, d’organiser et de conserver les
autres institutions» **.

Eléments pour une lecture spinozienne du présent

En vue de conclure, revenons un instant sur le rapport droit de nature — droit
civil. Schématisant, on pourrait dire que 1’imperium le meilleur est celui ou le
droit civil est congu et ordonné de maniére a ce que le droit de nature vienne
I’épouser au plus pres: ce que me dicte mon desir est en méme temps ce qui
sert a la stabilisation et consolidation de 1’imperium — lequel n’est rien d’autre
que la totalité différenciée et articulée de ses institutions, formes organisa-
tionnelles, lois, statuts au sein desquels et par lesquels ses membres entrent
dans des rapports et transactions déterminés et y sont mus par des affects tout
aussi déterminés. Cette situation n’est possible qu’a la condition que les droits
«soient institués selon ce que prescrit la raison» (7P 2/21), partant de maniére
a assurer a tous les conatus, distributivement et collectivement, I’espace de leur
libre déploiement. Aussi apparait-il clairement que le droit civil n’est pas tant
I’abolition que I’inscription du droit naturel dans un agencement qui, s’il est bien
congu, doit permettre au droit naturel de chacun de s’exprimer de maniére positive
a la jois pour I’agent et pour le corps politique. Une autre maniére d’exprimer la
chose est de dire que, dans I’imperium le meilleur, le systéme des incitations —
sive: promesses de récompenses associées a des comportements posés comme
souhaitables parce que favorables a la stabilité et consolidation de I’imperium de
la multitude libre; et promesses de sanctions pour les comportements qui lui sont
nuisibles — affectant les conatus, ¢’est-a-dire donnant une orientation déterminée
a leur désir®, y est tel qu’il les détermine & avoir des désirs renforgant la partici-

3 A. MATHERON, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit., p. 333.
35 Sur ce point, voir les explications particulierement éclairantes de F. LorDoN, La
société des affects. Pour un structuralisme des passions, Paris, Seuil, 2013, ch. 3.



180 HUGUES POLTIER

pation, la coopération, 1’égalité et la solidarité. Cette caractérisation nous permet
de dire, a contrario, que tout imperium dans lequel droit naturel et droit civil
ne convergent pas ne satisfait pas «la fin visée par 1’état civil». Il s’ensuit cette
conséquence qui peut étre indifféremment exprimée en disant que la multitude
n’y est pas libre ou que la souverainete y est capturée par une minorité, ces deux
expressions n’étant que les deux faces d’une unique réalité.

Sur un plan analytique, il s’ensuit que I’examen d’un imperium quelconque
peut comprendre indifféremment I’exploration des divergences droit civil/droit
naturel ou celle de I’identification des détenteurs effectifs de la souveraineté. De
cette derniére, on peut dire qu’elle est ce qui s’exprime (elle est la maniere qu’a
la puissance de la multitude de s’exprimer, i.e. via telle circulation autorisée
du commandement, de la parole officielle et de I'information) cependant que
de la premiére on peut dire qu’elle est I’exprimé, sa traduction dans des diffé-
rences de statut, de droit, d’acces aux ressources communes et a la propriété, de
légitimité a €tre entendu dans 1’espace public et dans les processus l€gislatifs
et réglementaires, de droit a exiger une réponse ou inversement a ¢luder une
question, etc. En son principe, cette non-convergence consiste en ce que des
actions emportant des bénéfices démesurés pour les uns et des pertes, voire des
dommages séveres pour le plus grand nombre, sont non seulement permises
mais soutenues par les pouvoirs publics. Les exemples abondent et en dresser
la liste exigerait le volume d’un bottin. On se bornera ici a rappeler le cas des
subprimes, expressément vantés par les autorités états-uniennes comme le moyen
de faire accéder la classe pauvre a la propriété privée; ou encore les nombreux
cas de privatisation de 1’eau qui ont tous abouti a un accroissement des bénéfices
de ces soci€tés avec pour envers des hausses de prix constantes pour les clients
et, dans de nombreux cas, une dégradation de la qualité de I’eau distribuée; sans
parler de tous les cas de pollutions générées par I’activité industrielle, d’autant
plus séveres que la concurrence pousse a la déréglementation: le cas des boues
rouges produites par 1’extraction de I’aluminium souvent simplement épandues
dans I’environnement est gros de pollutions environnementales d’ampleur et de
gravité que nous ne mesurons pas encore et dont les premiéres victimes, pour des
raisons de localisation, appartiennent a la multitude.

La sanction de ce type d’actions par les autorités publiques, méme réguli¢-
rement €lues, s’explique par le fait que la puissance de la multitude — ou
«collective» — a été de fait capturée par une élite monopolisant de plus en plus
les postes dirigeants du privé et du public, voire circulant librement de ’une a
I’autre (phénoméne du «pantouflage», en anglais des «revolving doors»)3¢. Le

3 Parmi d’innombrables illustrations possibles, bornons-nous a celle-ci, encore assez
récente: «Nous avons besoin de mettre un verrou sur la “porte tournante”, qui permet
a des fonctionnaires de la Fed de quitter le service de régulation des banques pour aller
ensuite travailler dans ces banques et vice-versa, a affirmé vendredi la sénatrice démocrate
Elizabeth WARREN, membre de la commission bancaire.», La Presse.ca du 21 novembre
2014 (http://affaires.lapresse.ca/economie/etats-unis/201411/21/01-4821318-des-

senateurs-americains-denoncent-le-pantouflage-a-la-fed.php, consulté le 05.01.2015).




MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 181

capital économique et symbolique qu’elle a accumulé lui permet d’assurer sa
reproduction intergénérationnelle. Pratiquant un entre-soi généralisé et dotée
d’une large homogénéité de vues — déterminée par ’intérét commun a ses
membres de défendre leur différentiel d’avec le commun —, elle est parvenue a
s’arroger un contrOle sans partage sur toutes les décisions touchant a 1’usage et
a la gestion des communs. Ce n’est que trés marginalement et dans de rares cas
que la voix de la multitude parvient a freiner, et plus rarement encore a arréter
les grands projets industriels?’.

En termes spinoziens, la situation peut étre ainsi caractérisée. Dans le
régime contemporain, ['univers des affects — «causes de premiére instance
[décidant] des orientations»® de I’énergie libre qu’est le conatus — auquel
sont exposées les élites les détermine a entrer dans la rivalité mimétique du
toujours plus. Et comme cette rivalité ne rencontre aucun obstacle (loi qui
fixerait une rémunération maximum ou une imposition marginale proche de
100% au-dela d’un certain seuil), le jeu de I’avidité ne connait aucune limite.
D’ou la concentration inédite de la fortune mondiale?® et les rémunérations
stratosphériques dans les milieux de la finance, laquelle est la mieux a méme
d’user de sa puissance pour capturer la plus-value produite puisqu’elle est
le passage obligé pour le financement de tout projet. Et comme le souligne
fortement F. Lordon, en appeler a la «moralisation» de la finance témoigne
d’une incompréhension de la logique désirante et des pressions qui y sont
a I’ceuvre confinant a 1’indigence: «Toute la vertu du monde ne convaincra
pas un banquier d’investissement a renoncer a saisir un ROE de 40% s’il est
lui-méme a 30 et que ses concurrents voguent vers les 50 [...] On ne peut
pas attendre d’agents dont les intéréts vitaux sont configurés d’une certaine

37 Mentionnons ici le cas de I’Aéroport de Notre-Dame-des-Landes qui, en dépit
de ’ampleur de la résistance qu’il a suscitée et de la démonstration aussi bien des
dommages écologiques qu’il entrainera que de sa faible utilité, reste a I’agenda du
gouvernement francais.

3% F. LorboNn, Pour un structuralisme des affects, op. cit., p. 77. Le développement
qui suit doit beaucoup a ces pages.

¥ On se souvient du raccourci saisissant donné par Oxfam, début 2014, pour
dépeindre la situation des inégalités: la fortune additionnée des 85 personnes les
plus riches est égale a celle de la moitié de I’humanité. Voir entre autres http:/www.
huffingtonpost.fr/2014/01/20/85-personnes-les-plus-riches-egale-moitie-humanite-
ong n 4630261 .html (consulté le 04.01.2015). Ce méme rapport montrait que dans la
majorité des pays la part a la richesse produite captée par le 1% le plus riche a augmenté
depuis 1980 et que dans certains pays — Chine, Portugal, Etats-Unis notamment — elle a
plus que doublé. Dans son communiqué, Oxfam ajoutait que ces résultats n’ont rien de
surprenant : cette croissance des inégalités résulte d’un accaparement du pouvoir par les
plus fortunés qui ont coopté le processus politique afin d’orienter les régles du systéme

économique en leur faveur (http://www.theguardian.com/business/2014/jan/20/oxfam-
85-richest-people-half-of-the-world; consulté le 05.01.2015).




182 HUGUES POLTIER

maniére qu’ils renoncent a les poursuivre»*’. Et si la maximisation de ce
ROE passe par des dégats environnementaux et sociaux, ce ne sont la, pour le
banquier, que des colits externes — les fameuses «externalités» — qu’il acceptera
d’autant plus volontiers qu’il peut personnellement aisément s’en prémunir. A
I’autre bout de 1’échelle sociale, les non-propriétaires se retrouvent en concur-
rence pour vendre leur seule «possession» marchandisable, a savoir leur force
de travail. Persévérer dans leur étre suppose d’accéder a I’argent, qui a son
tour suppose 1’emploi, lequel a son tour suppose que le propriétaire y trouve
son intérét, c’est-a-dire prospectivement un accroissement de son capital. En
sorte que le non-propriétaire voit son intérét propre, son désir de persévérer
dans son étre, étroitement dépendant de la satisfaction de celui du propriétaire.
En sorte encore que I’emploi du salari¢ dépend, globalement, de la croissance
du capital (et donc des inégalités) désormais inséparable de celle des dégats
environnementaux *' et des inégalités. A quoi il convient d’ajouter que, sous
la pression concurrentielle, les entreprises ont massivement substitué le travail
mort (machines, robots industriels) au travail vivant, proces qui réduit d’autant
le besoin en main-d’ceuvre, aggrave leur mise en concurrence et partant la
baisse des (bas) salaires. Les affects en jeu ici sont ceux associés a la pure et
simple «persévérance dans son étrex» ainsi qu’a la satisfaction, concurrentielle,
de s’en sortir quand méme mieux que ceux qui sont maintenus aux marges
de ’emploi; et celle enfin de I’acces a la marchandise. Par ailleurs, leur mise
en concurrence permanente, les pressions subies sur le lieu de travail rendent
improbable, en tout cas immensément difficile, leur réunion en une puissance
capable de menacer I’ordre politique existant. Un des ressorts déterminants de
cette soumission est que, pas moins que sous le despotisme turc (c¢f. TP 6/4),
les sujets capitalistes vivent dans la solitude en ceci que chacun y est sommé de
s’assumer individuellement — ce qui, pratiquement, signifie honorer ses loyer,
assurances et autres dépenses mensuelles courantes. Chacun, chacune, une
fois rangés les calicots, est renvoy¢ a cette nécessité incontournable puisqu’il
n’existe aucune ressource librement disponible. I1 en résulte que la production-
constitution d’un collectif résistant est aujourd’hui plus difficile que jamais.
Aussi cet ordre, par-dela ses multiples soubresauts et agitations, et alors qu’il
consiste en un immense dispositif de capture de la puissance productive de la
multitude par et pour une infime minorité, est-il paradoxalement d’une remar-
quable stabilité. Non pas bien siir que le jeu des délocalisations et désinvestis-
sements n’entraine pas des cataclysmes sociaux en nombre. Mais en ceci que le

“ F. LornON, Jusqu’a quand ? Pour en finir avec les crises financiéres, Paris,
Raisons d’agir, 2008, p. 47. L’auteur énonce cette méme idée dans cette formule a la fois
percutante et parfaitement spinoziste : «Les yeux ne voient, les esprits ne pensent qu’au
voisinage de leurs affects.» (ibid., p. 164)

4l Sur le caractére illusoire d’une croissance qui pourrait ne pas s’accompagner
d’une augmentation d’impacts environnementaux, cf. T. JACKSON, Prosperity without
Growth. Economics for a Finite Planet, London, Earthscan, 2009, ch. 5: «The Myth of
Decouplingy.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 183

souverain, soit la finance comme I’ institution gouvernant le capitalisme contem-
porain 2, n’en est en rien menacé. A ce jour en tout cas, en dépit des multiples
contestations dont il est régulierement 1’objet (les mouvements «occupy» qui
ont essaimé la planete depuis 2008), on ne voit pas qu’une quelconque menace
sérieuse peserait sur lui. La raison en est que ses bénéficiaires sont a la fois
suffisamment nombreux et suffisamment organisés pour s’assurer, par le jeu
de la mise en concurrence systématique de leurs mercenaires, un contrdle sur
toute la pyramide de ceux qui ceuvrent a leur service. Et que, a ce jour, ils sont
parvenus sans trop d’encombre (pour eux) a circonscrire ces mouvements, dans
I’espace comme dans le temps.

Dans cette contribution, j’ai tenté deux choses, principalement : reconstruire
I’opposition spinozienne des multitudes libre et serve (non libre); et proposer
une bréve lecture de la situation contemporaine a partir de cette recons-
truction. Il en ressort clairement que nos régimes politiques méritent plus les
noms d’«oligarchie libérale» (Castoriadis) ou de «capitalo-parlementarisme»
(Badiou) que celui de démocratie, méme libérale ou représentative. Et que la
multitude ne peut y étre dite libre. Et que s’il en est ainsi, c’est en raison de
ce que la multitude a cédé ses droits et son salut a la «bonne foi» de quelques-
uns de telle maniére que le souverain en dispose largement a sa guise — ou si
I’on préfere, selon son intérét. L’apport du modele théorique de Spinoza est
d’en éclairer le mécanisme institutionnel-passionnel, jusque dans sa stabilité
sous-jacente a I’agitation de surface. Le défi auquel il nous confronte est de
penser les conditions de 1’ébranlement du régime contemporain qui n’honore
pas la «fin visée par I’état civil» et de penser plus avant celles de 1’instauration,
aujourd’hui, de la multitude libre.

Le legs que nous a laissé¢ Spinoza est a la fois infiniment précieux et
cependant insuffisant. Son apport irremplacable et unique dans 1’histoire de
la philosophie politique est de nous avoir transmis une ébauche trés avancée
de mode¢les constitutionnels pour une multitude libre. Sa limite est que ceux-ci
ne suffisent pas pour penser le renversement de 1’imperium qui nous asservit
et son remplacement par une politique de, par et pour la liberté de tous et de
chacun. Bien siir, il serait absurde de lui en faire le reproche. D’autant que
sa lecture en montre clairement le chemin: celui d’une réappropriation par la
multitude de sa puissance cédée au capital mondialisé par le biais, entre autres,
des institutions de I’UE qui, comme I’indique F. Lordon, se révélent étre bel et
bien «la réalisation régionale de la mondialisation libérale» **. Ce qui implique,
non pas tant de travailler a repenser la question de la souveraineté que d’ceuvrer

4 Sur «la finance, tiers intrus au contrat social», ¢f. F. LorpoN, La malfagon.
Monnaie européenne et souveraineté démocratique, Paris, Les liens qui libérent, 2014,
p. 32-35 notamment.

4 F. LorpON, La malfagon. Monnaie européenne et souveraineté démocratique, op.
cit., p. 24.



184 HUGUES POLTIER

a convaincre les sujets politiques que nous sommes tous que celle-ci consiste
d’abord a nous reconstruire comme sujets politiques, membres d’un imperium
qui ne sera pleinement tel que s’il entreprend de se reconstituer comme sujet de
son destin. Bref: ceuvrer a nous — nous autres, la multitude — réapproprier cette
souveraineté¢ que nos gouvernants s’emploient, depuis bien trois décennies,
a brader au pouvoir irresponsable — en ce sens précis: il ne répond devant
personne de I’exercice qu’il fait de sa puissance — de la finance.

En un mot, il s’agit de donner raison a Spinoza sur cela aussi: que le sens
ultime de la théorie politique est la pratique.



	Multitude libre/multitude serve : pour une lecture du Traité politique de Spinoza

