
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 2

Artikel: Multitude libre/multitude serve : pour une lecture du Traité politique de
Spinoza

Autor: Poltier, Hugues

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P 163-184

MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE

Pour une lecture du Traite politique de Spinoza

Hugues Poltier

Resume

Cette etude se donne pour objet de degager la viseepoursuiviepar Spinoza
dans son Traite politique et d'en extraire I 'enseignementpolitique Apres avoir
brievement reconstruit la theorie spinoziste du droit naturel et I 'advenue neces-

saire d'un corps politique, eile s 'attache, en se basantprincipalement sur une
lecture des chapitres 6 ä 11, a determiner les conditions de la position d'une
multitude libre plutot que serve On montre que ces conditions se resument
dans le principe d'un renforcement circulaire de la puissance du souverain
et de celle de la multitude, et que la possibilite de son instauration repose
sur une juste comprehension de la dynamique passionnelle, et qu'ä defaut,
s 'installe un regime de servitude marque par le chvage des gouvernants et de

la multitude On conclut par un regard sur le present ä la lumiere de la leqon
de ce traite

Je pars de l'hypothese que le Traite politique1 a pour objet de determiner
les conditions d'existence et de perseverance dans l'etre d'une multitude libre
en tant qu'elle est «la fin visee par l'etat civil», fin qui «n'est autre que la paix
et la secunte de la vie» (TP 5/2); sive2 «une vie humaine, qui ne se definit pas

par la seule circulation du sang [. .] mais essentiellement par la raison, vraie
vertu et vie de l'esprit» (TP 5/5) et qui est «menee par l'esperance plus que par

' Tout au long je citerai le Traite politique de Spinoza au moyen de Tabreviation
TP Sauf precision contraire, je citerai la traduction de B Pautrat, Paris, Allia, 2013,
entre autres parce que les raisons qu'il fait valoir pour «traduire» Imperium par Imperium
me paraissent convaincantes (cf. op cit., son introduction, notamment p 7-11, je me
permettrai de l'utiliser sans le decliner m lui ajouter la marque du plunel). Par ailleurs, je
me refererai au TP en indiquant entre parentheses dans le cours du texte, respectivement,
les N° de chapitre et d'article separes par «/» Parmi les autres traductions existantes, j'ai
egalement consulte Celles de Ch Ramond et d'E Saisset revisee et editee par L. Bove.
Pour les renvois au Tratte theologico-politique (TTP) et ä VEthique (E), voir la note
figurant au terme de la presentation du dossier, ci-dessus

2 Je me sers ici du latin «sive», terme important du vocabulaire spinoziste dont on
sait qu'il peut etre traduit aussi bien par «ou» que par «c'est-ä-dire» Sa plasticite me le
fait conserver ici



164 HUGUES POLTIER

la crainte» (TP 5/6). En d'autres termes encore, cette fin est «cela meme que la
saine raison enseigne etre utile ä tous les hommes» (TP 3/7).

Liberte, paix, concorde, prevalence de l'esperance sur la crainte, vie selon
la raison qui n'est rien d'autre que Futile pour tous les hommes: tels sont done
les caracteres du «meilleur etat d'un imperium quel qu'il soit» (TP 5/1). Or,
e'est lä ce que disait dejä Spinoza au chapitre XX du TTP lorsqu'il affirmait

que la fin ultime de la republique «consiste non pas ä dominer les hommes, ä

les contenir par la crainte et ä les soumettre au droit d'autrui, mais au contraire
ä liberer chacun de la crainte pour qu'il vive en securite autant que faire se

peut, e'est-a-dire qu'il preserve le mieux possible son droit naturel ä exister et
ä agir sans danger pour lui-meme ni pour autrui. [...] La fin de la republique,
e'est done la liberte» (TTP, XX [6]; G 240-241). Ainsi, meme si le langage
a un peu bouge, le point auquel aboutit le developpement des cinq premiers
chapitres du TP est substantiellement identique ä la conclusion du TTP. Ce

rapprochement suggere ainsi que le veritable objet du TP commence avec le

chapitre 6, e'est-a-dire consiste dans l'effort pour deployer ce qu'est, pour tout
imperium possible - entendons: monarchic, aristocratie et democratic3 - son
«meilleur etat». Disant cela, cependant, je ne dis pas que les cinq premiers
chapitres seraient superfetatoires: ils construisent le langage, le jeu de concepts
qui doit permettre de concevoir et penser les constructions institutionnelles de

chacun de ces imperium - et en premier lieu le concept d'imperium comme le

droit que definit la puissance de la multitude (TP 2/17). Aussi aurons-nous ä y
revenir. Mais il reste que l'enjeu du TP reside bien dans l'effort pour penser les

conditions institutionnelles de l'existence d'une multitude fibre sous chacune
de ses formes possibles.

Cet enjeu se precise encore lorsque nous prenons en compte cette these

que « les hommes sont ainsi faits qu'ils ne peuvent vivre ä l'ecart de tout droit
commun» (TP 1/3), partant d'un imperium quelconque: celui-ci advient neces-
sairement. Le probleme, pratique, qui exige une solution, aussi bien theorique

que pratique, est celui de l'alternative d'une vie oü les hommes sont «conduits

comme du betail ä n'apprendre qu'ä etre esclaves»4 et celle «qu'institue une
multitude fibre» (TP 5/4, 6). Tel est, selon ma comprehension, le propos du

TP. Dans cette optique sa construction s'eclaire: les chapitres 1-5 etablissent
ä la fois la necessite du passage du droit naturel ä Vimperium et la these que
l'instauration d'une multitude libre est la fin visee par l'etat civil. Or, e'est

cet etablissement qui est difficile et qui, jusqu'ici, a toujours echoue; et cela

parce que, jusqu'alors, la reflexion politique a toujours aborde le probleme de

maniere erronee ou insuffisante5. En d'autres termes, s'il s'arretait lä, Spinoza
considererait n'avoir pas avance d'un iota la reflexion politique. Le vrai defi

3 cf.TPmetim.
4 Dans le langage du TTP-. oü «ils combattent pour leur servitude comme si e'etait

pour leur salut» (TTP Preface [7]; G 6)
5 Les philosophes n'ont jamais confu autre chose qu'une chimere (TP 1/1) et les

politiques ont ete «habiles plutot que sages» (TP 1/2)



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 165

commence avec 1'exigence de penser, jusque dans le detail institutionnel, les

conditions d'existence d'une multitude dans la liberte. Et si cet effort est neces-

saire pour la possibility pratique de la liberte, c'est parce que les solutions que
la seule necessite nous dicte nous precipitent, sinon dans la servitude, en tout
cas dans la non-liberte.

L'objet de la presente contribution est de clanfier les termes dans lesquels

Spinoza pose et pense ce probleme. A cette fin, je commence par une
reconstruction du passage du droit naturel ä VImperium-, dans cette discussion, je
m'attache plus particulierement ä mesurer la portee de l'affirmation que «le droit
de nature de chacun ne cesse pas dans l'etat civil» (TP 3/3). Cette discussion

me conduit ä une explicitation du concept, central, de puissance de la multitude

ainsi qu'ä celle de la bifurcation multitude libre/non fibre. La clarification des

termes de cette alternative constitue le cceur de ma lecture. Prenant appui sur
les lumieres ainsi gagnees, j'interroge la situation contemporaine au travers
des concepts elabores par Spinoza. Dans le cours de mon developpement, je
propose une incise sur le sens du geste philosophico-politique de Spinoza.

Droit naturel, multitude, imperium

Le droit naturel d'un etant - ou conatus -, on le sait6, se confond avec le

quantum de puissance relative dont ll est dote par nature; autrement dit «chaque
mdividu dispose d'un droit souverain sur tout ce qui est en sa puissance» (TTP,
IV [2]; G 189). Aussi faut-il dire qu' «il n'interdit nen [...], m les hames, ni la

colere, ni les ruses, m absolument nen de ce que l'appetit conseille» (TP 2/8)
en tant que l'individu y est determine naturellement par l'effort de perseverer
dans son etre, effort qui constitue son essence actuelle (E III 7). Dire qu'il y
est naturellement determine, c'est dire encore qu'ä tout instant, un etre fait
toujours tout ce qu'il peut et, en tant qu'il peut et dans la mesure oü il le peut,
se conserve.

II s'ensuit immediatement deux consequences decisives pour 1'orientation

generale du propos de Spinoza. D'abord, la mise ä l'ecart de toute tentative de

penser la politique en termes de devoir-etre, d'un ideal de la vie juste et harmo-

meuse que l'entendement con?oit comme visee, ä charge pour les gouvernants
de la realiser7. Puis la permanence du droit naturel dans la societe civile. De

1'importance de ce point, on ne peut douter, puisque dans sa lettre ä Jelles du

6 11 n'est evidemment pas question pour moi d'en offrir une exposition complete,
exercice auquel bien d'autres avant moi se sont livres. Ä titre indicatif, je me bome

ici ä mentionner A. Matheron, Individu et communaute chez Spinoza, Pans, Mmuit,
1969, ch. 5 et 7 en particulier; S. Zac, «Etat et nature chez Spinoza», in: Philosophie,
Theologie, Politique dans l'ceuvre de Spinoza, Pans, Vrm, 1979, p. 117-143 (surtout
p. 128-137); voir aussi B. Pautrat, Introduction, in: Spinoza, TP, op cit, p. 12-16.

7 Voir sur ce point A. Matheron, «Spinoza et la decomposition de la politique
thomiste», in: Id., Etudes sur Spinoza et les philosophies de l 'äge classique, Lyon, ENS
editions, 2011, p. 81-111.



166 HUGUES POLTIER

2 juin 1674, Spinoza, en reponse ä son correspondant sur la difference entre sa

position et celle de Hobbes, avance qu'elle «consiste en ce que je maintiens

toujours le droit de nature et que je n'accorde dans une cite quelconque de droit
au Souverain sur les sujets que dans la mesure oü par la puissance il l'emporte
sur eux. C'est la continuation de l'etat de nature.»8

II en resulte cette consequence majeure pour la comprehension de la

politique: son existence ne depend pas de la raison en tant que connaissance
de la verite et de la sagesse - celle-ci n'etant accessible, au terme d'un long et

difficile effort, qu'au philosophe (E V 42 sc.) - mais de la nature determinee
du mode humain en tant que son effort de perseverer dans son etre se deploie
dans un enchainement necessaire de passions qui est aussi bien son etre que
sa maniere d'exister. Si 1'homme pense9, il n'en demeure pas moins qu'il nait

ignorant en tout et que l'immense majorite s'eloigne ä peine de cet etat: «les

hommes sont conduits par le desir aveugle plus que par la raison» (TP 2/5).
Cette necessite de decoupler la politique d'une idee de la raison est confortee

par l'observation que «tous les hommes, qu'ils soient barbares ou civilises,
lient des relations10 et forment quelque etat civil» (TP Ml). La conclusion

peut alors etre formulee avec toute nettete: «les causes de Yimperium et ses

fondements, il faut les deduire de la nature des hommes, autrement dit de leur
condition commune»11 (ibid.), et non pas de la raison.

Cette comprehension du droit naturel posee, la täche qui suit est d'en deriver
l'etat civil, si embryonnaire puisse-t-il encore paraitre. Le deriver veut dire ici:
montrer son advenue necessaire en reconstruisant la logique de la dynamique
interactive des hommes dans un hypothetique etat de nature; montrer, en clair,
qu'ils ne peuvent donner droit ä leur effort pour perseverer dans leur etre, aussi

bien individuellement que collectivement, qu'ä s'accorder en se plaqant sous

«quelque etat civil». Ou encore: montrer que ce n'est rien d'autre que l'effort
constitutif de chacun des conatus de se conserver, combine ä la dynamique
necessaire de leurs relations, qui les determine naturellement ä 5 'accorder en

formant un etat civil determine comme sous la conduite d'un seul esprit - fut-il
celui d'un affect commun (cf. TP 6/1). En outre, cette precision n'est peut-etre
pas inutile: s'il s'agit de deriver l'etat civil, c'est parce que celui-ci n'est pas
immediatement donne avec la nature. Ainsi que l'ecrit Spinoza dans le TTP\
«La nature ne cree pas de nations: eile cree des mdividus qui ne se distinguent
en nations que par la difference des langues, des lois et des mceurs reques»

8 Lettre 50, trad. Bove, in: Spinoza, TP, Paris, Livre de Poche, 2002: «Introduction.
De la prudence des corps. Du physique au politique», p. 36.

9 «L'homme pense», EII Ax. 2.
10 Le latin dit ici: «consuetudines ubique jugunt». On peut preferer la traduction

de Bove-Saisset qui maintient plus expressement la mention des «consuetudines» par:
«s'unissent partout selon des coutumes» (cf. egalement sa note 22, in\ TP, op. cit.,
p. 119sq); ou encore celle de Ramond qui donne «tisse partout des liens coutumiers».

11 Voir TP 3/18 oü Spinoza reitere ce propos en Tamplifiant, temoignant de son
souci d'ecarter tout malentendu sur ce point.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 167

(!TTP, XVII [26]; G 217). Pour autant, il faut en meme temps dire que «les
hommes aspirent par nature ä 1'etat civil» (TP 6/1).

Marquons ici une pause pour bien souligner la tension indiquee par ces
deux theses: ä la fois, l'etat civil n'est pas naturel au sens oil il n'est pas pose
immediatement par la nature. LTmmediatement pose par la nature, ce sont les

individus humains avec les caracteristiques propres aux conatus12 pensants

que sont les humains: Peffort de perseverer dans son etre s'y expnme sous la

guise de lTmagination de tout ce qui l'affecte. En ce sens, comme le souligne
fortement A. Matheron, toute la partie III de l'Ethique doit etre lue comme
«une description pratiquement exacte»13 de l'etat de nature. D'un autre cote,
cependant, cet etat de nature appelle son depassement necessaire sous la seule

determination naturelle du desir de se conserver, impuissant ä s'actualiser dans

cette situation. En meme temps cependant, comme dejä indique, l'instauration
de l'etat civil, desire par chacun, ne met pas fin au droit naturel. Entendons:
chacun y demeure mü par ses appetits egoi'stes de se conserver, au detriment
des autres, chaque fois qu'il discerne une opportunity de le faire sans prise de

risque personnelle14.

Une formule de Zourabichvili capture cette situation avec beaucoup de

bonheur: «l'etat de nature, ecrit-il, enveloppe un passage ä l'etat civil et l'etat
civil enveloppe une regression ä l'etat de nature»15. A nous souvenir de la
radicalite d'absence d'interdit en quoi consiste le droit naturel, nous saisissons

mieux ce qu'enveloppe cette regression: eile sigmfie la necessaire mise ä

profit par chacun, ä la mesure de sa puissance - physique, sociale, cognitive,
politique ou financiere -, de toutes les occasions de deployer stratagemes, ruses,
manipulations, exploitation d'une position de force, etc., en vue d'accroitre sa

puissance relative. J'y reviendrai.
Mais revenons ä la question de la genese theonque de V Imperium. Genese

theorique puisque le philosophe, en tant qu'il pose la question, pense dans un
horizon d'expenence oil il y a toujours-dejä eu imperium. II ne peut revenir ä

un en-depä de son instauration. Plus meme, aussi loin qu'il peut remonter dans

l'histoire, il ne trouve pas de traces d'un tel en-de?a. Mais pour autant genese

12 Rappeions que la notion de conatus defimt Tessence de chaque chose en tant
qu'elle est Teffort de perseverer dans son etre, autant qu'il est en eile. Cf. E III 6.

13 A. Matheron, Individu et communaute chez Spinoza, op cit., p. 301. Cf. tout le
ch. 5.

14 Cette analyse n'est pas sans faire penser au probleme, eher ä la theorie des jeux, du

resquilleur ou encore au dilemme du pnsonnier. Cf. H. Hargreaves, P. Shaun, Y. Varou-
fakis, Game Theory a Critical Introduction, London et al., Routledge, 1995, ch. 5.

15 A condition d'entendre, toutefois, que cette regression ne s'actuahse jamais
puisque, lorsqu'il evoque la menace que constituent pour une cite les discordes et les

seditions, Spinoza precise que celles-ci «n'entrainent jamais sa dissolution» (TP 6/1).
Cf. F. Zourabichvili, «L'emgme de la «multitude hbre»», in: C. Jaquet, P. Severac et
A. Suhamy (eds), La multitude hbre nouvelles lectures du Traite politique de Spinoza,
Paris, Ed. Amsterdam, 2008, p. 72.



168 HUGUES POLTIER

necessaire puisque, encore une fois, les nations n'existent pas par nature, mais

par institution. En sorte que cette genese doit se presenter comme une
reconstruction, deduite «ä partir de 1'effort universel de tous les hommes pour se

conserver» (TP 3/18).
II n'est pas question ici d'entrer dans le detail de cette genese16. Bornons-

nous ä quelques remarques. Relevons d'abord que l'imperatif de se conserver
conduit necessairement les conatus aussi bien ä des formes minimales de

cooperation qu'ä l'etablissement de liens coutumiers (families, tnbus, liens

feodaux, etc.). Le sens de cette observation est que, meme dans l'etat de

nature17, l'independance presumee des conatus les uns envers les autres est

plus lllusoire que reelle: nul n'y a la puissance de survivre par ses seules forces,

partant nul n'y est de son propre droit18. A quoi s'ajoute que les relations y
sont dominees par 1'instability19, en clair par 1'impossibility de s'assurer de

la stability des alliances contractees, alors meme que nul n'y est capable de se

defendre seul contre d'autres. Aussi le droit naturel y est-il «nul, et consiste

plus en une opinion qu'en une realite» (TP 2/15) Dans la realite ainsi,
l'independance formelle dont jouit chacun dans l'etat de nature est un etat d'inter-
dependance generalisee, mais fluctuante20 - entendons: depourvue de toute

assurance quant ä la conservation, demain, de mon etat d'aujourd'hui, voire de

ma pure et simple existence.
Cette caractensation de l'etat de nature rend necessaire le passage ä un

Imperium. Et cela, faut-il le souligner, sans faire intervenir ä aucun moment la

raison en tant qu'instance productnce d'idealites regulatnces La seule passion
de perseverance dans l'etre, dans la mesure de sa puissance, suffit ä rendre
desirable le passage ä une regulation des interactions par des droits communs
«arretes et fixes» (TP 7/2)21. En d'autres termes, qui que je sois, je suis amene
ä former le desir d'etre garanti dans ma security et dans l'extension de ma

puissance par cooperation contre les alliances formees par d'autres et contre
des defections Et si l'experience m'a enseigne, en outre, que l'existence de tels

16 Sur ce point, voir A Matheron, Individu et communaute chez Spinoza, op cit,
p 300-330

17 A supposer qu'on puisse parier d'un tel etat en toute rigueur Cet etat designerait
plutöt une situation de faible institutionnalisation dominee par un droit oral et coutumier
ä base de promesses dont 1'interpretation donne frequemment lieu ä contestation, partant
ä des situations instables

is 773 2/15: «chacun dans l'etat de nature n'est de son droit qu'aussi longtemps qu'il
peut se garder d'etre oppnme par autrui ». Or, un examen rapide suffit ä montrer que
cette condition ne peut etre remplie Voir aussi TP 2/9

19 Cf. A Matheron, op cit., p 303 sq
20 Ibid, p 305
21 Je rejoins done la these developpee par A Matheron dans «L'indignation et le

conatus de l'Etat spinoziste», in. Id., Etudes sur Spinoza et les philosophies de Tage
classique, op cit, p. 219-229, these ramassee dans la formule «Les hommes sont
soumis ä leur passion et, en consequence du jeu meme de leurs passions, la societe

politique existe necessairement» (p. 225).



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 169

droits est inseparable d'un imperium en tant qu'il se definit comme le droit ou la

puissance de la multitude confiee a un souverain - lequel n'est autre que «celui
qui, d'un commun accord, est charge de la republique» (TP 2/17; je souligne)

alors, moi, conatus quelconque, vais investir de mon desir l'instauration
d'un imperium dans lequel «tous sont conduits comme par un seul esprit» (TP
2/16) - entendons: par un unique corps de regies que le souverain a la charge
d'instaurer et d'appliquer. Aussi vais-je accepter de ceder mon droit naturel
et de confier ä la societe «le pouvoir de prescrire une regle de vie commune,
de faire les lois et de les affermir, non par la raison, qui ne peut reprimer les

affects, mais par des menaces» (EIV 37, sc. 2).

L'idee de Vimperium le meilleur

La stabilite de l'etat civil suppose ainsi que l'instauration de Vimperium
soit assorti d'un pouvoir de sanction dont l'efficacite repose tout entiere sur
la consideration qu' «un affect ne peut etre reprime ni supprime si ce n'est

par un affect contraire et plus fort que l'affect ä reprimer» (E IV 7). En clair,
en s'accordant sur l'instauration d'un imperium, les conatus sont tenus de

s 'accorder ä conferer aux detenteurs de la souverainete le droit de les menacer
de maniere ä les detourner des tentations - dont ils seront necessairement la

proie - de domination, d'envie et de defection22. La crainte des consequences
doit etre plus forte que l'espoir des gains associes ä la transgression des regies
communes. Mais cela doit signifier egalement que l'imagination des benefices
de Vimperium doit depasser en force celle du sacrifice de l'arbitraire de nos

passions. Formulation qui n'est qu'une variation de cette autre selon laquelle
«un pacte ne peut avoir de force qu'eu egard ä son utilite; celle-ci otee, le pacte
est du meme coup supprime et demeure invalide» (TTP, XVI [7]; G 192).
Meme si le lexique du pacte a disparu du TP, l'idee demeure que la puissance

- partant la stabilite - de Vimperium depend de la perception de son utilite par
ses sujets, de laquelle depend ä son tour leur degre d'adhesion23. L'imperium
est d'autant plus puissant qu'il etaye mieux la puissance de ses sujets, et ces

derniers etayent d'autant mieux la puissance de Vimperium qu'ils s'eprouvent
renforces par lui dans leur puissance. Spinoza ne dit pas autre chose lorsqu'il
avance que de l'etablissement convenable d'un imperium monarchique, edifie

sur des fondements solides, s'ensuit «securite pour le monarque et paix pour
la multitude, [de telle sorte que] le monarque soit le plus de son droit quand il

22 «... la cite, pour etre de son droit, est tenue de preserver les causes de crainte et
de respect; sinon, la cite cesse d'etre» (TP 4/4; je souligne). Sur les competences du

souverain, cf. aussi TP 4/1.
23 Ce principe depend directement du droit naturel qui fait que «chacun met le plus

d'affect ä rechercher son interet personnel [...] et defend la cause d'autrui pour autant
qu'il croit, ce faisant, consolider sa chose» (TP 7/4).



170 HUGUES POLTIER

prend le plus grand soin du salut de la multitude» (TP 6/8). La meme idee est

enoncee plus bas dans 1'expose du regime aristocratique: il faut «conduire les

hommes de telle sorte qu'ils aient l'impression non pas d'etre conduits, mais de

vivre ä leur guise et selon leur libre decret, et par suite, que ce soient seulement

l'amour de la liberte, le zele ä accroitre leur bien et l'esperance d'acceder aux
honneurs qui les arretent» plutot que la crainte (TP 10/8). Ces lignes indiquent
sans ambigui'te la comprehension spinozienne de V imperium etabli conve-
nablement et sur des fondements solides: il est celui oü le souverain assoit

pleinement sa puissance sur celle de la multitude et oü cette assise procede
precisement de ce que le premier ceuvre ä l'accroissement de la puissance de

la seconde qui ä son tour accroit celle du premier en mettant ä sa disposition

- entendons: ä celle de Vimperium- cette puissance accrue24. Circularite,
renforcement mutuel, reciprocity positive des moments de 1' imperium: tel est

le programme, en son cceur, de la politique spinozienne.
Telle est la puissance de la multitude, c'est-ä-dire son droit: elle n'est rien

d'autre que sa puissance commune, auto-instituee et organisee, cette puissance

qu'elle est et au travers de laquelle eile agit, en d'autres termes: s'exprime,
se deploie - tel un individu singulier maitre en arts martiaux parvenant ä

deployer la puissance de toutes les parties de son corps de faqon parfaitement
coordonnee dans l'affrontement guerrier singulier - et en toutes ses parties
manifeste sa puissance. Et la puissance du souverain, son droit reel-effectif, se

confond avec celle de la multitude. Or, plus il est puissant, plus il est de son
droit. En sorte que, pour le souverain, agir au mieux selon son interet signifie
jouer du mieux qu'il peut le role de mediateur de la multitude ä elle-meme dans

l'effort qu'elle est de perseverer dans son etre, partant d'accroitre sa puissance.
Disons-le autrement. La multitude n'est pas un bloc. Elle est composee d'un

grand nombre, indefini, en croissance continue dans la mesure du possible. Elle

peut d'autant plus que la multiplicity de ses membres peuvent des choses, des

savoirs et des savoir-faire differents et qu'elle est ä meme de les composer de

maniere coordonnee. Plus les corps humains qui la composent sont disposes «ä

pouvoir etre affectes de plus de manieres ou [ä les rendre aptes] ä affecter les

corps exterieurs de plus de manieres» (E IV 38), plus est accrue la puissance
de la multitude, et du meme coup de celui qui la conduit «comme par un seul

esprit» (TP 2/16). Tout le developpement precedent pourrait, en un sens, etre
entendu comme un commentaire de la proposition 40 d'E IV: «Tout ce qui
contribue ä la Societe commune des hommes, autrement dit, ce qui fait que les

hommes vivent dans la concorde, est utile; et mauvais, au contraire, tout ce qui
introduit la discorde dans la Cite». Dans le lexique ici propose, la raison d'etre
unique du souverain est d'agir dans le sens de la production de la plus grande

24 Cf. TP hll: «Le droit de la cite est determine par la puissance de la multitude
conduite comme par un seul esprit. Or, cette union des ämes ne peut absolument se
concevoir si la cite n'est pas au plus haut point tendue vers cela meme que la saine raison
enseigne etre utile ä tous les hommes.»



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 171

concorde et puissance concevables de la multitude. Et mieux il y parvient,
plus la puissance de la multitude en sera renforcee, moins probables seront les

transgressions individuelles aux regies communes, plus l'ordre constitutionnel
selon lequel eile se coordonne en sera consolide, plus la stabilite politique sera

assuree. Et plus, aussi, la multitude y «est menee par 1'esperance [plutot] que

par la crainte» (TP 5/6), difference decisive separant la multitude libre de celle

qui est «esclave» (ibid.). Tel est, done, le modele d'une «multitude libre» que
Spinoza appelle de ses veeux et dont il juge qu'il est la «fin visee par l'etat
civil» (TP 5/2).

Avant de poursuivre, marquons quelques acquis des developpements
precedents. Relevons tout d'abord que le sujet du processus d'institution de

Yimperium est bien «l'etat civil» lui-meme - ou si Ton prefere, la multitude.
La position de Yimperium est son fait: e'est elle qui s'auto-institue comme

imperium, entendons: comme cette puissance souveraine appelee ä se donner ä

elle-meme un corps de lois destine ä organiser sa coexistence, la circulation de

la puissance commune, les processus d'adoption de lois et de leurs eventuels

amendements, ä designer ceux qui auront la charge de son execution et de la
mise en place de toutes les choses necessaires ä sa stabilisation, ceux encore ä

qui il incombera de veiller au respect des lois. Cependant, la multitude ne veut

pas simplement un imperium; elle le veut en tant qu'expression conforme de ce

qu'elle est multitude libre. En ^'accordant, elle ne veut pas une diminution de

sa puissance, ce qui serait une absurdite - contradictoire avec l'essence meme
du conatus qu'elle est. Bien au contraire, elle veut paix, concorde, securite,
accroissement de sa puissance de se conserver — aspects dont on pourrait dire

qu'ils constituent des dimensions de sa liberte. Ce que nous sommes invites ä

comprendre, ainsi, e'est que cette fin n'est pas une imagination fantaisiste du

philosophe, une chimere revee en cabinet. Bien plutot, elle est la fin immanente

au proces de constitution-instauration de l'etat civil.

Sens du geste politico-philosophique du Traite politique

Cette remarque nous permet de revenir brievement sur la question du role

que s'assigne le philosophe Spinoza lorsqu'il aborde la question politique. II
ne se conpoit pas comme le depositaire de «valeurs eternelles et eminentes»
dont il s'emploierait ä rappeler aux politiques qu'il leur incombe de les rendre
effectives dans la cite. C'est lä typiquement l'attitude philosophique heritee

qu'il denonce avec force ä l'art. 1 du premier chapitre. Sa these, au contraire,
est qu'en matiere politique, il ne revient pas au philosophe d'ajouter aux genres
de cites que l'histoire a montres (TP 1/3) mais de «demontrer [...] uniquement
les choses qui conviennent au mieux avec la pratique» (TP 1/4). Si nous inter-

pretons librement ce propos ä la lumiere de ce que nous avons dejä appris, nous
saisissons qu'il congoit son role comme consistant ä eclairer les motifs qui
sous-tendent et animent la pratique des hommes en societe et ä faire apparaitre



172 HUGUES POLTIER

du meme coup aussi bien les processus dynamiques les entrainant dans la
servitude que ceux ä meme d'instituer une multitude libre, cette «fin visee par
l'etat civil». Cette comprehension lui permet enfin de concevoir un ordre insti-
tutionnel satisfaisant cette exigence, cela pour chacun des types d'imperium
dont l'histoire a montre la possibility.

Cet eclaircissement nous permet encore de souligner la proximite du geste

critique ä 1' endroit de la (de)raison philosophique en matiere ethique et politique.
Dans la premiere, elle produit une satire et dans la seconde une chimere (c/. TP

1/1). De meme que l'ethique ne peut consister en une «absolue puissance» de la
raison sur les affects puisque cela revient ä «concevoir l'homme dans la nature

comme un empire dans un empire» (E III, preface), de meme la politique ne

peut se ramener ä l'adoption de lois generates et ä l'effort pour les garantir. Et
cela essentiellement pour la meme raison: qu'un affect quelconque ne peut
etre reprime que par un affect contraire et de plus grande force (cf. EIV 7). Ce

parallele nous permet de comprendre que le role de la raison est le meme dans

les deux cas: d'abord connaitre et comprendre les affects et leur enchainement
necessaire selon les lois de la nature pour ensuite etre pleinement en mesure
d'accorder son droit ä chacun et ainsi parvenir ä Vhilaritas (allegresse, E IV
42-44), en tant qu'«agir par raison n'est rien d'autre que faire les actions qui
suivent de la necessity de notre nature consideree en soi seule» (E IV 49);
semblablement, dans le domaine politique, la liberte de la multitude s'atteste

en ceci que chacun y vit «ä [sa] guise et selon [son] libre decret» (TP 10/8). Et

puisqu'il n'est pas envisageable d'amener la multitude «ä vivre selon le seul

precepte de la raison», il s'ensuit que le role de la raison est de concevoir un

amenagement des institutions tel que chacun, en suivant son libre decret - qui
n'est rien d'autre, chez l'individu gouverne par ses passions, que les determinations

de son corps affecte, ä savoir la poursuite de son interet (cf. E III 2, sc.25)

- oeuvre ce faisant pour la paix et le salut commun. Plus simplement, «vivre
selon ce que prescrit la raison» pour une multitude conduite par ses appetits

suppose de vivre dans un ordre institutionnel tel que, chacun, en suivant ses

desirs - modules par les signaux de crainte et d'espoir l'affectant - se conserve
soi-meme et simultanement conserve l'etat civil. Cela, parce que nul «ne defend
la cause d'autrui [que] pour autant qu'il croit, ce faisant, consolider sa chose»

(TP 7/4). L'amenagement institutionnel «selon la raison» serait ainsi celui qui
ordonne un dispositif d'incitations, de punitions et de recompenses tel que,
chacun, suivant ses passions, contribue ä la consolidation de son equilibre. II ne

s'agit done pas d'eduquer les hommes au renoncement ou ä la maitrise de leurs

passions - tentative dont toute VEthique montre le caractere illusoire - mais
de faire en sorte que suivre ses affects s'ajuste ä l'ordre constitutionnel et ainsi

25 Voir sur ce point les explications limpides de L. Bove dans «De la pmdence des

corps. Du physique au politique», «Introduction», irt\ Spinoza, TP, op. cit., p. 26-31,
surtout p. 28.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 173

le renforce La condition pour y parvenir est que les mcitations affectives les

plus fortes soient associees ä des ambitions de reconnaissance de ses mentes

par 1' Imperium
Ainsi, de meme que VEthique doit liberer par la connaissance de la necessite,

de meme, la theone politique doit permettre l'acces ä une coexistence dans la

liberte au moyen d'une organisation structurant le jeu des passions de maniere
telle que leur expression consolide VImperium commun. De la meme maniere
que, livres aux appetits aveugles, les conatus tombent fatalement dans le cycle
infernal des passions tristes, de meme une multitude se constituant dans 1'igno-
rance des affects qui la meuvent sera prise dans le cercle de la discorde et de

la violation des lois ä tel point que son etat «ne differefra] guere de l'etat de

nature» (TP 5/2), ou, ce qui n'est pas moins grave, la paix s'y confondra avec
la «servitude, la barbane et la solitude» (TP 6/4)

Aussi, si le philosophe mtervient, n'est-ce pas pour administrer une le<?on

de morale ä ses semblables C'est bien plutot pour leur faire une «leqon de

choses» destmee ä les rendre attentifs ä leur soumission aux lois necessaires
de la nature et ä la necessite - mais du meme coup aussi ä la possibility ' -
de les prendre en compte dans leur effort de se conserver au mieux en tant
qu' Imperium

Cette remarque eclaire l'ecart des gestes de Hobbes et de Spinoza Pour le

premier, le fait de la guerre civile mdique la faussete des bases sur lesquelles a

ete edifie le corps politique et la necessite de reprendre, comme ä partir de nen,
sa fondation afin de parvenir ä la mise sur pied d'une societe civile pacifiee
sous la toute-puissance ordonnatnce du souverain Pour le second, l'idee de

l'etat de nature est une idee-limite qui, si eile a une utilite sur le plan de la

comprehension de ce qui est en jeu, n'a cependant aucune traduction reelle
pensable26 Parce que «les hommes ont tous en eux la cramte de la solitude

parce que nul dans la solitude n'a les forces pour se defendre et se procurer
les choses necessaires ä la vie» (TP 6/1), les conflits qui dechirent la cite ne
debouchent jamais sur sa dissolution mais, dans les situations les plus graves,
sur un changement de sa forme (cf TP 6/2) Bref, ll n'y a jamais basculement
dans une annulation de tout etat civil En sorte que la question pratique qui se

pose aux hommes n'est pas l'alternative etat civil/etat de nature. Mais elle est
bien plutot- multitude libre/multitude serve Aussi est-ce cet enjeu que doit
endosser la theone politique des lors qu'elle pretend contnbuer ä la theone de

la pratique et ä la realisation de cette «fin visee par l'etat civil» et que, livre
aux j eux des rapports de force aveugles en lesquels ll se constitue, ll echoue ä

accomplir
Autrement dit si l'mstauration en un Imperium advient comme naturel-

lement et necessairement, tel n'est pas le cas de celle d'une multitude libre
C'est dans cet ecart qu'intervient le geste theorique de Spinoza. d'une certame

26 Sur ce point, voir a nouveau A Matheron, «L'indignation et le conatus de l'Etat
spinoziste», art cit, p 226



174 HUGUES POLTIER

maniere, un de ses propos semble bien etre d'affirmer que, sans un appui
explicite sur une juste comprehension de la dynamique d'alliance et de ses rates

(lorsqu'elle est livree ä 1'ignorance passionnelle), le passage ä «la fin visee par
l'etat civil» est condamne ä echouer. Sa possibility exige une comprehension
de la dynamique passionnelle de l'interagir humain ainsi que la conception
d'un ordre constitutionnel s'y adossant et prenant expressement en charge sa

fin visee. Bref, elle exige quelque chose comme le savoir du philosophe tel

qu'il s'ebauche dans le TP ainsi que 1'adhesion determinee d'une majorite ä

cette fin doublee de la conviction que seul un tel savoir est ä meme de soutenir
la construction institutionnelle d'une multitude fibre. Car, füt-il vrai, le savoir
du philosophe, «en tant que vrai, ne peut reprimer aucun affect, mais seulement

en tant qu'on [le] considere comme un affect» (E IV 14). De sorte qu'une
question centrale, dont on ne peut dire qu'elle soit vraiment abordee dans

le TP, est de concevoir les conditions de la transformation de ce savoir en
affect suffisamment partage pour devenir action. Difficulty redoublee par la

conviction de Spinoza que la multitude ne peut que demeurer conduite par ses

appetits aveugles plutöt que par la raison; et que les desirs prochains auxquels
sont rives les conatus sont ceux de l'imitation passionnelle27 imaginaire dont
la dynamique spontanee, mue par le principe d'amour-propre et l'ambition de

domination, debouche necessairement sur une haine mutuelle28. Toute la difficulte

est de concevoir comment, du sein meme de cette conflictualite genera-
lisee des conatus entre eux, pourrait s'imposer affectivement (et en effectivite)
la comprehension pratique du meilleur etat de Vimperium.

Multitude fibre ou serve

Le point de bifurcation decisifentre les deux branches de l'alternative reside
dans le mode d'institutionnalisation de la souverainete. Celle-ci, nous l'avons

vu, est un moment incontournable de la constitution de Vimperium. Elle est

condition necessaire de son existence et eile a notamment pour corollaire que
1'existence de la cite est incompatible avec la permission accordee ä chacun
de «vivre comme il l'entend» (TP 3/3). Pas d'imperium done sans pouvoirs
souverains jouissant seuls du «droit d'instaurer les lois [... et] de les interpreter
dans chaque cas particulier» (TP 4/1). Aussi la republique depend-elle «exclu-
sivement de la direction de celui qui a Vimperium souverain» (TP 4/2).

Etat civil, imperium, pouvoirs souverains constituent ainsi des moments
ineliminables d'un ordre politique quelconque. Dans un autre langage, la

27 Cf. E III 21-47 surtout et TTP, XVII [4], G 203; ainsi que Y. Citton, «Les lois
de l'imitation des affects», in: Y. Citton et F. Lordon (eds), Spinoza et les sciences
sociales, Paris, Ed. Amsterdam, 2008, p. 107-163; et L. Bove, La Strategie du conatus.
Affirmation et resistance chez Spinoza, Paris, Vrin, 1996, ch. 3.

28 Cf. L. Bove, op. cit., p. 83-85.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 175

condition d'existence d'une republique est que les individus qui la composent

- la multitude - cedent leur «droit naturel par lequel chacun est juge de soi»
(TP 3/3)

Or cette cession ne va pas sans la plus grande repugnance chez les

individus29 Sur la comprehension de ses raisons, je serais tente de dire que
c'est lä un des apports majeurs du TP II y fait ressortir avec une nettete sans

precedent les difficultes associees ä la necessite de temr ensemble cession de

leurs droits par les individus et conservation de leur pouvoir de contröle sur le

souverain En temoignent suffisamment les efforts consentis pour concevoir
un ordre monarchique et aristocratique tel que 1'instituerait une multitude libre
amsi que ITnterruption brutale du manuscrit au seuil du developpement qui
devait etre consacre ä 1'Imperium democratique, «ommno absolutum» (TP
11/1)30 C'est ä faire ressortir ces difficultes et ses consequences que s'attache
la suite de ce texte

De la persistance du droit naturel dans l'etat civil et de sa portee

L'insistance de Spinoza sur cette question - dans sa lettre ä Jelles dejä citee
et ä plusieurs occurrences dans le TP - justifie d'y voir la difficulte decisive ä

laquelle doit se confronter l'institution d'une multitude libre Aussi importe-t-il
de s'y arreter un peu longuement afin d'en mieux comprendre les ressorts et,

plus encore, la portee pour la constitution de Yimperium Elle signifie, nous
l'avons vu avec Zourabichvili, qu'est immanente ä l'etat civil une regression
a l'etat de nature, c'est-ä-dire au droit de nature en tant qu'il n'mterdit nen.
Leur immanence ä l'etat civil aura des effets diametralement opposes selon

que l'egahte de tous y est assuree (cf TP 10/8) par l'agencement institutionnel
ou non Si eile Test, nous aurons un Imperium se rapprochant de la fin visee
selon le modele vu plus haut. Dans le cas contraire, ll s'ensuit immediatement
des droits-pouvoirs inegaux entre le souverain et la multitude. Le souverain
peut des choses que ne peuvent pas ceux qui en sont exclus, puisque c'est ä lui

2Q Cj- jjp y |-g-|^ q 74 «nen n'est plus insupportable aux hommes que d'etre
soumis a leurs egaux et d'etre diriges par eux», et TP 7/5 «II est certain que chacun

aime mieux commander qu'etre commande Nul, en effet, ne concede volontairement
Yimperium a autrui [ ]»

30 Interruption brutale dont on salt qu'E Balibar («Spinoza, l'anti-Orwell», in. La
crainte des masses, Pans, Galilee, 1997), loin d'y voir un simple accident lie au deces de

son auteur, juge qu'il doit etre lu comme Tindice d'un «blocage theonque» devant etre

impute ä «ce qui, dans la definition meme des concepts [ ], rend impossible la constitution

d'une theorie coherente de la democratie, parce que son concept serait fonda-
mentalement equivoque » (p 77) Au terme de son examen, au cours duquel ll montre
que Spinoza congoit ses regimes monarchique et aristocratique comme devant faire «le
maximum de place a Telement democratique», Tauteur conclut que «la democratie
elle-meme [ ] ne saurait, paradoxalement, trouver de principe propre» (84)



176 HUGUES POLTIER

qu'incombe le droit - le pouvoir-d'adopter des lois et de les interpreter dans les

cas particuliers. Dans ce cas, il a entre ses mains le salut commun, violant ainsi
le precepte selon lequel il convient d'organiser les choses de Yimperium «de

telle sorte que rien de ce qui regarde le salut commun ne soit confie absolument
ä la bonne foi d'un seul» (TP 6/3). Une fois ouverte, cette asymetrie ne peut que
se creuser indefiniment, signifiant la soustraction sans retour de la souverainete
ä la multitude. Le souverain est seul maitre des lois, de leur interpretation, de

qui il invite ä la table des discussions autour d'un projet de loi, de qui il prendra
les avis, etc. Bref, il dispose de la puissance lui permettant d'imposer les termes
de la cooperation sociale. Et en vertu de cette «loi universelle de la nature que
nul ne neglige ce qu'il juge etre un bien sinon dans l'espoir d'un bien plus
grand ou par crainte d'un plus grand dommage» (TTP, XVI [6], G 191-192), il
est necessaire qu'il le fasse. Le rapport du souverain ä la multitude est un pur
rapport de forces dont Tissue depend de Taptitude de chacun d'eux ä composer
et mobiliser sa puissance. S'il n'est pas exclu que la multitude parvienne,
parfois, ä arracher quelque concession, il n'est pas douteux que le souverain
est la partie la plus puissante et que, pour Tessentiel, il parviendra ä imposer
ses volontes. Bien sür, le souverain lui-meme est toujours traverse de rivalites
et de conflits qui diminuent sa puissance. Mais face ä ceux que ces rivalites ne

concernent pas, le souverain saura toujours, ou presque, conserver son unite.
En sorte qu'on doit dire que la conjonction de la persistance du droit

naturel et de T erection d'un souverain ouvre le boulevard de la domination et

du devenir esclave de la multitude. La raison en est simple: la detention de la

souverainete ouvre ä ceux ä qui eile echoit la latitude de deployer impunement
leur droit naturel.

Detaillons-en brievement les raisons. Nous avons vu (1) que Yimperium
n'est rien d'autre que la puissance de la multitude, (2) que Yimperium implique
la position de pouvoirs souverains et (3) que le droit naturel, par lequel «les

hommes sont ennemis par nature» (TP 8/12), persiste dans l'etat civil. En

sorte qu'on peut dire qu'en son essence meme, un imperium est le dispositif
dynamique de capture de la puissance de la multitude - etant entendu, encore
une fois, que la puissance collective ne se distingue pas de Tagregation et

combinaison des puissances de tous ceux qui la composent. Controler cette

puissance, c'est etre en mesure d'en tirer avantage pour soi. Partant, c'est
en avoir le pouvoir, c'est-ä-dire le droit. Et en vertu de (3), il s'ensuit neces-
sairement (4) que les pouvoirs souverains vont mobiliser tout le differentiel
de puissance ä leur disposition pour accroitre encore leur domination et leur

jouissance aux depens de la multitude. Sitot eriges en souverains, il va s'agir
desormais pour eux, non plus seulement de perseverer dans leur etre, mais bien
dans leur etat, dans leur situation. Et ils s'en assureront d'autant plus qu'ils
parviendront ä accroitre leur differentiel de puissance d'avec la multitude. La
condition prealable en est de Texclure de la sphere oil s'elaborent et se decident
les lois et actions de Yimperium. Dans cette optique, les discours de disqualification

de la multitude — sous le nom de «vulgaire», de «plebe» - constituent



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 177

une piece ideologique essentielle Iis visent ä persuader le vulgaire que les

maitres ont en eux «quelque chose qui depasse la nature humaine» (TTP, V [9],
G 74) cependant que lui-meme y est disqualifie comme sans mesure, terrible
s'il est sans crainte, sans vente ni jugement (cf TP 7/27) Cette operation est

d'autant plus aisee de la part des puissants qu'ils contrölent les appareils de la

communication publique pour en reserver l'acces aux instruits, aux experts, ä

ceux qui ont un titre certifie a s'expnmer sur les choses publiques Elle trouve
en outre une justification aisee dans l'ignorance de la plebe, ignorance qui «n'a
nen d'etonnant [puisque] les affaires les plus importantes de 1'Imperium sont
traitees ä son insu» (TP 7/27) L'ignorance de la plebe est produite par sa mise
ä l'ecart des affaires publiques et la justifie en meme temps, cependant que
Fexpertise31 des elites est produite par sa participation et lajustifie Double cercle
de renforcement du privilege de la mammise exclusive sur les choses communes

qui vient conforter la remarque selon laquelle la dispantion de l'egalite «sonne
aussitöt la mort de la liberte commune» (TP 8/8) Car ll n'est pas douteux que
la, la multitude soit esclave puisque «la fin de Taction [y] est Tutilite non pas de

celui-lä meme qui agit mais de celui qui commande» (TTP, XVI, [10], G 194)
Cette analyse du discours ideologique par Spinoza, tres machiavelienne

d'mspiration32, est assise sur la conviction que «la nature est une et commune ä

tous», que «tout le monde est rendu orgueilleux par la domination, [que] tout le

monde est terrible quand ll n'a pas peur» (TP 7/27) Or qui a moms ä craindre

que le souverain 7 Qui est a meme de le menacer 7 L'mstauration de cette

souverainete ä Tabri de tout contröle n'est nen d'autre que celle de Timpunite
du souverain, laquelle se confond avec Tinstauration, garantie par la puissance
de VImperium, d'un espace oil est donne fibre cours ä son droit naturel Parce

qu'il jouit de la faculte de «traiter en secret des affaires de VImperium», il faut
dire qu'il «le [tient] absolument en [son] pouvoir» (TP 7/29) Sans doute cet

espace est-il borne par les limites de ce qui convient ä l'image de la fonction

(cf TP 4/4 fin), mais les exemples memes donnes par Spinoza suggerent assez
la marge dont il dispose avant de susciter une indignation telle qu'il soit force
de renoncer ä sa position

Spinoza, amsi, est pleinement conscient ä la fois de la necessite mcontour-
nable de la souverainete dans Tinstauration dzY Imperium et de la menace qu'elle
fait peser sur la liberte de la multitude - largement evoquee avec Texemple
des Turcs en TP 6/4 et encore souhgnee en TP 7/29 «confier absolument la

republique ä quelqu'un et en meme temps posseder la liberte, voilä qui est

tout ä fait impossible» La faute originelle, est-on invite ä comprendre, reside
dans Tinstauration d'«un Imperium dont le salut est suspendu ä la bonne foi de

quelqu'un» (TP 1/6), entendons offrant ä ses detenteurs un pouvoir discre-

31 Entendons la maitrise des dossiers prepares et elabores sur la base de leurs
desiderata

32 Sur l'usage par Spinoza de «la lepon politique de Machiavel», cf L Bove,
«Introduction», in Spinoza, TP, op cit, p 42-46



178 HUGUES POLTIER

tionnaire sur l'exercice duquel ils n'ont pas ä rendre de comptes, sinon devant
le petit nombre de leurs pairs.

Tout le probleme, nous le voyons, se loge dans la question du mode selon

lequel se construisent la souverainete et son exercice. Qui la concentre en ses

mains, sans droit de controle de la multitude, dispose de sa puissance. Et ce
de telle maniere que, pour cette derniere, se defaire du souverain auquel elle

a confie son salut releve, sinon de l'impossible, en tout cas de l'improbable.
Cela pour la simple raison que le souverain peut reagir ä toute manifestation de

mecontentement en mobilisant des forces de maintien de l'ordre, en discreditant

ses meneurs, en les arretant et en les condamnant. II ne se trouverait dans une
situation delicate que dans le cas de figure, plus qu'improbable, d'un soulevement
insurrectionnel quasi simultane de la multitude dans son ensemble; ou alors de ce

que par sa violence excessive il se serait aliene la loyaute de ses soutiens.

Disposer de la souverainete, c'est d'abord et avant tout avoir la competence

exclusive d'adopter les lois et de les interpreter. Or dans la mesure oü le

souverain - tous ceux qui participent de droit et par cooptation ä leur elaboration

et preparation - est bien circonscrit, il n'est pas difficile de concevoir
des dispositions qui seront ä l'avantage de ses membres. Dans un imperium
inegalitaire, la persistance du droit naturel dans l'etat civil fait sentir ses effets

jusque dans la lettre de la loi. Ce qu'on peut resumer en disant que Tasymetrie
entre le souverain et la multitude consiste en des droits de tirage inegaux sur la

puissance collective.
Que cette question de l'appropriation par quelques-uns de la souverainete

soit au coeur de Tinstauration de la servitude, Teffort d'invention institu-
tionnelle des chapitres 6 a 10 Tetablit bien a contrario. La tentative qu'y
developpe Spinoza vise ä concevoir un agencement constitutionnel reduisant
ä rien le pouvoir discretionnaire du souverain. A aucun moment le souverain,
en la personne du monarque, ne doit pouvoir agir sur sa seule «bonne foi».
L' imperium doit etre institue de telle sorte que «tous, tant gouvernants que

gouvernes, qu'ils le veuillent ou non, fassent pourtant ce qui est de Tinteret
du salut commun, c'est-ä-dire que tous, de gre ou de force ou de necessite,
soient contraints de vivre selon ce que prescrit la raison; ce qui aura lieu si les

choses de Timperium sont organisees de telle sorte que rien de ce qui regarde
le salut commun ne soit confie absolument ä la bonne foi d'un seul» (TP 6/3;
je souligne). Concretement, cette exigence sera satisfaite par 1'obligation
constitutionnelle faite au souverain de ne prendre de decision que sur la base

des avis ayant recueilli un nombre minimal de suffrages au Conseil, lequel
est compose de membres selectionnes sur la base de leur äge et de leurs

competences et representatifs de Tensemble des families qui composent
le royaume33. Les moments constitutifs de l'exercice de la souverainete

33 Cf. notamment TP 6/25. 11 n'est pas question d'entrer ici dans le detail des

arrangements institutionnels congus par Spinoza. Pour une presentation commode des

dispositifs monarchique et aristocratique tels que les institueraient des multitudes fibres,
cf. L. Bove, «Introduction», in: Spinoza, TP, op. cit., p. 73-87.



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 179

composent un cycle assurant la liaison de tous les membres de Yimperium. Si
la decision est bien de la competence du souverain, il lui incombe de decider
sur la base d'informations suffisamment süres et validees concernant les
besoins et les attentes de la multitude. Aussi ne decide-t-il qu'au terme d'une
large procedure de consultation impliquant, de proche en proche, la totalite ou
presque des citoyens du royaume. Une fois la decision prise, il doit en organiser
l'execution, ce qui sera effectue par le Conseil ou des assemblies specialisees
designees par ce dernier et responsables devant lui. Enfin, une cour de justice
sera chargee d'instruire les litiges. «Alors», comme le resume A. Matheron,
«le cycle consultation-decision-execution se referme harmonieusement: bien
informe, le Souverain fait de bonnes lois, qui, bien appliquees, refoivent un
accueil favorable; et, bien informe ä nouveau de cet accueil, il persevere dans

sa bienfaisante orientation. [...] Consultatif, Souverainete, Executif, Controle:
telles sont, dans leur enchainement circulaire, les institutions gouvernemen-
tales de l'Etat: celles qui ont pour role de creer, d'organiser et de conserver les

autres institutions»34.

Elements pour une lecture spinozienne du present

En vue de conclure, revenons un instant sur le rapport droit de nature - droit
civil. Schematisant, on pourrait dire que Yimperium le meilleur est celui oü le
droit civil est confpu et ordonne de maniere ä ce que le droit de nature vienne

l'epouser au plus pres: ce que me dicte mon desir est en meme temps ce qui
sert ä la stabilisation et consolidation de Yimperium - lequel n'est rien d'autre

que la totalite differenciee et articulee de ses institutions, formes organisa-
tionnelles, lois, Statuts au sein desquels et par lesquels ses membres entrent
dans des rapports et transactions determines et y sont mus par des affects tout
aussi determines. Cette situation n'est possible qu'ä la condition que les droits
«soient institues selon ce que prescrit la raison» {TP 2/21), partant de maniere
ä assurer ä tous les conatus, distributivement et collectivement, l'espace de leur
libre deploiement. Aussi apparait-il clairement que le droit civil n'est pas tant
l'abolition que l'inscription du droit naturel dans un agencement qui, s'il est bien

congu, doit permettre au droit naturel de chacun de s'exprimer de maniere positive
ä lafois pour l'agent et pour le corps politique. Une autre maniere d'exprimer la
chose est de dire que, dans Yimperium le meilleur, le Systeme des incitations -
sive: promesses de recompenses associees ä des comportements poses comme
souhaitables parce que favorables ä la stabilite et consolidation de Yimperium de

la multitude libre; et promesses de sanctions pour les comportements qui lui sont
nuisibles - affectant les conatus, c'est-ä-dire dormant une orientation determinee
ä leur desir35, y est tel qu'il les determine ä avoir des desirs renfortant la partici-

34 A. Matheron, Individu et communaute chez Spinoza, op. cit., p. 333.
35 Sur ce point, voir les explications particulierement eclairantes de F. Lordon, La

societe des affects. Pour un structuralisme des passions, Paris, Seuil, 2013, ch. 3.



180 HUGUES POLTIER

pation, la cooperation, l'egalite et la solidarite. Cette caracterisation nous permet
de dire, a contrario, que tout imperium dans lequel droit naturel et droit civil
ne convergent pas ne satisfait pas «la fin visee par l'etat civil». II s'ensuit cette

consequence qui peut etre indifferemment exprimee en disant que la multitude
n'y est pas fibre ou que la souverainete y est capturee par une minorite, ces deux

expressions n'etant que les deux faces d'une unique realite.
Sur un plan analytique, il s'ensuit que l'examen d'un imperium quelconque

peut comprendre indifferemment l'exploration des divergences droit civil/droit
naturel ou celle de 1'identification des detenteurs effectifs de la souverainete. De
cette derniere, on peut dire qu'elle est ce qui s'exprime (eile est la maniere qu'a
la puissance de la multitude de s'exprimer, i.e. via telle circulation autorisee
du commandement, de la parole officielle et de l'information) cependant que
de la premiere on peut dire qu'elle est l'exprime, sa traduction dans des

differences de Statut, de droit, d'acces aux ressources communes et ä la propriete, de

legitimite ä etre entendu dans l'espace public et dans les processus legislatifs
et reglementaires, de droit ä exiger une reponse ou inversement ä eluder une
question, etc. En son principe, cette non-convergence consiste en ce que des

actions emportant des benefices demesures pour les uns et des pertes, voire des

dommages severes pour le plus grand nombre, sont non seulement permises
mais soutenues par les pouvoirs publics. Les exemples abondent et en dresser
la liste exigerait le volume d'un bottin. On se bornera ici ä rappeler le cas des

subprimes, expressement vantes par les autorites etats-uniennes comme le moyen
de faire acceder la classe pauvre ä la propriete privee; ou encore les nombreux
cas de privatisation de l'eau qui ont tous abouti ä un accroissement des benefices
de ces societes avec pour envers des hausses de prix constantes pour les clients

et, dans de nombreux cas, une degradation de la qualite de l'eau distribute; sans

parier de tous les cas de pollutions generees par l'activite industrielle, d'autant
plus severes que la concurrence pousse ä la dereglementation: le cas des boues

rouges produites par l'extraction de l'aluminium souvent simplement epandues
dans l'environnement est gros de pollutions environnementales d'ampleur et de

gravite que nous ne mesurons pas encore et dont les premieres victimes, pour des

raisons de localisation, appartiennent ä la multitude.
La sanction de ce type d'actions par les autorites publiques, meme regulie-

rement elues, s'explique par le fait que la puissance de la multitude - ou
«collective» - a ete de fait capturee par une elite monopolisant de plus en plus
les postes dirigeants du prive et du public, voire circulant librement de l'une ä

l'autre (phenomene du «pantouflage», en anglais des «revolving doors»)36. Le

2014 Ihttp://affaires.lapresse.ca/economie/etats-unis/201411/21/01 -4821318-de
senateiirs-americains-denoncent-le-pantouflage-a-la-fed.php. consulte le 05.01.2015).



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 181

capital economique et symbolique qu'elle a accumule lui permet d'assurer sa

reproduction mtergenerationnelle. Pratiquant un entre-soi generalise et dotee

d'une large homogeneite de vues — determinee par l'interet commun ä ses

membres de defendre leur differentiel d'avec le commun eile est parvenue ä

s'arroger un controle sans partage sur toutes les decisions touchant ä l'usage et

ä la gestion des communs. Ce n'est que tres marginalement et dans de rares cas

que la voix de la multitude parvient ä freiner, et plus rarement encore ä arreter
les grands projets industriels37.

En termes spinoziens, la situation peut etre ainsi caracterisee. Dans le

regime contemporain, I'univers des affects - «causes de premiere instance

[decidant] des orientations»38 de l'energie libre qu'est le conatus - auquel
sont exposees les elites les determine ä entrer dans la rivalite mimetique du

toujours plus. Et comme cette rivalite ne rencontre aucun obstacle (loi qui
fixerait une remuneration maximum ou une imposition marginale proche de

100% au-delä d'un certain seuil), le jeu de l'avidite ne connait aucune limite.
D'oü la concentration inedite de la fortune mondiale39 et les remunerations

stratospheriques dans les milieux de la finance, laquelle est la mieux ä meme
d'user de sa puissance pour capturer la plus-value produite puisqu'elle est

le passage oblige pour le financement de tout projet. Et comme le souligne
fortement F. Lordon, en appeler ä la «moralisation» de la finance temoigne
d'une incomprehension de la logique desirante et des pressions qui y sont
ä l'ceuvre confinant ä 1'indigence: «Toute la vertu du monde ne convaincra

pas un banquier d'investissement ä renoncer ä saisir un ROE de 40% s'il est

lui-meme ä 30 et que ses concurrents voguent vers les 50 [...] On ne peut

pas attendre d'agents dont les interets vitaux sont configures d'une certaine

37 Mentionnons ici le cas de l'Aeroport de Notre-Dame-des-Landes qui, en depit
de Tampleur de la resistance qu'il a suscitee et de la demonstration aussi bien des

dommages ecologiques qu'il entrainera que de sa faible utilite, reste ä l'agenda du

gouvernement franqais.
38 F. Lordon, Pour un structurahsme des affects, op. cit., p. 77. Le developpement

qui suit doit beaucoup ä ces pages.
39 On se souvient du raccourci saisissant donne par Oxfam, debut 2014, pour

depeindre la situation des inegalites: la fortune additionnee des 85 personnes les

plus riches est egale ä celle de la moitie de 1'humanite. Voir entre autres http://www.
huffingtonpost.fr/2014/01/20/85-personnes-les-plus-riches-egale-moitie-humamte-
ong n 4630261 .html (consulte le 04.01.2015). Ce meme rapport montrait que dans la

majonte des pays la part ä la richesse produite captee par le 1% le plus nche a augmente
depuis 1980 et que dans certains pays - Chine, Portugal, Etats-Unis notamment - elle a

plus que double. Dans son communique, Oxfam ajoutait que ces resultats n'ont nen de

surprenant: cette croissance des inegalites resulte d'un accaparement du pouvoir par les

plus fortunes qui ont coopte le processus politique afin d'orienter les regies du Systeme
economique en leur faveur (http://www.theguardian.com/business/2014/ian/2Q/oxfam-
85-nchest-people-half-of-the-world: consulte le 05.01.2015).



182 HUGUES POLTIER

maniere qu'ils renoncent ä les poursuivre»40 Et si la maximisation de ce

ROE passe par des degäts environnementaux et sociaux, ce ne sont lä, pour le

banquier, que des coüts externes - les fameuses «externalites» - qu'il acceptera
d'autant plus volontiere qu'il peut personnellement aisement s'en premunir A
l'autre bout de l'echelle sociale, les non-proprietaires se retrouvent en concurrence

pour vendre leur seule «possession» marchandisable, ä savoir leur force
de travail Perseverer dans leur etre suppose d'acceder ä 1'argent, qui ä son

tour suppose l'emploi, lequel ä son tour suppose que le propnetaire y trouve
son interet, c'est-ä-dire prospectivement un accroissement de son capital En
sorte que le non-propnetaire voit son interet propre, son desir de perseverer
dans son etre, etroitement dependant de la satisfaction de celui du propnetaire
En sorte encore que l'emploi du salane depend, globalement, de la croissance
du capital (et done des inegalites) desormais inseparable de celle des degäts
environnementaux41 et des inegalites A quoi ll convient d'ajouter que, sous
la pression concurrentielle, les entrepnses ont massivement substitue le travail
mort (machines, robots industriels) au travail vivant, proces qui reduit d'autant
le besom en main-d'ceuvre, aggrave leur mise en concurrence et partant la

baisse des (bas) salaires. Les affects en jeu ici sont ceux associes ä la pure et

simple «perseverance dans son etre» ainsi qu'ä la satisfaction, concurrentielle,
de s'en sortir quand meme mieux que ceux qui sont maintenus aux marges
de l'emploi, et celle enfin de l'acces ä la marchandise Par ailleurs, leur mise
en concurrence permanente, les pressions subies sur le lieu de travail rendent

improbable, en tout cas immensement difficile, leur reunion en une puissance
capable de menacer l'ordre politique existant Un des ressorts determinants de

cette soumission est que, pas moms que sous le despotisme turc (cf TP 6/4),
les sujets capitalistes vivent dans la solitude en ceci que chacun y est somme de

s'assumer individuellement - ce qui, pratiquement, sigmfie honorer ses loyer,
assurances et autres depenses mensuelles courantes Chacun, chacune, une
fois ranges les calicots, est renvoye ä cette necessite incontournable puisqu'il
n'existe aucune ressource librement disponible II en resulte que la production-
constitution d'un collectif resistant est aujourd'hui plus difficile que jamais
Aussi cet ordre, par-delä ses multiples soubresauts et agitations, et alors qu'il
consiste en un immense dispositif de capture de la puissance productive de la
multitude par et pour une infime minorite, est-il paradoxalement d'une remar-
quable stabilite Non pas bien sür que le jeu des delocalisations et desinvestis-
sements n'entraine pas des cataclysmes sociaux en nombre Mais en ceci que le

40 F Lordon, Jusqu'a quand 7 Pour en fimr avec les crises financieres, Pans,
Raisons d'agir, 2008, p 47 L'auteur enonce cette meme idee dans cette formule a la fois
percutante et parfaitement spinoziste «Les yeux ne voient, les esprits ne pensent qu'au
voisinage de leurs affects » (ibid, p 164)

41 Sur le caractere lllusoire d'une croissance qui pourrait ne pas s'accompagner
d'une augmentation d'impacts environnementaux, cf T Jackson, Prosperity without
Growth Economics for a Finite Planet, London, Earthscan, 2009, ch 5 «The Myth of
Decoupling»



MULTITUDE LIBRE/MULTITUDE SERVE 183

souverain, soit la finance comme l'institution gouvernant le capitalisme contem-
porain42, n'en est en rien menace. A ce jour en tout cas, en depit des multiples
contestations dont il est regulierement l'objet (les mouvements «occupy» qui
ont essaime la planete depuis 2008), on ne voit pas qu'une quelconque menace
serieuse peserait sur lui. La raison en est que ses beneficiaires sont ä la fois
suffisamment nombreux et suffisamment organises pour s'assurer, par le jeu
de la mise en concurrence systematique de leurs mercenaires, un controle sur
toute la pyramide de ceux qui ceuvrent ä leur service. Et que, ä ce jour, ils sont

parvenus sans trop d'encombre (pour eux) ä circonscrire ces mouvements, dans

l'espace comme dans le temps.

Dans cette contribution, j'ai tente deux choses, principalement: reconstruire

l'opposition spinozienne des multitudes fibre et serve (non fibre); et proposer
une breve lecture de la situation contemporaine ä partir de cette
reconstruction. II en ressort clairement que nos regimes politiques meritent plus les

noms d'«Oligarchie liberale» (Castoriadis) ou de «capitalo-parlementarisme»
(Badiou) que celui de democratic, meme liberale ou representative. Et que la
multitude ne peut y etre dite fibre. Et que s'il en est ainsi, c'est en raison de

ce que la multitude a cede ses droits et son salut ä la «bonne foi» de quelques-
uns de telle maniere que le souverain en dispose largement ä sa guise - ou si

Ton prefere, selon son interet. L'apport du modele theorique de Spinoza est

d'en eclairer le mecanisme institutionnel-passionnel, jusque dans sa stabilite
sous-jacente ä l'agitation de surface. Le defi auquel il nous confronte est de

penser les conditions de l'ebranlement du regime contemporain qui n'honore

pas la «fin visee par l'etat civil» et de penser plus avant Celles de l'instauration,
aujourd'hui, de la multitude fibre.

Le legs que nous a laisse Spinoza est ä la fois infiniment precieux et

cependant insuffisant. Son apport irremplaqable et unique dans l'histoire de

la philosophie politique est de nous avoir transmis une ebauche tres avancee
de modeles constitutionnels pour une multitude fibre. Sa limite est que ceux-ci
ne suffisent pas pour penser le renversement de Vimperium qui nous asservit

et son remplacement par une politique de, par et pour la liberie de tous et de

chacun. Bien sür, il serait absurde de lui en faire le reproche. D'autant que
sa lecture en montre clairement le chemin: celui d'une reappropriation par la

multitude de sa puissance cedee au capital mondialise par le biais, entre autres,
des institutions de TUE qui, comme l'indique F. Lordon, se revelent etre bei et

bien «Ia realisation regionale de la mondialisation liberale»43. Ce qui implique,
non pas tant de travailler ä repenser la question de la souverainete que d'oeuvrer

42 Sur «la finance, tiers intrus au contrat social», cf. F. Lordon, La malfaqon.
Monnaie europeenne et souverainete democratique, Paris, Les liens qui liberent, 2014,
p. 32-35 notamment.

43 F. Lordon, La malfagon. Monnaie europeenne et souverainete democratique, op.
cit., p. 24.



184 HUGUES POLTIER

ä convaincre les sujets politiques que nous sommes tous que celle-ci consiste
d'abord ä nous reconstruire comme sujets politiques, membres d'un imperium
qui ne sera pleinement tel que s'il entreprend de se reconstituer comme sujet de

son destin. Bref: oeuvrer ä nous - nous autres, la multitude - reapproprier cette
souverainete que nos gouvernants s'emploient, depuis bien trois decennies,
ä brader au pouvoir irresponsable - en ce sens precis: il ne repond devant

personne de l'exercice qu'il fait de sa puissance - de la finance.
En un mot, il s'agit de donner raison ä Spinoza sur cela aussi: que le sens

ultime de la theorie politique est la pratique.


	Multitude libre/multitude serve : pour une lecture du Traité politique de Spinoza

