
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 2

Artikel: Le traité politique de Spinoza : vers une démocratie sans valeurs?

Autor: Ramond, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 133-147

LE TRAITE POLITIQUE DE SPINOZA

- VERS UNE DEMOCRATIE SANS VALEURS

Charles Ramond

Resume

Ne faut-il pas temperer les comptes democratiques par le respect de

certaines «valeurs» Nous montrons ici les dijficultes d'un tel panachage,
en soi comme chez Spinoza. Les fins de la politique en effet sont inconnues, et
les «valeurs» respectees par les regimes ont considerablement varie au cours
de l'histoire. Spinoza lui-meme a evolue, entre le Traite theologico-politique
et le Traite politique, sur les fins ultimes de la politique. En outre, le strict
conventionnalisme de Spinoza, selon lequel il n'y a aucun sens ä parier du

«juste» et de «l'injuste» en dehors de I'existence de lois positives, lui interdit
d'opposer des «valeurs» qui pourraient transcender les lois d'un Etat donne,

ou meme s 'y opposer. Matheron ne decrit pas I 'indignation, dans le Systeme
de Spinoza, comme la voix d'acces directe ä des «valeurs» transcendantes.

II insiste au contraire sur le fait que I'indignation est toujours denoncee par
Spinoza comme le prelude aux pires violences des foules.

Les deux faces du spinozisme

L'originalite du Traite politique de Spinoza pourrait etre caracterisee par
deux traits principaux. D'une part, une vision purement quantitative de la

politique et de la democratic, que j'ai propose d'appeler «loi du compte» ou «du
nombre» et qui, omnipresente dans le Traitepolitique, est soulignee par Spinoza
dans certaines formules remarquables, comme par exemple lorsqu'il ecrit, en
7/18: «On doit estimer [...] la puissance d'un Etat, et consequemment son droit,
d'apres le nombre des citoyens» (Nam imperii potentia et consequenterjus ex
civium numero aestimanda est); ou encore, lorsqu'il declare, en 2/4: «Chacun

a autant de droit qu'il vaut par la puissance» (tantumque in naturam habetjuris,
quantum potentia valef). Ces formules prennent sens dans le cadre general de la
determination strictement quantitative des «choses singulieres». Lorsque Spinoza
declare en effet, en 2/3, que «toute chose naturelle tient de la nature autant de

droit qu'elle a de puissance pour exister et pour agir»1, il se place sur le plan
d'une loi universelle de la nature, de laquelle la politique n'est qu'une partie. Or

1 TP 2/3: Hinc sequitur unamquamque rem naturalem tantum juris ex natura
habere, quantumpotentiae habet ad existendum et operandum. Voir TP 6/5: «Le droit en



134 CHARLES RAMOND

cette loi universelle de la nature n'est elle-meme que la consequence d'une
determination des essences des choses smgulieres, quelles qu'elles soient, comme des

quanta Alexandre Matheron faisait done ä tres juste titre, de la proposition 6 de

la troisieme partie de l'Ethique («Chaque chose, autant qu 'il est en eile [quantum
in se est], s'efförce de perseverer dans son etre»2), des les premieres lignes de

son Individu et communaute chez Spinoza, «l'umque point de depart de toute la
theone des passions, de toute la politique et de toute la morale de Spinoza»3 Sans

doute cette determination quantitative des choses smgulieres, et parmi elles de la

politique, avait ete vue par d'autres commentateurs, notamment Deleuze Mais lä

oil Deleuze voyait dans le spinozisme une philosophic des quantites intensives,
il m'a semble possible de montrer qu'il etait plus conforme aux textes d'y voir
une philosophic des quantites extensives, susceptibles d'operations anthme-

tiques simples comme l'addition et la soustraction, comme par exemple lorsque
Spinoza declare, en TP 2/13, que «[s]i deux hommes s'accordent et mettent leurs
forces en commun, lis ont ensemble plus de puissance et par consequent plus
de droit sur la nature que chacun pns separement» et que, «plus nombreux lis
auront ete ä mettre ainsi en commun tout ce qui les rapproche, plus de droit lis
auront tous ensemble»4 - ce pnncipe d'addition s'averant valable pour les cites
exactement comme pour les mdividus5

D'autre part, ä la difference de certaines interpretations (par exemple celles
d'Antonio Negri, de Gilles Deleuze ou de Laurent Bove) qui voient d'abord
dans la politique spmoziste le lieu d'une agonistique ou conflictualite genera-
lisee, le Trattepolitique me semble pouvoir legitimer une lecture du spinozisme
principalement tournee vers la paix, que l'on pourrait resumer par la formule
«toute existence est alliance» On peut sans doute, en s'appuyant sur E IV
axiome, voir dans le spinozisme une sorte de terrible «lutte pour l'existence»,
et etre sensible ä une dimension noire ou absurde de la doctrine, bien presente
dans les textes ä cöte de sa version solaire II est cependant possible de concilier
dans une certaine mesure ces deux aspects du spinozisme (la guerre et la paix),
en lisant le developpement progressif de la raison dans des choses smgulieres

toujours plus puissantes et done plus rationnelles (au premier rang desquelles
les corps politiques democratiques, dont l'humanite globalisee et connectee

nous donne peut-etre ä voir les premisses dans sa fulgurante ascension actuelle
vers la toute-puissance), comme la possibility d'une «difference indefinie»
de la destruction promise, difference qui, sous les especes d'une destruction

effet est determine par la seule puissance, comme nous l'avons montre au chapitre II» (Jus
emm solapotentia determinatur, ut capite 2 ostendimus) Toutes les citations et traductions
du Tratte politique sont tirees de notre edition-traduction (Paris, P U F, 2005)

2 jS" III 6 Unaquaeque res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur Sauf
mention contraire, nous citons pour VEthique la traduction de B Pautrat (Pans, Seuil, 2010)

3 A Matheron, Individu et communaute chez Spinoza, Pans, Minuit, 1969, p 9
4 Voir egalement TP 2/16
5 TP 3/12 «si deux Cites veulent se preter mutuellement assistance, d est absolument

indubitable que les deux ensemble ont plus de puissance et par consequent plus de droit
que l'une ou 1'autre separement»



LE TRAITE POLITIQUE DE SPINOZA 135

toujours differee, ou d'une existence toujours prolongee, rendrait equivalents
le Statut de mortel et celui d'immortel6

Une lecture de la politique spmoziste comme production de la paix par la

lot du nombre pourra cependant etre mterpretee comme a-morale En effet,
s'accordant avec l'exigence immanentiste essentielle du Systeme, eile aura

pour consequence inevitable de voir s'estomper les reperes qui permettraient,
dans le cadre du spmozisme, de se revolter contre l'ordre des choses.

II y a en effet deux faces du spmozisme D'un cote, ce qui nous plait en

lui la liberte d'expression, la resistance ä l'oppression comme ä 1'ideologie,
la valorisation sans exemple de la democratic comme «regime absolu» De

l'autre, ce qui nous plairait sans doute moins la brutalite, une certaine msensi-
bilite, la durete ä l'egard des faibles, animaux, enfants, infirmes, malades, fous,
etc et de la moitie dominee de l'humanite (les femmes) dans la toute dermere

page que le philosophe ait ecrite
On pourrait decrire cette ambivalence d'une autre mamere encore, en

soulignant chez Spinoza l'alternative de la «contumace» ou rebellion et de

F«obeissance» D'un cote Spinoza apparait souvent comme un «contesta-

taire», un «rebelle», un «resistant», un «dissident», un «heretique». Le Herem

(equivalent juif de 1'«excommunication») dont ll est victime en 1656 souligne
la dimension diabolique de sa «perseverance» dans l'etre ou dans Perreur II
fait dans le chapitre XX du Traite theologico-politique le portrait de l'homme
de bien pret ä mounr pour la liberte de penser et de s'exprimer II veut distribuer
le tract Ultimi barbarorum («Les derniers des barbares») apres le lynchage des

freres Cornells et Johan De Witt le 20 aoüt 1672 De l'autre, simultanement et

avec une coherence au moins aussi grande, Spinoza ne cesse de proposer, dans

le Traite theologico-politique comme dans le Traite politique, une philosophie
de «l'obeissance» comme point d'appui fondamental et unique du salut des

ignorants, et comme definition correcte du «sujet» dans la politique «Ce n'est

pas la raison pour laquelle ll obeit, c'est l'obeissance qui fait le sujet», declare-

t-il ainsi au chapitre 17 du Traite theologico-politique1. Et par ailleurs, Spinoza

critique constamment la «rebellion» et l'«insoumission» comme les pires des

fautes, qu'il s'agisse de l'assassinat de sa mere parNeron (Lettre 23), de l'msou-
mission des Hebreux dans plusieurs passages du Traite theologico-politique,
ou encore, dans le Traite politique (2/19 et 2/23), de la definition du peche

comme de 1'illegahte par la «desobeissance» «est en effet 'peche' (peccaturri)
ce qui ne peut pas etre fait de droit, autrement dit ce que le droit interdit, tandis

que 'l'obeissance' (obsequium) est la volonte constante d'accomplir ce qui est

bon selon le droit et doit etre fait selon le decret commun» (2/19)

6 Voir C Ramond, «Spinoza Vie, Immortalite, Eternite - Pour une immortalite
vulgaire 7», Kairos, 28c annee, 2006 (Spinoza et les philosophies de la vie, ed par J -M
Vaysse), p 7-26

7 TTP XVII [2], G III 202 3-4 Non enim ratio obtemperandi, sed obtemperantia
subditumfacit, LM [= edition-traduction Lagree-Moreau, Pans PU F] 537, 21-22)



136 CHARLES RAMOND

La lecture immanentiste-quantitative de la politique spmoziste selon la «loi
du compte» ne nous oblige pourtant pas ä faire de la loi du compte ou de la
democratie une resignation ä l'ordre des choses, ou une incitation ä toujours
obeir Les democraties, en effet, sont au plus haut point capables de se reformer
et d'evoluer, et leur faiblesse apparente, sur ce point, est en realite une force
Mais la democratie comme «loi du compte», par definition, ne pourra jamais
consister en l'opposition «morale», fondee sur des «valeurs», ä un ordre des

choses qui serait con9u ou ressenti comme «immoral» Une action politiquement
bonne ne sera pas une action morale, mais une action qui aura recueilli le plus
grand nombre de suffrages II ne s'agit pas meme du fameux «renversement
des valeurs» en E III 9 scolie, selon lequel «quand nous nous effor9ons ä une
chose, quand nous la voulons ou aspirons ä eile, ou la desirons, ce n'est pas

parce que nous jugeons qu'elle est bonne, mais au contraire, si nous jugeons
qu'une chose est bonne, c'est precisement parce que nous nous y effor9ons,
nous la voulons, ou aspirons ä eile, ou la desirons» Mais cela consiste ä laisser

ouvert, sans valorisation ni devalonsation, le champ de faction politique ä

toute action quelle qu'elle soit, jusqu'ä la trahison, la violence, la surprise, les

guerres de conquete, etc., sans rien interdire a priori La politique spinoziste
comme «loi du compte» (c'est-ä-dire par excellence la democratie, regime oü
cette loi du compte apparait exphcitement comme le cceur meme du Systeme)
n'est une politique «a-morale» qu'en ce sens precis

Les fins de la politique

Ainsi la democratie, etant pour Spinoza le regime le plus proche de la

nature, le regime le plus en immanence et le plus proche de la rationalite, serait
egalement un regime «sans valeurs», ouvert ä toutes les decisions pourvu
qu'elles soient prises par une majonte

Iraient dans ce sens un certain nombre d'arguments D'abord, l'anti-
finalisme de Spinoza et son refus general d'une transcendance du sens, et

done, correlativement, son refiis de considerer qu'il existerait des «valeurs»

supeneures et qui devraient etre realisees Ensuite, un doute porte sur les

valeurs attributes par les hommes aux choses singulieres qui les entourent,
comme on le volt en if I Appendice, ou en E IV Preface, oü Spinoza declare
«Le bien et le mal ne designent rien de positif dans les choses, j'entends consi-
derees en soi, et lis ne sont rien d'autre que des manieres de penser, ou notions,
que nous formons de ce que nous comparons les choses entre elles.»8 Enfin
les difficultes, quelles que soient la force et la seduction de 1'interpretation de

Matheron, de voir dans le spinozisme ä la fois une separation entre la politique

8 Voir sur ce sujet l'article de P Macherey, «Spinoza et l'origine des jugements
de valeur - Ethique IV Preface», in Architectures de la raison Melanges ojferts a
Alexandre Matheron Textes reunis par P-F Moreau, Fontenay/Saint-Cloud, ENS
Editions, 1996, p 205-212



LE TRAITE POLITIQUE DE SPINOZA 137

et l'ethique, et une progression lorsqu'on passe de la premiere ä la seconde,

separation et progression que l'on retrouverait entre la loi exterieure et la loi
interiorisee, et dans le passage de la premiere ä la seconde (de Moi'se au Christ)

- ou encore dans le passage des peuples asservis ä la communaute des hommes

raisonnables, c'est-a-dire dans le passage de la «mauvaise alliance» du joug
subi ä la «bonne alliance» du mariage consenti.

Cette separation et cette progression font l'essentiel des analyses de

Matheron dans Individu et communaute. La politique, moment de «l'exte-
riorite» chez Spinoza, ne serait qu'une etape vers une moralite superieure,
devant laquelle eile ne pourrait que s'effacer et qui, par consequent, ne cesserait

de la juger «de l'interieur». La politique ne serait de ce point de vue qu'un
pis-aller, une approximation ou une «difference» de la moralite, devant dispa-
raitre devant elle comme l'obscurite devant la lumiere. Cette lecture, meme si

eile peut trouver de nombreux appuis dans les textes, ne correspond cependant,
me semble-t-il, ni ä l'immanentisme general de Spinoza, qui interdit de separer
l'interieur de l'exterieur (meme si, on doit le reconnaitre, il lui arrive lui-meme
de regarder parfois en direction d'une telle distinction), ni ä sa conception plus
particuliere des rapports entre la morale et la politique. Le Tratte politique
souligne en effet que le «juste» ne saurait en aucun cas preceder ou exceder le

«legal», qu'il n'y a pas de juste et d'injuste (done de morale) avant la loi (done
avant la politique), et que par consequent il n'y a pas ä concevoir morale et

politique comme separees, encore moins ä imaginer que la politique ne serait

qu'une approche inferieure, momentanee, appelee ä disparaitre, de la morale

(fiut-elle baptisee du nom plus noble et plus acceptable d'«ethique»), II me

semble, finalement, qu'il n'y a chez Spinoza pas plus de transcendance de la

morale par rapport ä la politique que de transcendance en general. De ce fait,
et e'est la dimension machiavelienne de Spinoza, il n'y aurait guere de sens ä

juger une politique (quelle qu'elle fut) au tribunal de la morale, et il ne pourrait
done pas y avoir chez Spinoza, si deplaisant ou inquietant cela nous apparaisse-
t-il parfois, de «lois injustes», ou de «politique immorale».

De ce point de vue, la notion de «legitimite» elle-meme se revelerait

illusoire, simple naivete militante et moralisatrice - et avec eile la distinction
entre legalite et legitimite, qui n'est le plus souvent qu'un moyen de juger
la politique au nom d'un tribunal moral superieur ä eile. Telle est la these

soutenue par Frederic Lordon avec, ä mon avis, un plein succes, dans un livre
spinoziste recent, oü, declare-t-il en general, «rien ne permet d'affirmer que des

institutions sont plus ou moins 'legitimes'; [...] 'legitime' ou 'illegitime', c'est

toujours une question d'affirmation singuliere, de points de vue particuliers»,
si bien qu'«ä la fin des fins, la legitimite, c'est que nous sommes les gentils»9.

9 F. Lordon, «La legitimite n'existe pas - Elements pour une theorie spinoziste des

institutions», in: La societe des affects - Pour un structuralisme des passions, Paris,
Seuil, 2013, resp. p. 161 et 152.



138 CHARLES RAMOND

Si on considere la question pour elle-meme, cette indetermination sur les

valeurs, ou sur le sens general de la politique, ou de Taction politique, semble

d'ailleurs pleine de justesse, d'abord parce qu'au fond nous ne savons pas ä

quoi sert la politique (ou quelle est sa finalite), ce qui est tout de meme frappant.
Se demander si nous sommes bien conscients de ce que nous attendons de la

politique, ou comment nous la definirions, c'est poser une question mysterieuse.
Toute reponse positive en effet (la politique a pour finalite «le bonheur», «la

securite», «la liberte», «la puissance», «la richesse», «la sante» des peuples)
ötcrait immediatement ä la politique ce qui en fait la specificite, ä savoir

pour un peuple la liberte et la capacite ä changer, ä renoncer ä d'anciennes

aspirations. Si Ton posait, par exemple, que le but ultime de la politique est la

«richesse» d'une population, la «croissance» de son economie, Taugmentation
de son Produit Interieur Brut, etc., comme cela est presque constamment le

cas de nos jours, alors la politique ne se distinguerait pas de Teconomie et

de la finance, et devrait se faire ä la Corbeille. Si on posait comme finalite
de la politique Tesperance de vie, ou Tallongement de la duree de la vie des

citoyens, alors la politique ne serait pas tellement differente de la medecine,
et devrait revenir ä des medecins. Si c'etait la «securite», la politique ne serait

pas tres differente du maintien de Tordre, et devrait revenir aux policiers et

aux militaires. Si c'etait le «bonheur», eile ne serait pas tres differente d'une
religion ou d'une sagesse, et devrait revenir ä des pretres. On peut encore sans
doute imaginer d'autres justifications, d'autres finalites. Mais toute justification
positive sera une fapon de supprimer la politique au moment meme oil on la

posera. Si done on veut maintenir une specificite de la politique (question qui
ne peut etre resolue d'avance, que ce soit dans le cadre du spinozisme, ou en
soi: on pourrait tres bien imaginer que finalement, la politique n'ait pas ä etre
maintenue - c'est par exemple la position de Matheron), alors on ne pourra la

maintenir que comme «negatif» de toutes les finalites evoquees ci-dessus, et ä

vrai dire de toute finalite.
La politique bien entendue devrait done etre definie par la possibility

laissee aux peuples de modifier leurs finalites selon leur gre. On peut avoir
un jour envie de securite, un jour envie de liberte; un jour envie d'aventures,
voire de conquetes, un jour envie de calme et de prosperity. En cela il y aurait

une dimension intrinsequement revolutionnaire de la politique democratique.
Ce point, qui hante aujourd'hui la pensee de Jacques Ranciere, avait ete ä mon
avis aperpu par Spinoza dans son refus de subordonner la politique ä tout sens,
ä toute finalite ou ä tout jeu de valeurs, ce qui lui avait permis de presenter
dans le Tratte politique une vision particulierement pure et exacte de Tessence

meme (toute negative) de la politique. L'indecidabilite de la fin de la politique
est d'ailleurs presente dans les textes memes de Spinoza, puisque, s'il declare
dans le Tratte theologico-politique (chapitre XX § [6]) que le but de l'Etat est
la «liberte», il declarera dans le Traite politique (1/6) qu'il s'agit plutot de la
«securite»: «Peu importe ä la securite de l'Etat dans quel esprit les hommes

sont amenes ä administrer correctement les affaires, pourvu qu'elles le soient



LE TRAITE POLITIQUE DE SPINOZA 139

en effet. La liberte d'esprit, ou force d'äme, est en effet une vertu privee, tandis

que la vertu de l'Etat, c'est la securite.»10 A vrai dire, l'opposition n'est pas
si tranchee entre les deux ouvrages: car il y a des indications en faveur de la

«securite» dans le Traite theologico-politique (chapitre III § [6])", tandis qu'il
y a des indications en faveur de la liberte dans le Traite politique (5/6, comme
voie vers la securite)12. Mais ce flottement de Spinoza sur la finalite ou valeur

supreme de l'Etat13 est en lui-meme interessant.

Les valeurs de la democratic

Ce point de vue immanent sur la politique, cette idee que la politique ne
saurait etre soumise ä aucune valeur morale qui la precederait ou la surplom-
berait, garde cependant toujours (malgre les arguments qui viennent d'etre
donnes, ä la fois du point de vue d'une lecture interne au spinozisme, que
d'un point de vue directement speculatif) quelque chose de choquant ä nos

yeux et oreilles de modernes, ou de post-modemes, qui ne pouvons pas nous
defaire du reflexe de toujours vouloir juger la politique au nom de valeurs

que nous souhaitons, consciemment ou non, conserver comme superieures et

10 TP 1/6. Animi libertas: «liberte d'esprit», comme en 1/4.
11 TTP III [6]: «En parcourant [l'Ecriture] meme superficiellement, on voit avec

clarte que les Hebreux l'ont empörte sur toutes les autres nations en cela seulement

qu'ils ont mene leurs affaires avec succes en ce qui conceme la securite de la vie (quod
res suas, quae ad vitae securitatem pertinent, feliciter gesserint)» (LM 157 13-16); et
ibid : «La fin de toute societe et de tout Etat est (c'est evident par ce que nous avons
dejä dit et nous le montrerons plus amplement par la suite) de vivre dans la securite et
commodement (secure et commode vivere)» (LM 159 2-5).

12 TP 5/6: «L'Etat institue, comme je l'ai dit, en vue d'une telle fin [a savoir la
securite et la paix, cf. TP 5/2], est pour moi 1'institution d'une multitude fibre, et non une
acquisition arrachee par droit de guerre ä la multitude.»

13 En TTP XX [6], Spinoza ne separe pas la liberte de la securite: «Non, dis-je, la
fin de la republique ne consiste pas ä transformer les hommes d'etres rationnels en betes

ou en automates. Elle consiste au contraire ä ce que leur esprit et leur corps accom-
plissent en securite (tuto) leurs fonctions, et qu'eux-memes utilisent la fibre Raison, sans
rivaliser de haine, de colere et de ruse, et sans s'affronter avec malveillance. La fin de
la republique c'est done en fait la liberte» (Finis ergo reipublicae revera libertas est).
Voir egalement TP 7/19: commune jus, seu libertas («leur droit commun, e'est-a-dire
leur liberte»). Tous ces elements conduiraient ä ponderer 1'incontestable inflechissement
du discours spinoziste entre le TTP et le TP, remarque par bien des lecteurs de Spinoza
parmi les meilleurs (et notamment par E. Balibar dans Spinoza et la politique, Paris,
P.U.F., 1985). Contrairement ä ce qu'affirment Hardt et Negri (Commonwealth, trad,

fran^aise par E. Boyer, Paris, Gallimard, 2012, p. 535), Spinoza n'ajamais fait de lajoie
(gaudium) «le but de la politique» - pas meme, ä vrai dire, celui «de la philosophie».
Spinoza est tres present dans l'ouvrage, jusque dans le tout dernier paragraphe, archi-
moral, de la conclusion, qui commence ainsi (p. 541): «Enfin, notre rire est destructeur,
c'est le rire d'anges armes qui accompagne le combat contre le mal» [c'est nous qui
soulignons].



140 CHARLES RAMOND

transcendantes, au vu des genocides, par exemple, du siecle precedent ou de

toute epoque - ou meme de politiques moins extremes, mais sur lesquelles
nous estimons tout de meme etre en mesure de porter des jugements au nom de

valeurs superieures, justifiant ä leur tour certains combats qui prennent le plus
souvent la forme de la «resistance» u. La plupart de nos mythes fondateurs en

mattere de politique sont d'ailleurs des developpements du scheme de la «resistance»

(qui est toujours aussi une opposition de l'heroi'que contre le mediocre)

- de Popposition, done, du «juste» ou du «legitime» contre le simple «legal»:
que l'on pense, par exemple, ä Jeanne d'Arc, ä De Gaulle, ä Nelson Mandela,
ou encore ä Rosa Parks, pour ne prendre que quelques exemples connus sans

remonter encore et toujours ä Antigone...
Au fond, nous n'avons pas tellement confiance en nous-memes (en

l'humanite, dans le peuple), ni en la democratie. C'est, pour la philosophic,
depuis Platon, une vieille histoire, une vieille inquietude, dans laquelle se

superposent, bien sür, le dedain anstocratique pour la plebe15 et le mepris et

1'inquietude philosophiques pour tout ce qui releve du regne de la «quantite»

- de lä par exemple l'insistance des meilleurs commentateurs de Spinoza sur
le fait que Spinoza ne saurait en aueune faqon etre un vulgaire penseur de la

duree, ou un penseur de la duree vulgaire, et que la hauteur naturelle de ses

pensees se situerait seulement au niveau de l'etermte, c'est-ä-dire de ce qui
n'est pas mesurable16 - de meme que nombre de ses lecteurs s'extasient apres
Hegel sur le fait que Spinoza ait envisage dans sa Lettre 12, mais aussi dans

VEthique, l'existence d'infinis non mesurables, y voyant un signe de reconnaissance

aristocratico-qualitative et un judicieux eloignement de sa part vis-ä-vis
de la banale reiteration du fini sous la forme de l'indefini ou «mauvais infini».

La devise de la Repubhque Franqaise est, comme chacun sait, «Liberie,
Egalite, Fraternite» ", que l'on peut done considerer comme nos «valeurs»,

14 Voir L. Bove, La Strategie du conatus - Affirmation et resistance chez Spinoza.
Paris, Vrin, 1996; et «C'est la resistance qui fait le citoyen», in: Architectures de la
raison, op cit, p. 73-85. M Hardt et A. Negri insistent egalement sur la dimension de

«resistance» presente chez Spinoza: voir par exemple Commonwealth, op cit, p. 121,
meme s'ils reconnaissent (p. 280; cf. aussi p. 284-285) que selon Spinoza (TTPpreface),
«ll n'est pas rare que les peuples luttent pour leur servitude comme s'il s'agissait de leur
salut».

15 Point particulierement bien mis en evidence par J Ranciere, Le philosophe et ses

pauvres, Paris, Flammarion, 1983, 2007.
16 Voir C. Ramond, «Pour une immortalite vulgaire», art cit.
17 Si l'on se rend sur le site de l'Assemblee Nationale consacre aux «Juniors» thttp://

www.assemblee-nationale.fr/iumors/democratie-actuelle asp -consulte le 17 mai 20151.

on apprendra immediatement que la democratie repose sur des «valeurs»: «1- Les
valeurs de la democratie: Avant d'etre un Systeme de gouvemement, la democratie
est un ensemble de valeurs [c'est nous qui soulignons], de droits et de liberies. La
Declaration des droits de l'Homme et du Citoyen, adoptee par l'Assemblee nationale
le 26 aoüt 1789, est le texte fondateur des liberies publiques: a)_La garantie des droits
et des liberies; b) La progression de l'egalite; c) La fraternite et le respect des
differences.» On peut comprendre le souci pedagogique de decliner ici pour des «Juniors» la



LE TRA ITE POLITIQUE DE SPINOZA 141

meme si sans doute ce ne serait pas les seules que nous considererions comme
notres, si nous cherchions ä en dresser une liste plus complete, ce ä quoi je vais

m'essayer maintenant tres brievement. On trouverait done dans une telle liste,
sans doute, la «solidarite», la «lai'cite» et le «respect», y compris de l'integrite
physique. Devrait-on y inscrire l'«honneur» et la «discipline» C'est moins

sür, encore que pour nombre d'entre nous, ce sont des valeurs. De meme, la

«charite» ne saurait plus etre, sans doute, une valeur de la Republique lai'que, et

pourtant la charite reste incontestablement une valeur morale ou religieuse tres

repandue, et qui a pour ainsi dire regne sur la civilisation chretienne pendant

pres de 2000 ans. II est peu probable qu'on inscrirait aujourd'hui la «vie» dans

la liste de nos valeurs, ä cause des lois sur l'avortement, meme si la vie est sans

aucun doute une «valeur» ä nos yeux, puisque les meurtres sont chez nous les

plus severement punis des crimes. On ne voit pas non plus que la «beaute»

puisse etre mise officiellement au rang des «valeurs» de notre Republique (car
le culte de la beaute a toujours quelque chose d'inquietant et de discriminant,
outre le fait que les avis divergent sur ce qui est «beau» ou ne Test pas), bien

qu'elle soit incontestablement une valeur pour nombre d'entre nous, au moment
oü les Etats democratiques contemporains depensent de leur cote des sommes
considerables pour 1'art, les musees, la creation, l'architecture, l'urbanisme,
les paysages, montrant bien par-lä que la «beaute» est une valeur qui pourrait
pretendre au titre de valeur politique. Pourraient egalement etre candidates au
titre de valeurs la «transparence» ou la «sincerite», qui font incontestablement

partie de nos attentes, puisque ceux qui y derogent se voient sanctionnes politi-
quement et socialement. Nous avons enfin appris, presque comme un reflexe

conditionne, ä mepriser «travail-famille-patrie» (meme si, prises separement,
ces trois valeurs conviendraient ä bon nombre de republicans) autant que
nous valorisons - c'est le cas de le dire - «liberte-egalite-fraternite». Ce bref
exercice d'ecriture, ou d'inscription, aura suffi ä montrer qu'il n'y a pas accord
ni permanence, que ce soit dans le temps ou dans I'espace, sur la liste des

valeurs. Un tel accord ne pourrait exister que si nous disposions de ce «sens
de la justice» dont Rawls et quelques autres font grand cas, mais qui de toute
evidence n'a rien d'infaillible, puisqu'il peut aussi bien conduire ä la loi du

talion qu'au pardon des offenses.
Le spinozisme politique s'accorde en profondeur (telle serait ma these)

avec ce relativisme ou indifferentisme en matiere de valeurs. S'il fallait n'en
donner qu'un seul temoignage, il suffirait d'evoquer la declaration fameuse

devise de la Republique Frampaise, mais de lä ä faire passer cela pour «les valeurs de la

democratic» en general, ou pour une liste issue de la Declaration des droits de l'komme
et du citoyen, alors que cette derniere, bien loin d'enoncer «Liberie, Egalite, Fraternite»,
donne pour valeurs supremes la «liberie», la «propriete», la «sürete» et la «resistance
ä l'oppression», il y a un monde, et une falsification manifeste qui temoignent bien de

I'etat d'esprit moral, voire moralisateur, dans lequel se trouvent encore (ou de plus en
plus bon nombre de nos institutions.



142 CHARLES RAMOND

entre toutes du Traitepolitique (TP1/4), veritable manifeste ou testament philo-
sophique de Spinoza:

Done, lorsque j'ai tourne mon esprit vers la politique, je n'ai pas cherche ä demontrer
quoi que ce soit de nouveau ou d'moui, mais j'ai seulement täche d'etablir par des

raisons certaines et indiscutables ce qui s'accorde le mieux avec la pratique, et de le
deduire de la condition de la nature humaine elle-meme; et pour apporter ä l'etude
de tout ce qui concerne cette nouvelle science la meme liberie d'esprit qu'on a

coutume d'apporter dans les recherches mathematiques,j'ai täche de ne pas nre
des actions des hommes, de ne pas les deplorer, encore moms de les maudire -mats
seulement de les comprendre [e'est nous qui soulignons].

Conformement ä une tradition tres ancienne, la philosophie de Spinoza se

declarerait ainsi incompatible avec toute valorisation de l'etonnement, de la

moquerie, de la detestation, etc., et par consequent de l'indignation.

L'indignation

Spinoza cependant, dans le Traitepolitique comme dans YEthique, accorde

une place importante ä «l'indignation». Alexandre Matheron a mis ce point
en evidence dans un article celebre18, sur lequel il etait done necessaire de

revenir pour tester l'hypothese selon laquelle Spinoza aurait construit, dans

le TP, une politique a-morale, indifferentste ou neutre en matiere de valeurs,
conformement ä l'immanentisme general de sa doctrine.

Dans cet article, Matheron consacre son analyse au passage TP 1/6, et

surtout au renvoi que fait Spinoza dans ce paragraphe ä TP 3/9. Sa these est

que, si on lit tres attentivement l'ensemble de ces textes, et si, se laissant porter
par eux, on aeeepte de construire la «fiction» (p. 223) la plus plausible ä partir
des indications donnees par Spinoza, on parvient ä la conclusion que
«l'indignation» serait au fondement de la constitution de l'Etat chez Spinoza, pour la
raison principale que la «formation» d'une cite serait chez Spinoza un processus
tres similaire ä celui de sa «destruction». Cette apparente contradiction, qui
arrete un moment Matheron, se resout en effet des que Ton comprend qu'une
cite ne se desagrege pas absolument parlant, mais toujours sous la concurrence

que lui porte une autre cite. La dispantion d'une cite est done toujours dejä la

18 A. Matheron, «L'indignation et le conatus de l'Etat spinoziste», in: Id., Etudes

sur Spinoza et lesphilosophies de l'äge classique, Lyon, ENS Editions, 2011, p. 219-229.
Malgre son titre, l'ouvrage de F. Del Lucchese, Tumulti e indignatio - Conflitto, diritto
e moltitudine in Machiavelli e Spinoza, Milan, Edizioni Ghibli, 2004, traite assez peu
de l'indignation (principalement p. 178-182). Voir egalement L. Bove, La Strategie du

conatus, op. cit., particuherement p. 295-301 («De la resistance des meilleurs ä
l'indignation de tous»), avec la reference (note 7, p. 298) ä TP 10/8 («l'indignation des gens
de bien»). Dans Commonwealth, op cit., Hardt et Negri, lorsqu'ils evoquent la question
de l'indignation chez Spinoza, renvoient ä ces deux ouvrages (p. 340 et note 4).



LE TRATTE POLITIQUE DE SPINOZA 143

constitution d'une autre cite, raison pour laquelle l'indignation peut etre aussi

bien le moteur de sa destruction que celui de sa construction.
Une fois ce point acquis, Matheron renvoie ä TP 4/4, oil le mecanisme de

cette destruction de la cite par l'indignation est illustre de faqon tres directe et

vive par Spinoza:

Bien que nous disions que les hommes relevent non de leur droit mais de celui de

la Cite, nous n'entendons pas que les hommes perdent la nature humaine pour en
adopter une autre; ni par consequent que la Cite ait le droit de faire que les hommes
s'envolent, ou -ce qui est tout aussi impossible- que les hommes considerent
comme honorable ce qui provoque le nre ou le degoüt; mais nous voulons dire qu'il
existe certaines circonstances dont la presence inspire aux sujets respect et crainte
envers la Cite, et dont la disparition supprime la crainte et le respect", et en meme
temps qu 'eux la Cite. Une Cite, done, pour relever de son propre droit, doit preserver
les causes du respect et de la crainte, sans quoi elle cesse d'etre une Cite. II est en
effet tout aussi impossible, pour celui ou pour ceux qui detiennent la souverainete,
de courir les rues ivres, ou nus avec des prostituees, de se comporter en histrions,
de violer ou de mepriser ouvertement les lois instituees par eux-memes, et avec
cela de conserver leur majeste, qu'il est impossible d'etre et de ne pas etre en meme
temps. Enfin assassmer les sujets, les spolier, enlever les jeunes filles, et autres
choses semblables, e'est changer la crainte en indignation (metum in indignationem
[vertere]) et par consequent la societe civile en societe hostile (statum civilem in
statum hostilitatis [vertere]).

Doit-on conclure de cet ensemble de references, qui placent l'indignation
au centre du processus de genese des Etats, qu'il y aurait pour Spinoza une
sorte de sens de la justice inne, un sens inne des valeurs Que les regimes
politiques, en leur fond, seraient subordonnes, pour leur propre survie, au

respect de telles «valeurs» Que Spinoza legitimerait ainsi un droit de resister,
voire de desobeir, lorsque certaines valeurs seraient bafouees

Ma these serait de repondre negativement ä de telles questions. D'abord

parce que Spinoza ne prend jamais un point de vue moral pour decrire les

sources de l'indignation, mais seulement un point de vue, pourrait-on dire,
physique. Si vous chargez trop un bateau, il coule; de meme, si vous faites
certains actes, votre autorite s'effondrera. Ce point de vue strictement neutre
et quantitatif est particulierement frappant en TP 3/9 par la reference repetee,

19 TP 4/4. Reverentia: le terme est traduit en TP 8/41 par «cramte respectueuse»;
mais la crainte etant ici mentionnee separement, reste le «respect». En TTP XVII [2]
(LM 539 5-6), Spinoza definit la reverentia comme un compose de crainte et «d'admi-
ration» (reverentia, quae passio est ex metu et admiratione composita - LM 538 5-6).
On aurait done pu songer ä ce demier terme pour rendre reverentia. D'ailleurs, dans E III
52 sc, Spinoza qualifie l'admiration de «veneration» lorsqu'elle est adressee ä un homme

que nous considerons comme «largement superieur ä nous» (nobis longe antecellere).
Mais le terme de «veneration» serait ici, de toute evidence, trop fort: Spinoza n'aimerait
certainement pas que les sujets de sa monarchie «venerent» leur roi; mais qu'ils le

«respectent», oui [note d'Alexandre Matheron, reprise de notre edition-traduction du
Traitepolitique aux P.U.F.].



144 CHARLES RAMOND

de la part de Spinoza, au «nombre» de ceux qui sont indignes (bien plus qu'ä
l'intensite de leur indignation):

Troisiemement enfin, ll faut considerer qu'appartient le moins au droit de la Cite ce

qui indigne le plus grand nombre (quae plurimi indignantur) [ ], et, puisque le
droit de la Cite se definit par la puissance commune de la multitude, il est certain
que la puissance et le droit de la Cite sont amoindns dans la mesure exacte ou eile
offre elle-meme ä un plus grand nombre de sujets des raisons de se liguer (ut plures
in unum conspirent)

Par ailleurs, nous l'avons dejä vu ä propos de son hesitation significative
entre «securite» et «liberte», on ne pourrait pas faire la liste des valeurs qui
selon Spinoza devraient etre absolument respectees dans un Etat ou regime
donne. II est par exemple sigmficatif de voir ä quel point Spinoza se montre
machiavelien au sens ordinaire du terme, par comparaison avec Hobbes, dans

sa lecture de la scene primitive de la Republique, ä savoir la scene du pacte
fait avec un voleur qui nous menace de mort, pour conserver la vie sauve
Alors que Hobbes se montre inflexible sur le respect de la parole donnee, ou
d'une promesse, meme faite ä un voleur qui vous mena^ait de mort au moment
oü la promesse a ete faite, Spmoza, tout au contraire, prone dans les memes
circonstances I'usage de la ruse ou de la fausse promesse, qui n'a de valeur que
comme une arme pour se degager ici et maintenant d'une difficulte passagere:

Nul ne promettra, sinon par tromperie, (neminem absque dolo promissurum) de

renoncer au droit qu'il a sur toutes choses, et [ ] absolument personne ne tiendra
ses promesses {neminem promissis stalurum) sinon par crainte d'un plus grand mal
ou par espoird'un plus grand bien [ ] Un pacte ne peut avoir de force qu'eu egard
ä son utilite {pactum nullam vim habere posse, nisi ratione utilitatis) 20

Or, on voit mal comment pourraient exister des «valeurs» lä oü la parole
donnee se voit entierement devalonsee, reduite ä une arme comme une autre
dans les inevitables conflits de puissance. Par ailleurs, cette lecture machiave-
lienne ou cynique du pacte s'accorderait tres bien avec la dispantion, dans le

TP, du pacte social encore present dans le TTP. La description qu'en donne ici
Spmoza revient en effet ä delegitimer le pacte comme modele explicatif pour
la constitution des societes, puisque des le depart, il n'est qu'unjeu de dupes.

L'article de Matheron peut laisser le souvenir (ä qui ne l'a pas relu depuis
longtemps) d'une sorte de proto-fondation morale de l'Etat spmoziste. L'indi-
gnation y serait le ciment de la societe, la premiere des vertus politiques. L'Etat,
ainsi, serait fait de l'etoffe dont l'mdignation est faite, ce qui s'accorderait avec
les diverses manifestations de resistance, de desobeissance, de rebellion, dont

temoignent la vie et l'oeuvre de Spinoza

20 TTP XVI [6]; G III 192 8-26; LM 513 2-26 Nous analysons en detail cette

question dans «L'irrevocabilite des promesses chez Hobbes», in Liberte et necessite
chez Hobbes et ses contemporains — Descartes, Cudworth, Spinoza, Leibniz, ed par
Y-C. Zarka, Pans, Vrin, 2012, p. 25-45.



LE TRAITE POLITIQUE DE SPINOZA 145

Et pourtant Et pourtant, quelle n'a pas ete ma surprise en relisant la fin
de l'article, dans laquelle Matheron se demande en effet, avec l'honnetete qui
le caractense, pourquoi Spinoza n'avait pas mis plus en avant qu'il ne l'avait
fait, dans le TP, la fonction constitutive de Findignation pour la politique 7

Matheron repond alors en faisant l'hypothese que Spinoza ne voulait pas
reveler le caractere intrinsequement mauvais, violent, de l'indignation et par
extension de la politique elle-meme «Cette raison [du silence de Spinoza sur
la genese de l'Etat en TP 6/1 comme en TP 3/9]», ecrit-il, «est a la fois tres

simple et tres troublante»21 Matheron rappelle alors que, pour Spinoza (E IV
51), «l'indignation est toujours mauvaise» Puis ll en vient ä reconnaitre qu'il
ne peut pas etre question, chez Spinoza, de «distinguer entre plusieurs sortes

d'indignation dont certaines pourraient etre bonnes, par exemple l'indignation
revolutionnaire contre les tyrans» - ce qui aurait permis de faire place a une

indignation positive ou vertueuse dans la politique spinoziste Au lieu de cela,
le ton de Matheron, dans cette evocation de l'indignation, se fait plus sombre,

menafant, voire effrayant II en vient ä evoquer des «massacres» en general,

puis «l'assassinat des freres de Witt», avant de faire l'hypothese qu'il y aurait
peut-etre, pour Spinoza «quelque chose d'irremediablement mauvais» dans le

conatus meme de l'Etat, c'est-ä-dirc «ä la racme meme de la societe politique»
D'un seul coup explose alors la bombe que nen ne laissait deviner dans les

premieres analyses favorables ä l'indignation «si nous considerons VImperium
democraticum ä 1'etat naissant tel que j'ai cru pouvoir le reconstituer plus haut

- Vimpermm democraticum caractense par l'exercice encore informel de la

puissance d'une multitude en pleine effervescence», ecnt en effet Matheron
(p 228), «il est evident que son fonctionnement n'a nen d'idyllique la forme
elementaire de la democratie, selon Spinoza, c 'est le lynchage Et toutes les

societes de fait, sous des formes moins grossieres, en gardent plus ou moms la
trace» [c'est nous qui soulignons] Voilä ce qu'ecnt Alexandre Matheron, noir
sur blanc, dans son fameux article sur l'indignation chez Spinoza, et ce n'est

pas nen en soi m pour la discussion que j'essaie de conduire ici 22

On ne peut que saluer d'abord la coherence de la position de Matheron,

qui voit dans le passage de TP 4/4 sur «Findignation» une nouvelle
confirmation de sa these generale selon laquelle la politique a toujours en soi,
intrinsequement, quelque chose de devalonse et d'insuffisant aux yeux de

Spinoza Mais le plus frappant ä mes yeux reste F intuition ä laquelle parvient
Matheron du mecanisme et du deroulement exacts d'une genese de l'Etat qui
serait fondee sur l'indignation Matheron en effet, comme une sorte de voyant

21 Matheron, «L'indignation et le conatus de l'Etat spinoziste», art cit, p 227
22 On est done ici au plus loin de la valorisation de la «multitude» telle qu'elle

est constamment pratiquee par Negri et Hardt, par exemple dans Empire (Cambridge
Massachusetts, Harvard University Press, 2000, p 66) «Today a manifesto, a political
discourse, should aspire to fulfill a Spinozist prophetic function, the function of an
immanent desire that organizes the multitude» Le terme «indignation» n'apparait
cependant pas dans l'index de l'ouvrage



146 CHARLES RAMOND

ou de somnambule (il insiste plusieurs fois ä la fin de son article sur le fait

qu'il se lance dans une fiction), au moment oil il reconstitue toute cette scene

primitive ä partir de quelques sommaires indications donnees par Spinoza,
voit tres bien et declare expressis verbis qu'une teile genese ne serait et ne

pourrait ä vrai dire etre autre chose qu'un «lynchage» commis par une foule

«indignee», c'est-ä-dire meurtriere. Cette intuition, qui est, comme on le sait,
le cceur de la theorie mimetique de Rene Girard, et ä laquelle j'accorde person-
nellement la plus haute valeur hermeneutique et de plausibilite, Matheron la

prete done explicitement ä Spinoza, sans nommer Girard, ce qui me donne ä

penser qu'il a retrouve tout seul, en laissant resonner en lui le texte spinoziste,
P intuition fondamentale de la theorie mimetique. Je suis reste presque sans

voix devant la justesse visionnaire d'une telle intuition, qui montre ä quel

degre d'empathie avec Spinoza Matheron a su parvenir dans les lectures qu'il
en a faites -retrouvant ici 1'intuition spinoziste selon laquelle les foules sont

toujours terrifiantes, toujours pretes ä lyncher par «indignation».
L'indignation ne doit done pas etre consideree, dans la lecture meme qu'en

propose Matheron, comme la presence dans la politique spinoziste d'une espece
de boussole morale qui temoignerait dans l'humanite de la connaissance innee

de valeurs transcendantes dont le mepris par un gouvernement quelconque

produirait en nous cette «sainte colere» par laquelle nous temoignerions de

notre perception directe desdites valeurs. Tout au contraire, l'indignation
est presentee par Spinoza, dans le TP, comme le motif qui pousse les foules
haineuses ä s'en prendre ä leurs dirigeants, sans qu'on sache ou qu'on puisse
savoir, le plus souvent, si ce motif a une quelconque verite.

II n'est done pas certain qu'on puisse interpreter le passage de TP 4/4 ou
Spinoza explique l'indignation des citoyens par le comportement scandaleux
des princes, comme une condamnation morale de ces memes princes ni meme
de leurs actions. Au fond, sait-on jamais quand un «prince» viole ou «enleve»

une jeune fille L'imaginaire le plus populaire n'est-il pas fait au contraire de

la valorisation et de I'attente de tels enlevements par des «princes» que Ton
considere alors comme «charmants» Les accusations de monstruosite sexuelle

font cependant, en meme temps, partie de 1'arsenal le plus classique des accusations

propres ä susciter l'indignation et la fureur des foules. Que Ton pense ä

CEdipe, ä Marie-Antoinette, ou encore ä la femme du president Pompidou dans

les annees 70, ou plus recemment ä Dominique Strauss-Kahn, offert menotte
et mal rase, avant tout proces, en spectacle ä une foule hostile criant «Shame

on you !» -pour ne prendre que quelques exemples bien connus. L'accusation
d'avoir des comportements sexuels deviants est toujours un pretexte sür pour
destabiliser un pouvoir que l'on veut destabiliser. L'«indignation» des foules
n'a rien ä voir ici avec une conduite guidee par la reference ä des valeurs ou ä

la morale (comme s'il pouvait etre moral de lyncher un «voleur de chevaux»,
de lapider une «femme adultere», ou de tondre une «collaboratrice»), mais tout
ä voir au contraire avec des rapports de forces en vue de prendre le pouvoir,



LE TRA1TE POLITIQUE DE SPINOZA 147

exactement comme dans la parabole de la promesse de ranqon faite au voleur
qui vous donne le choix entre «la bourse ou la vie».

De tout cela, je conclus que l'analyse de l'indignation, dans le TP, si

frappante soit-elle, ne peut pas servir d'appui, tout au contraire, ä une
interpretation morale de la democratic spinoziste. II reste necessairement des

«valeurs» dans les regimes politiques qui gardent eux-memes quelque chose
de la transcendance. Mais pour ce qui est de la democratic, la definition que
j'en avais donnee il y a quelques annees, ä savoir «machine ä fabriquer de la

paix par l'estimation quantifiee des suffrages», sans aucune consideration de

valeurs quelles qu'elles soient, ne me semble pas infirmee par le traitement
accorde par Spinoza ä l'indignation dans le TP. Sans doute l'absence de valeurs

intrinseques ä la democratic peut faire prendre aux Etats democratiques des

chemins dangereux, pour eux-memes comme pour les autres. Mais le point
de vue superieur ä partir duquel ces chemins pourraient etre declares imprati-
cables n'existe tout simplement pas.


	Le traité politique de Spinoza : vers une démocratie sans valeurs?

