Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 2

Artikel: A quoi est tenu le corps d'une multitude afin d'échapper a la
domination?

Autor: Bove, Laurent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 119-132

A QUOI EST TENU LE CORPS D’'UNE MULTITUDE
AFIN D’ECHAPPER A LA DOMINATION ?

La lecon de Spinoza dans le Traité politique

LAURENT BovEe

Résumé

L’étude porte sur ce que nous apprend le Traité politique sur les exigences
immanentes de la multitude ainsi que sur les moyens nécessaires afin de répondre
adéquatement a ces exigences ; soit l'invention des « remeédes » qui enrayent et
empéchent la possibilité de la domination. Apres avoir expliqué comment les
contradictions affectives et effectives de la multitude conduisent nécessairement
et de maniere immanente a une mesure consensuelle commune, celle de [’égalité
des droits, [’étude montre que cette mesure est au principe méme de la politique
des contre-pouvoirs que développe Spinoza dans le Traité politique.

Notre contribution porte sur ce que nous apprend Spinoza, dans son Traité
politique, sur les exigences immanentes de la multitude ainsi que sur les moyens
nécessaires pour y répondre ; soit I’invention de «remedes» pour enrayer et
empécher la possibilit¢ méme de la domination. D’ou I’interrogation spino-
zienne qui peut étre ainsi reformulée : « A quoi est tenu le corps d’une multitude
libre afin d’échapper a la domination ?». Notons que I’expression «étre tenu
de» (traduction de fenetur) se trouve dans le Traité politique ou tenetur est
utilisé en corrélation avec une autre expression, « manquer a soi-méme ». Nous
reviendrons sur ces deux formulations quand nous traiterons de I’exigence
vitale qui traverse le corps de la multitude et des solutions démocratiques que,
pour Spinoza, cette exigence nécessite. Nous voudrions cependant, avant d’en
venir au traitement proprement dit de cette question, poser en préalables quatre
théses ou quatre « philosophémes » sur lesquels s’appuie 1’analyse spinoziste de
la domination et en déduire, d’ores et déja, quelques conséquences politiques.

Quatre philosophémes préalables
1) Premiérement, I’idée que la violence de la domination n’est pas irration-

nelle ni extraordinaire. La domination se manifeste suivant des lois fixes. Ces
lois sont celles des passions mais aussi celles — sur cette base affective — d’une



120 LAURENT BOVE

logique de guerre ; logique, implicite ou explicite, a laquelle est soumise la
civitas (le corps politique) et que suivent donc, nécessairement, les hommes
politiques, qu’ils soient simplement habiles ou réellement prudents quant
aux moyens nécessaires pour s’approprier le corps politique, le dominer et
perpétuer cette domination. Des lois, nous dit Spinoza, qui ont été particulie-
rement bien €tudiées par Machiavel, qui a montré, « pour un prince animé de la
seule passion de dominer» (7P, 5/7)", quels sont les moyens pour s’approprier,
conserver et affermir son pouvoir. Si «les hommes sont méchants», comme
I’écrivait Machiavel? — et plus particuliérement dans les domaines de la
politique et de I’histoire —, cela est donc, pour Spinoza, dans 1’ordre naturel et
ordinaire des choses. Pourtant, précise le Traité politique, c’est aussi «un point
certain que les séditions, les guerres, le mépris ou la violation des lois doivent
étre imputés moins a la méchanceté des sujets qu’a la mauvaise organisation de
I’Etat. Les hommes ne naissent pas propres ou impropres  la condition sociale,
ils le deviennent» (TP, 5/2). La réalité de la violence nous renvoie donc aussi,
de fait et surtout, a la question de 1’organisation du corps politique.

2) Le second philosophéme consiste ainsi a rappeler les lois essentielles
des passions qu’il faut nécessairement prendre en compte dans toute réflexion
sur le corps politique. C’est ce que fait Spinoza, a I’orée de son Traité politique,
en se référant a son Ethigue, tout en résumant, pour ’essentiel, sa théorie des
passions dont les principes sont I’imitation affective, posée dans la proposition
27 de la partie III, et également le principe de plaisir, qui est posé dans la
proposition suivante, la proposition 28.

Par imitation, en effet, abstraction faite de tout autre parametre, les hommes
se conforment d’abord aux désirs de leurs semblables. Et c’est ainsi que se
constitue, écrit Spinoza, ce qu’«on appelle habituellement Humanité» (£ III
29). Spinoza a cependant posé aussi un principe de plaisir? a partir duquel il a
souligné la résistance spontanée que tout singulier oppose au désir d’un égal
qui souhaiterait devenir son maitre. Les effets osmotiques des lois de 1’imi-
tation paraissent ainsi, au premier abord, en contradiction avec cette résistance
de la singularité et de son plaisir propre. En fait, pour lever cette contradiction,
il suffit de préciser que, dans le contexte de I’imitation affective, la résistance a
’autre-semblable se déplace dans un affect que Spinoza tient, avec le principe
de plaisir, pour «un mobile principal de la vie humaine» #, a savoir I’ambition
de gloire. Car I’Humanité, précise-t-il, est inséparable de 1’« Ambition» (E

' Nous citons d’aprés I’édition que nous avons donnée dans le Livre de Poche a
partir de la traduction d’Emile Saisset que nous avons révisée ; Le Livre de Poche, Paris,
2002.

2 Le Prince, ch. XVII, XVIII, XXIII.

3 ETII 28 ; et TP, 2/6: « Car chacun a son plaisir particulier qui I’entraine » (il s’agit
d’une citation de VIRGILE, Bucoliques, 11, 65, Trahit sua quemque voluptas).

* TP, 7/6 ; ¢f. aussi E 111 a partir de la proposition 29, puis 53 et corollaire (et sq.) ;
définitions des affects 30 et 44 ; E'1V 52 et scolie, 58 et scolie. Spinoza dans le TP revient
sur la « gloire» en 7/10 et 10/6.



A QUOI EST TENU LE CORPS D’UNE MULTITUDE? 121

III 29 sc). Or I’ambition se manifeste, selon les lois de 1'imitation, dans le
«zele» que I’ambitieux met, d’abord, pour se conformer a la foule. Non pas
pour s’opposer au semblable mais, bien au contraire, pour s’y conformer !
Mais, dans 1’acte méme par lequel le sujet s’efforce de combler le désir de
’autre, il fait aussi I’expérience du pouvoir qu’il peut exercer sur les affects
et la conduite de ses semblables, et également celle du plaisir particulier que
cela lui procure ; d’autant plus lorsque cet exercice s’accompagne des louanges
de ses semblables ! D’ou le passage inéluctable du désir de se conformer au
désir de I’autre au désir de ne pas se laisser diriger, puis au désir de décider des
désirs de ses semblables, etc. D’ou la conséquence, elle-méme inéluctable, de
la rencontre des différentes logiques d’ambition : a savoir un nécessaire déchi-
rement de ce qui, d’abord, faisait réellement « corps» (£ I1I 31 sc) commun.

3) Sur cet horizon de guerre affective et effective, le troisiéme philoso-
phéme est dans la legon qui est retenue par Spinoza. Il n’y a pas, dit-il, de
solution politique durable qui puisse tenir sur la seule décision de la raison ou
sur une décision qui serait, exclusivement, de type juridique. Les institutions
n’ont de réalité effective (c’est-a-dire de puissance et d’effets dans et sur la
réalité sociale et historique) que si, et seulement si, ces institutions s’accordent
entierement avec les forces réelles du réel, c’est-a-dire les passions humaines.
Le «droit», que Spinoza identifie a une puissance effective de faire et/ou d’agir
— «ne regne », en effet, qu’autant qu’il est défendu réellement « par les passions
du genre humain. Sans cela, [...] s’il n’a d’appui que [sur] la seule raison, [le
droit] sera impuissant et facilement violé» (7P, 10/9). Face a la violence du
réel, a sa logique de guerre, face a I’habileté des ambitieux qui recherchent
la gloire par la domination, la mesure de la loi seule (au sens juridique) est
totalement inopérante. La mesure du corps commun, mesure nécessaire a une
vie commune, ne viendra donc pas de la loi seule mais d’abord du jeu des
forces des affections et des désirs qui constituent réellement ce corps, mais
qui le traversent aussi jusqu’a le détruire. D’un jeu des affections donc. Un
jeu d’abord spontané — et le Traité politique va montrer qu’il y a une mesure
immanente qui résulte des passions —, puis d’un jeu qu’il faudra organiser en
«corps politique» — et le Traité politique va alors montrer le role nécessaire de
I’Etat et de ses institutions démocratiques de contre-pouvoir.

4) Le quatrieme philosophéme se déduit des trois premiers : pour penser
politiqguement, il est nécessaire de s’appuyer sur les vérités effectives que sont
la dynamique de la logique des affects, la logique de guerre du réel et, ajoute
Spinoza, I’expérience des hommes dans I’histoire. Il faut aussi, corrélativement,
abandonner les modeles politiques utopiques, créés par la raison philosophique
abstraite, pour étudier les cas de solution concrets (et/ou les «remedes») que
peut nous offrir, d’abord, la réalité historique elle-méme (7P, 1/3-4).

Les remédes a la domination sont, en effet, d’abord découverts comme
des cas de solution immanents a 1’effort que chaque étre fait pour persévérer
en son étre. Et bien que cet effort s’exerce nécessairement toujours dans des
circonstances particulieres, Spinoza pense pouvoir en déduire, a 1’exemple



122 LAURENT BOVE

de Machiavel, des cas de solution universalisables. Et, en effet, dans la durée
concrete de 'effort individuel que chaque étre fait pour persévérer en son
étre, «tout le monde», souligne Spinoza, «a l’expérience» des «remédes
aux affects», comme il le dit clairement dans la préface de la partie V de
I’Ethique. Et cette expérience des remédes construit toujours déja, pour un
corps quelconque, une mémoire et une certaine intelligence du réel, mémoire
et intelligence qui nourrissent et constituent la pratique méme de son effort
de persévérance en tant que cet effort est nécessairement toujours déja aussi,
dans et par ses «dispositions », une « prudence » du corps, une prudence qui est
immanente a des rapports de forces. C’est ce que nous avons, par ailleurs, appelé
«la stratégie du conatus»?. Mais Spinoza précise aussitot les limites de cette
prudence spontanée du corps qui se développe d’abord, dit-il, confusément,
«sans observer ces remedes avec soin ni [sans] les voir distinctement par la
seule connaissance de I’dme » ¢. C’est dire que cette prudence est, tout d’abord,
fort peu ajustée ou, suivant I’expression de Spinoza, fort peu «adéquate»
(méme si — il faut le souligner — cette « prudence » est toujours aussi « parfaite»
qu’elle peut I’étre). Cette prudence est méme, parfois, trés paradoxale quand
elle conduit les hommes a combattre pour leur servitude comme s’il s’agissait
de leur salut’, comme par exemple lorsqu’une partie de la multitude adhére a
la solution dictatoriale d’un homme providentiel a qui elle confie aveuglément
son destin...

Malgré cela, dans le Traité politique, Spinoza écrit que «’expérience» des
hommes a déja «depuis longtemps» indiqué tous les «moyens» par lesquels,
afin de se préserver de I’oppression, on peut s’efforcer «de prévenir la malice
humaine» (TP, 1/2) ; et qu’ainsi, « I’expérience a déja indiqué » toutes les formes
d’institutions «capables de faire vivre les hommes en bon accord» (TP, 1/3).
Mais Spinoza ajoute, aussitdt (soulignant ainsi les limites de cette instruction
par ’expérience et 1’histoire), que ces indications salutaires sont demeurées
extrémement partielles et qu’elles n’ont été, de plus, que trés partiellement
recueillies par la mémoire des hommes et le travail des historiens ; et qu’ainsi
elles n’ont été que trés inégalement mises en ceuvre.

Dans le Traité politique, ces remedes aux affects, Spinoza se donne pour
projet de les reconsidérer du point de vue d’une connaissance adéquate du réel
social-historique et des affects qui le parcourent et le constituent, afin que ces
remédes produisent pleinement leurs effets. Dit autrement, le projet spinoziste
est d’élever la stratégie spontanée du réel de la pratique commune (ou de la
«puissance de la multitude » que Spinoza, en TP 2/17, place au principe méme
de toute souveraineté) a une stratégie politique adéquate ou rationnelle. Soit

5 L. Bovi, La stratégie du conatus. Affirmation et résistance chez Spinoza, Paris,
Vrin, 1996, réédition 2012.

6 Ethique, fin de la préface de la partie V.

7 La stratégie du conatus, op. cit., chapitre VII : « Pourquoi les hommes combattent-
ils pour leur servitude comme s’il s’agissait de leur salut ?».



A QUOI EST TENU LE CORPS D’UNE MULTITUDE? 123

d’élever au régime d’activité optimale de sa puissance d’agir — c’est-a-dire a
son «adéquation» — I’effort commun de persévérance.

Les exigences immanentes de la multitude

Sur la base des quatre philosophémes énoncés, repartons donc de leur
premiere legon : a savoir que la nécessaire ambition de gloire, qui traverse
chacun, rend difficilement supportable 1’obéissance a un égal semblable.
C’était déja la legon du Traité théologico-politique. Spinoza y affirmait que
«rien n’est plus insupportable aux hommes que d’étre soumis a leurs égaux
et d’étre dirigés par eux» (TTP, V [8], G. 74). Et de ce principe il déduisait
deux séries de conséquences de nature politique : «Il en résulte ceci : ou
bien la société tout entiére, si c’est possible, doit exercer collégialement le
pouvoir, afin que de cette facon tous soient tenus d’obéir a eux-mémes sans
que personne ait a obéir a son égal [et I’on obtient alors une démocratie]® ; ou
bien, si un petit nombre ou un seul homme détient le pouvoir, il doit avoir en
lui quelque chose qui dépasse la nature humaine commune, ou du moins il doit
chercher de toutes ses forces a en persuader le vulgaire» (TTP, V [9], G. 74) [et
nous entrons alors dans les mystifications qui accompagnent nécessairement la
domination politique]®.

Arrétons-nous sur le premier cas de figure. Abstraction faite de toute autre
considération, étant donné le refus d'une part d’étre dominé par un semblable
et I’impossibilité d’autre part de réellement devenir soi-méme maitre (étant
donné la résistance de chacun a la domination de 1’égal), c’est par la mesure
consensuelle et commune de 1’égalité des droits (qui satisfait le désir de chacun
de ne pas étre dirigé) que sont résolues les contradictions affectives et effec-
tives qui traversent le corps de la multitude. La démocratie, c’est d’abord cette
résolution. C’est aussi la réponse adéquate a une exigence immanente — qui est
celle du droit de nature de la multitude — a laquelle le corps de la multitude se
trouve, lui-méme, tenu. La solution démocratique se présente, en effet, comme
le résultat d’une prudence commune qui suit la nécessité propre d’un droit de
nature qui est celui d’«une multitude » dans son effort de persévérance. C’est
pour cela que Spinoza peut écrire, dans le Traité politique, que les premieres
tormes du vivre ensemble ont di étre logiquement et nécessairement des
sociétés démocratiques : «Car je me persuade aisément que la plupart des
Etats aristocratiques ont été d’abord démocratiques. Une multitude cherche
de nouveaux territoires ; elle les trouve et les cultive. Jusque-la le droit de
commander, dans sa totalité, est égal chez tous, nul ne donnant volontiers la
souveraineté a un autre» (TP, 8/12).

¥ C’est nous qui précisons.
? C’est nous qui précisons.



124 LAURENT BOVE

La dynamique affective immanente qui traverse le corps de la multitude
explique cette nécessité. Elle aboutit, en effet, a la production d’un remede
des affects destructeurs, c’est-a-dire a I’invention d’une mesure commune
universalisable qui donne satisfaction a tous car « chacun trouve juste d’avoir
a I’égard de son voisin le méme droit que son voisin a par rapport a lui» (7P,
8/12). Cette «égalité», comme mesure commune, définit donc, de maniere
immanente, une justice éprouvée et finalement désirée par (presque) tous, donc
un «bien» ou une valeur — en tant que cette justice est désirée I° — et un « bien»
qui est «commun», en tant que cette justice est desirée par tous, et cela avant
méme que le nouvel Etat ne prenne ses propres mesures particuliéres sur le juste
et I’injuste, sur ce qui est bien et sur ce qui est mal, etc. C’est donc «1’égalité»
qui donne la mesure essentielle ou fondamentale du vivre ensemble. Sans
1I’égalité — quod in civitate apprime necessarium est — qui est «un des premiers
besoins de la communauté politique » ! (TP, 7/20), «la liberté commune tombe
en ruine» (7P, 10/8). L’égalité est donc bien, aussi, la mesure de la liberte.
L’égalité doit donc étre tenue comme «ce qui est indispensable» (c’est la
traduction de Pierre-Frangois Moreau !?), ce qui est «nécessaire au premier
chef» (c’est la traduction de Charles Ramond * et de Bernard Pautrat '4) : ¢’est
un « besoin» primordial (traduction d’Emile Saisset). L’égalité, qui est aussi la
premiére des valeurs engendrées du désir commun, s’affirme donc comme ce
qui est exigé de maniére immanente ou, dit autrement, ce a quoi la multitude est
tenue par droit de nature. Ainsi, de la bonne réponse a cette exigence du réel
ou a ce qui est donné comme la nécessité d’un besoin, dépend, selon Spinoza,
I’existence méme de la communauté politique et de la liberté commune dont
1’égalité s’affirme comme le principe et la mesure.

Ce qui nous conduit a I’examen des deux formulations du Traité polzttque
déja évoquées — «étre tenu de» et «manquer a soi-méme » —, ces deux notions
précisant I’exigence immanente a laquelle un corps politique est tenu.

1) Tenetur : «étre tenu de». Lorsque Spinoza emploie fenetur pour la
premiére fois, en TP 2/1, la signification est celle du devoir moral : les théolo-

10 £ 1119 scolie.

' Ou, dans la traduction de J.-G. Prat : sans 1’égalité qui est une «nécessité de
premier ordre» ; in: B. DE SpiNozA, Traité politique, traduit en frangais pour la premiere
fois, annoté, suivi d’un index analytique, et accompagné de trois plans de trois diffé-
rentes formes de gouvernement, par J.-G. PraT, avocat, Paris, chez le traducteur. Notre
citation de TP 7/ 20 se trouve a la p. 95 de I’édition de 1860.

'* Seivoza, Tractatus politicus, Traité politique, texte latin, traduction par P.-F.
Moreau, Index informatique par P.-F. Moreau et Renée Bouveresse, Paris, Ed. Réplique,
1979. Notre citation de 7P 7/ 20 se trouve a la p. 97.

13 SpiNnoza, (Euvres, t. V : Traité politigue, texte établi par O. Proietti, traduction,
introduction, notes, glossaires, index et bibliographie par C. Ramond, avec une notice de
P.-F. Moreau et des notes d’A. Matheron, P.U.F., Paris, 2005. Notre citation de 7P 7/20
se trouve a la p. 179.

14 SpiNoza, Traité politique, traduit du latin, présenté et annoté par B. Pautrat, Paris,
Allia, 2013. Notre citation de TP 7/20 se trouve a la p. 87.



A QUOI EST TENU LE CORPS D’UNE MULTITUDE? 125

giens soutiennent que les pouvoirs souverains doivent (tenetur) traiter les
affaires publiques selon les mémes regles morales que celles qui s’imposent
au particulier. Mais dés la seconde utilisation (en 7P, 2/18), tenetur prend le
sens d’une exigence vitale, celle enveloppée par la nécessit¢ méme du droit
de nature. Spinoza écrit : «dans ’état de nature, il n’y a pas de péché ou, si
quelqu’un peche, c’est envers soi-méme et non envers autrui». Si bien que si
chacun est tenu (au sens de I’exigence vitale) de ne pas pécher, c’est-a-dire de
ne pas agir contre soi-méme, nul, dans I’état de nature, n’est inversement tenu
(au sens moral) d’obéir a qui que ce soit. Dans le chapitre [V (aussi bien dans
I’art. 4 que dans I’art. 5) c’est dans le sens de I’exigence vitale qu’est utilisée la
notion : «le corps politique pour relever de son propre droit est tenu [tenetur|
de conserver les causes de crainte et de respect, autrement il cesse d’étre» (77,
4/4). Le tenetur est un impératif vital qui fait directement écho au chapitre XV
du Prince de Machiavel. Machiavel écrivait en effet : «il y a si loin de la fagon
dont on vit a celle dont on devrait vivre [come si doverrebbe vivere] |[et, 1a, il
s’agit de I’impératif moral °], que celui qui laisse ce que 1’on fait pour ce qu’on
devrait faire, apprend plut6t sa ruine que sa conservation |[...]. Aussi est-il néces-
saire a un prince [& necessario] [et 12 il s’agit de I’exigence vitale '%], s’il veut se
maintenir, d’apprendre a pouvoir ne pas étre bon, et d’en user et de n’en user pas
selon la nécessité [secondo la necessita] ». C’est-a-dire selon une nécessité qui est
celle du réel lui-méme, de la guerre et des rapports de forces, nécessité qui exige
vitalement de mettre en ceuvre une autre nécessité : celle du droit de nature ou
du droit de guerre (le tenetur chez Spinoza), ou celle du e necessario, du prince
de Machiavel, de pouvoir ne pas étre bon. C’est la nécessité d’une prudence
ou d’une stratégie. Mais chez Spinoza, la prudence du prince machiavélien est
devenue véritablement ontologique, inhérente ou immanente au réel lui-méme
dans sa détermination causale, non téléologique, a la fois physique et historique.

La seconde expression latine, eatenus sibi deficit, par laquelle Spinoza dit
que la cité peut « se manquer a elle-méme », se trouve dans 1’art. 4 du chapitre
IV du Traité politique, comme elle est déja aussi dans le chapitre XXV, alinéa
3, du Prince, et cela dans un contexte identique. Chez Machiavel comme chez
Spinoza, cette expression est en effet utilisée dans le contexte des choses que
le prince, ou le corps politique dans I’exercice de son pouvoir souverain, peut
faire ou ne pas faire, avec, pour seules limites, la résistance de la nature des
choses et le tort que I’on peut porter a soi-méme par des actions inconsidérées,
inadaptées, non ajustées, bref stratégiquement désastreuses pour la conser-
vation de I’individu.

Ces précisions données, revenons a I’exigence d’égalité tenue, par Spinoza,
pour le premier besoin de la communauté politique ; une exigence qu’il pose
au principe méme de la «liberté commune». On touche la au principe fonda-
mental de la politique de la multitude comme pratique collective de résistance

15 C’est nous qui précisions.
16 Idem.



126 LAURENT BOVE

a la domination : une multitude dont la puissance d’agir vient de sa multiplicité
et de sa diversité méme et dont la politique articule I’affirmation des singuliers,
la défense de la liberté commune et la revendication de I’égalité pour tous, dans
et par la production immanente d’une mesure commune a laquelle la multitude
est tenue pour ne pas manquer a elle-méme, c’est-a-dire a 1’exigence vitale
inhérente a son droit naturel.

L’ambition de domination qui traverse la multitude est, en effet, un désir
en lui-méme excessif qui ne produit aucune mesure mais qui déséquilibre, bien
au contraire, jusqu’a sa destruction, I’ensemble du corps collectif. Dans son
Ethique, Spinoza nomme fitillatio (chatouillement) le plaisir d’un corps qui peut
étre totalement déséquilibré quand une seule ou quelques-unes de ses parties
éprouvent un affect « excessif» de plaisir au détriment de toutes les autres '’. Et
I’on peut penser que, pour le corps politique, il en va exactement de méme. En
régime de domination politique et d’inégalité, en effet, le plaisir obsessionnel
d’un seul (ou de quelques-uns) opprime violemment toutes les autres parties du
corps et «empéche ainsi que ce Corps ne soit apte a étre affecté¢ d’un trés grand
nombre d’autres maniéres» (E IV 43 dém). Spinoza écrit, a ce propos, qu’en
régime de domination, la paix de la servitude est celle d’un désert de relations
humaines : ¢’est la paix, dit-il, de «1’esclavage » et de la «barbarie» (TP, 6/4).
Le délire de la domination divise, en effet, les individus en autant d’atomes
isolés, contraignant chacun a vivre replié dans sa solitude. Méme la dynamique
imitative de I’identification, qui conduit naturellement — par « commisération »,
«bienveillance » et «indignation» — a secourir son semblable dans la miseére et
a désirer se venger de celui qui est cause de son mal'®, est tendanciellement,
par la domination, enrayée. Chacun, transi de terreur, ne pouvant songer qu’a
sa propre misere et, seulement, a sa propre survie. Et c’est le processus méme
de I’anthropogenése qui est ainsi brisé, c’est-a-dire la constitution puissante de
I’humanité de I’homme a partir du développement multiple et divers des corps
dans leurs maniéres, elles-mémes multiples, d’affecter et d’étre affectés®.
Tendanciellement, la domination, c’est donc |’appauvrissement extréme et la
destruction logique du corps commun et du corps de chacun.

Contrairement a la fitillatio, le désir de ne pas étre dirigé par un égal
semblable produit quant a lui, bien au contraire, la mesure du commun
et du bien commun, celle de «1’égalité» et de la «liberté». Il produit aussi
une politique active de résistance a la domination, celle démocratique de la
construction du commun. On peut alors, sur le plan des affects, opposer la
titillatio de la domination a I’kilaritas (allégresse) du commun et du bien

17 E11I 11, scolie ; IV 43, démonstration.

'® [ 111 27, démonstration du corollaire 3 ; et La stratégie du conatus, op. cit., ch.
IX, 3, « Bienveillance et indignation : les “affects” de la résistance ».

1 Nous avons développé ce théme dans notre étude « Bétes ou automates. La diffé-
rence anthropologique dans la politique spinoziste», in : Lectures contemporaines de
Spinoza, éd. par P.-F. Moreau, Cl. Cohen-Boulakia et M. Delbraccio, Paris, PUPS, 2012,
p. 157-177.



A QUOI EST TENU LE CORPS D’UNE MULTITUDE? 127

commun de la multitude. L’affect d’hilaritas consiste, chez Spinoza, en ce
que toutes les parties d’un corps sont affectées de joie a égalité, c’est-a-dire
que la puissance d’agir de ce corps est accrue ou secondée de telle sorte que
toutes ses parties conservent entre elles la méme mesure ou le méme rapport
dynamique de développement ; ainsi |’hilaritas est un affect « toujours bon et
qui ne peut avoir d’excés» %, Dans le domaine des affects politiques, la mesure
de I’hilaritas nous offre ainsi la passion démocratique par excellence. Dans
I’ hilaritas s’expriment, en effet, le rayonnement d’une confiance commune, le
plaisir de faire corps ensemble, I’amour de vivre en commun dans 1’égalité (ce
qui élimine ainsi, du fait de la satisfaction, tout désir d’abandonner son salut a
un homme providentiel)?'. Politiquement, 1’hilaritas, ¢’est ’affect constituant
du corps de la confiance démocratique commune. La fitillatio, dans son exces,
c’est, inversement, 1’affect de la destruction tendancielle du corps commun.

La mesure commune a cependant une double signification. Elle s’entend
d’abord, nous I’avons vu, comme un cas de solution politique de la multitudinis
potentia dans I’affirmation de son droit : c’est ’invention immanente d’un
principe dynamique du commun, d’une unité de base (ou d’une unité de mesure,
qui est aussi une valeur en tant que cette mesure est, elle-méme, désirée). Mais
il faut entendre aussi par mesure commune le moyen qui va étre mis en ceuvre
afin de maintenir I’égalité, afin d’empécher, dans la durée, les tentatives de
domination. Et c’est selon cette seconde acception de la mesure, celle de la
création des institutions (sous la forme des mesures et/ou des décrets pris
ensemble, par I’assemblée souveraine des égaux) que le remede décidé pourrait
n’étre que tres partiel et trés partial (ou trés inadéquat), et cela a cause des lois
mémes des affects qui continuent nécessairement a traverser et a déterminer
les conduites et les décisions de la multitude rassemblée, et cela aux dépens
de I’exigence immanente. Ce sont, en effet, explique Spinoza, les mémes lois
des affects qui ont conduit a la construction de la démocratie et qui expliquent
aussi pourquoi les démocraties n’ont pas pu et n’ont pas su se maintenir
longtemps. Lorsqu’une démocratie s’instaure, en effet, elle est perpétuellement
sous la menace des passions destructrices de ses propres citoyens, si ceux-ci
n’ont pas su inventer les forces ou les institutions démocratiques de contre-
pouvoir capables de maintenir le corps politique dans la réponse adéquate a
son besoin primordial, a son exigence et/ou a son principe dynamique premier
et fondateur, a savoir I’égalité de tous.

20 E IV 42 et démonstration.

21 A propos de 1'usage opératoire de 1’hilaritas (affect que nous avons transféré
des réflexions éthiques de Spinoza a ses écrits sur la politique et I’histoire), nous
nous permettons de renvoyer le lecteur a ’/ntroduction de notre édition du Traité
politique, particulierement les pages 58 a 87, ainsi qu’a un article, de 2014, sur le site
EuroNomade, www.euronomade.info/?p=1527, consulté le 28 septembre 2015: «De
la confiance politique : construire I’kilaritas démocratique» (on trouvera aussi, sur le
méme site, la version italienne de ce texte dans la traduction qu’en a donnée Toni Negri,
qui écrit également une présentation de notre article sous le titre « La misura comune del
divenire-democrazia »).



128 LAURENT BOVE

Dés les commencements de la démocratie, en effet, note Spinoza en
TP 8/12, «une grande difficulté¢ s’éleven. Cette difficulté vient «de 1’envie
[invidia] » et/ou de la jalousie que suscitent, au sein du jeune Etat démocra-
tique, les nouveaux arrivants qui peuvent bénéficier des mémes droits que les
citoyens d’origine. De fait, la conscience d’une unité et d’une identité du corps
national se constitue historiquement au détriment du corps de la démocratie
elle-méme. Jalousie et envie des nationaux font obstacle a 1’accueil démocra-
tique des nouveaux venus dont I’acces a 1’égalité des droits est tenu pour injuste
par ceux qui s’estiment étre les légitimes propriétaires et usufruitiers du corps
de I’Etat. Car, écrit Spinoza, « bien que chacun trouve juste d’avoir a ’égard de
son voisin le méme droit que son voisin a par rapport a lui, ils ne trouvent pas
également juste que des étrangers qui sont venus en grand nombre se fixer dans
le pays, aient un droit égal au leur, au sein d’un Etat qu’ils ont construit pour
eux-mémes avec de grandes peines et sur un territoire acquis au prix de leur
sang» (TP, 8/12). C’est ainsi que la décision politique conservatrice d’écarter
les étrangers du statut de membre & part entiére du corps de I’Etat — soit du
statut de citoyen — fait de I’Etat démocratique lui-méme une nouvelle instance
de domination sur une grande partie de la population. Et cette décision met
en danger la conservation méme du corps démocratique. En effet, comme I’a
montré I’histoire de Venise 22, I’Etat, d’abord démocratique, va nécessairement
changer de nature en fermant son assemblée souveraine aux étrangers pour se
transformer en une assemblée de «nobles» qui vont eux-mémes s’en remettre
au régne d’un seul, un «doge», qui est €lu a vie ; une situation, note Spinoza,
alors fort proche de la domination monarchique (7P, 8/18).

Les «remédes »

Venons-en, a présent, au dernier point de cette réflexion, ¢’est-a-dire aux
«remeédes » explicitement proposés par Spinoza.

L’intelligibilité des logiques de domination politique et de leurs processus
est certes fondamentale mais elle n’a, en elle-méme, aucune vertu préventive
sur les délires et les forces réelles de la domination si cette intelligibilité ne
trouve pas ses prolongements pratiques et politiques dans des mesures effec-
tives et efficaces de contre-pouvoir. Dans son Traité politique, Spinoza déduit
les mesures institutionnelles concrétes qui peuvent faire réellement obstacle
a ’avénement de la domination politique?. Des mesures, donc, issues de

# Spinoza a lu MACHIAVEL, Discours sur la premiére décade de Tite-Live, 1, 6.

3 Le Traité politique est inachevé et Spinoza n’a pas écrit son chapitre sur la
démocratie. Les chapitres VI a X de ’ouvrage traitent cependant des mesures néces-
saires a la réforme démocratique des régimes monarchique et aristocratique. Ce sont
certaines de ces mesures essentielles que nous évoquons ici, car on peut logiquement
penser que Spinoza les aurait reprises pour le régime démocratique.



A QUOI EST TENU LE CORPS D’UNE MULTITUDE? 129

I’expérience de I’histoire et de la connaissance de la logique des affects et des
exigences enveloppées dans le droit naturel. Des mesures qui peuvent étre
douloureuses (et elles le sont nécessairement pour quelques-uns) en ce qu’elles
vont faire réellement obstacle a la satisfaction de leurs désirs. Mais, comme
I’écrit Spinoza dans la démonstration de la proposition 43 d’Ethique IV — et
cette réflexion est applicable au corps politique —, la « douleur» éprouvée par
quelques-uns, du fait d’une titillatio excessive qui se trouve entravée par les
institutions de contre-pouvoir, permet au corps commun d’étre, quant a lui,
beaucoup plus apte a étre affecté d’un trés grand nombre d’autres manieres que
celles suscitées par la domination et la satisfaction d’une minorité. Et ainsi la
douleur impose€e a quelques-unes des parties du corps, s’avere politiquement,
en vérité, bonne pour I’ensemble du corps en ce que celui-ci, en réalisant son
exigence et/ou son besoin d’égalité, permet au corps commun d’advenir a une
jouissance qui peut étre partagée par toutes les parties du corps de la société.

Nous ne pouvons pas entrer dans le détail de toutes les exigences de la
démocratie du commun formulées par Spinoza. Nous n’en retiendrons donc
que ’esprit général et quelques mesures essentielles.

D’abord, en ce qui concerne 1’armée. Elle ne devra étre constituée que de
citoyens?%. Une armée de métier impose a 1’Etat qu’elle devrait protéger, un
véritable « état de guerre ou I’armée seule est libre et tout le reste esclave» (7P,
7/22). De plus, le général-chef de ’armée tout entiere ne devra &tre nommé
qu’en temps de guerre et son temps de commandement sera strictement limité
«pour une année au plus, et il ne [pourra] étre ni prolongé ni plus tard réélu»
(TP, 8/9). Spinoza se méfie, comme de la peste, de la construction des héros.
L’égalité ne peut subsister, écrit-il, «dés que le droit public de I’Etat veut que
I’on attribue des honneurs extraordinaires a un homme illustre par sa vertu»
(TP, 10/8). 11 arrive souvent, en effet, qu’en situation de crise, et a la faveur de
ses victoires présentes ou passées, un homme illustre devienne le tyran de son
propre peuple : «dans les crises extrémes de I’Ftat, lorsque tous sont saisis d’une
sorte de terreur panique, on les voit tous se ranger au seul avis que leur inspire
I’épouvante du moment, sans s’inquiéter ni de ’avenir, ni des lois, tourner leurs
regards vers un homme illustré par ses victoires, I’affranchir seul de toutes les
lois, lui continuer son commandement (ce qui est du plus dangereux exemple),
et confier enfin a sa seule loyauté la république tout enticre. Ce fut 1a certai-
nement la cause de la ruine de I’Etat romain» (7P, 10/10).

Cependant cet abandon de la souveraineté & un homme dont on imagine
qu’il possede une force, une raison ou une vertu tout a fait exceptionnelles,
est, nous 1’avons déja vu, une manicre des plus ordinaires de trouver, de
fagon aveugle, une solution simple et immédiate aux problémes qui traversent
la multitude. Solution des plus illusoires et des plus dangereuses alors qu’il
devrait s’agir, pour les citoyens, non pas de chercher la vertu salvatrice dans
un homme providentiel mais, bien plutét, de construire la mesure, la vertu et

2 TP, 6/10 et 7/22.



130 LAURENT BOVE

la prudence rationnelle intrinséque de 1’Etat démocratique lui-méme ou, du
point de vue de I’affect, la confiance consistante et résistante de |’hilaritas.
Un Etat qui, en temps de crise, pourrait alors trouver dans ses institutions, en
lui-méme et par lui-méme, les solutions adéquates, sans se laisser emporter par
les espoirs et les craintes du moment présent®.

C’est alors une dépersonnalisation radicale des fonctions publiques que
Spinoza envisage, avec des administratores de la république diamétralement
opposés a ses dictatores*®. Des dictatores dont la démocratie doit se protéger :
premiérement, en supprimant la pratique du «secret d’Etat» qui maintient
la multitude dans un état d’impuissance et d’irresponsabilité politique?’; ce
«secret», écrit Spinoza, est incompatible avec la liberté commune ; deuxie-
mement, en instaurant un systeéme d’assemblées trés vastes, dans chaque ville
de préférence, assemblées elles-mémes tenues par des systemes vigilants
de contre-pouvoir. C’est ainsi qu’a un systéme de représentation politique,
Spinoza préfere un dispositif de participation effective du plus grand nombre a
des fonctions de décision commune ; des fonctions qui sont strictement limitées
dans le temps, au sein d’une assemblée supréme dont les membres sont renou-
velés en partie tous les ans. Une assemblée elle-méme étroitement surveillée
par une assemblée plus restreinte de citoyens dont le role est essentiellement
de veiller au maintien inviolable des fondements des lois «en ce qui regarde
les corps délibérants et les fonctionnaires publics » (TP, 8/20) (cette assemblée
de vigilance est, de fait, une combinaison pratique de deux institutions de la
république romaine que Spinoza juge positives mais dont il pense aussi €viter
les défauts : a savoir les tribuns de la plebe et la dictature curative, dont la
fonction, limitée dans le temps, était de ramener I’Etat romain a son principe) 2.

Ce dispositif, avec ses systémes de contre-pouvoir, vise a faire de I’ensemble
du corps commun un immense conseil qui doit étre apte de produire les

B «l...] s’imaginer qu’on aménera la multitude ou ceux qui sont engagés dans les
luttes de la vie publique a régler leur conduite sur les seuls préceptes de la raison, c’est
réver ’age d’or et se payer de chiméres. — L’Etat sera donc trés peu stable, lorsque son
salut dépendra de I’honnéteté d’un individu et que les affaires ne pourront y étre bien
conduites qu’a condition d’étre dans des mains honnétes. Pour qu’il puisse durer, il faut
que les affaires publiques y soient ordonnées de telle sorte que ceux qui les manient, soit
que la raison, soit que la passion les fasse aglr ne puissent étre tentés d’étre de mauvaise
foi et de mal faire. Car peu importe, quant a la sécurité de I’Etat, que ce soit par tel ou tel
motif que les affaires soient bien administrées. La liberté ou la force de I’ame est la vertu
des particuliers ; mais la vertu de I’Etat, c’est la sécurité», TP, 1/5-6.

® TTP, XVII, [4] ; G. 203.

TP, 7/27-29.

* L’ambition de domination est si menacante et si dangereuse, aux yeux de
Spinoza, pour le corps commun — méme dans un Etat démocratique bien organisé —
qu’il préconise d’y répondre par une terreur préventive : celle de la peine de mort et de
I’opprobre éternel dans le cas d’atteinte aux fondements de I’Etat. Quiconque, en effet,
proposerait de remettre en question les fondements « démocratiques» de 1’Etat (comme
«par exemple de prolonger le commandement d’un général d’armée»), devra étre puni
de mort, ses biens confisqués ; et il devra rester, pour la mémoire éternelle de son crime,
quelque signe public et éclatant de son supplice (7P, 8/25).



A QUOI EST TENU LE CORPS D’UNE MULTITUDE? 131

décisions les plus utiles avec et pour ceux-la mémes qui sont concernés, c’est-
a-dire tous les membres de 1’Etat. Spinoza repousse la critique de la lourdeur
et de la lenteur d’un tel dispositif sur la base de la défense des principes de la
vie commune et en évoquant, une fois encore, 1’histoire romaine : « Si Sagonte
succombe pendant que les Romains déliberent, il est vrai aussi que la liberté et
le bien commun périssent lorsqu’un petit nombre d’hommes décident de tout
par leur seule passion» (7P, 9/14). L’exigence des principes ne saurait donc
céder politiquement a des impératifs techniques, méme dans 1’urgence.

Il n’y a aucun idéalisme ni dogmatisme dans cette défense des principes.
Mais une exigence de prudence et de vérité qui refuse de se plier a la pragma-
tique du pouvoir qui, sous couvert d’efficacité, efface I’exercice de la politique
du commun au profit de la domination. Car si Spinoza nous met en garde contre
les utopies et qu’il enseigne, pour penser politiquement, un retour a I’expé-
rience, ¢’est-a-dire a la pratique, cela ne signifie pas qu’il ait abandonné le lien
structurel de la politique avec la vérité. Ce lien, nous le retrouvons, en effet,
dans I’idée méme de la vertu ou de la prudence intrinséque du corps commun a
construire, dans et par les institutions de la démocratie et pour sa défense. Car
il ne s’agit pas, dans les chapitres VI a XI du Traité politique, de bricoler de
simples moyens techniques pour la réforme des Etats, mais bien de construire
une véritable causalité adéquate® du corps commun, soit le mouvement réel
d’émancipation par lequel la puissance de la multitude advient a son régime
d’ «adéquation». Or ce mouvement réel du réel, selon lequel, dans la conquéte
de I’autonomie — ou de sa « libre nécessité» —, une chose quelconque produit et
se produit dans et par ses propres effets, c’est bien ce que Spinoza congoit, dans
sa philosophie, comme la procédure méme de la production du vrai*.

Cependant, si ce modele de vérité, de prudence et d’adéquation est
universalisable, il faut souligner que n’existent, dans le champ de la politique
et de I’histoire, que des constructions singulieres de la vérité, seulement
valables pour chaque société dans sa singularité. Et nous sommes ainsi, de
nouveau, renvoyés a la diversité des histoires, des exemples, des expériences

» «Jappelle cause adéquate celle dont I’effet peut se percevoir clairement et
distinctement par elle seule. Et j’appelle inadéquate, autrement dit partielle, celle dont
I’effet ne peut se comprendre par elle seule» ; « Je dis que nous agissons quand il se fait
en nous ou hors de nous quelque chose dont nous sommes cause adéquate ¢’est-a-dire
(par la définition précédente) quand de notre nature il suit, en nous ou hors de nous,
quelque chose qui peut se comprendre clairement et distinctement par elle seule. Et je
dis au contraire que nous patissons, quand il se fait en nous quelque chose, ou quand de
notre nature il suit quelque chose, dont nous ne sommes la cause que partielle» ( III,
définitions 1 et 2).

30 Etce, dés le Traité de la réforme de l'entendement . « (B 71) la forme de la pensée
vraie doit étre située dans cette pensée elle-méme sans relation avec d’autres ; et elle ne
reconnait pas un objet comme cause, mais doit dépendre de la puissance méme de la
nature de I’entendement. [...] C’est pourquoi ce qui constitue la forme de la pensée vraie,
il faut le chercher dans cette pensée elle-méme, et le déduire de la nature de I’enten-
dement». Nous citons d’aprés 1’édition de B. Rousset, Paris, Vrin, 1992.



132 LAURENT BOVE

et des pratiques et, par la méme, a I’idée, émise par Spinoza, selon laquelle
les inventions démocratiques dans la construction du commun doivent étre
nécessairement toujours — et il s’agit la encore d’une exigence vitale — «bien
appropriées au caractére d’une nation» (suivant I’expression employée en 7P
7/30 ot Spinoza donne en exemple digne de mémoire, I’Etat des Aragonais).
Car, comme la nature qui ne produit que des singuliers, I’universelle vérité et la
liberté commune se construisent, elles-mémes, de maniére multiple et diverse,
en rapport, souligne Spinoza, «avec la nature des lieux et la complexion singu-
liere» de la multitude rassemblée, dans et pour la construction indéfinie du
corps commun (7P, 10/7).

C’est donc sur la base de 1’analyse des exigences du réel lui-méme et de ses
remedes immanents qu’il nous faut comprendre la magnifique legon, d’audace
et de prudence a la fois, que Spinoza nous a laissée dans son Traité politique. A
nous, aujourd’hui encore, de savoir la recueillir, I’entendre et aussi I’appliquer.



	À quoi est tenu le corps d'une multitude afin d'échapper à la domination?

