Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 147 (2015)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 103-112

BIBLIOGRAPHIE

CHRISTOPHE GRELLARD, Jean de Salisbury et la renaissance médiévale du
scepticisme (Histoire), Paris, Les Belles Lettres, 2013, 335 p.

Jean de Salisbury, un haut-fonctionnaire ecclésiastique anglais du XII¢ si¢cle, connu
pour sa grande érudition, est ici présenté comme un véritable apétre de I’humanisme. 11
serait le seul médiéval, semble-t-il, a se proclamer «academicus», en référence a Cicéron.
L’ouvrage de Christophe Grellard, divisé en quatre chapitres harmonieusement agencés,
propose une lecture dirigée de I’ceuvre de Jean de Salisbury, sur la base d’un scepticisme
avoué, quoique modéré. Apres un premier chapitre succinct, concentré sur la vie du
philosophe anglais, sur ses écrits et sur les sources dont il disposait, nous plongeons dans
les «principes du scepticisme». Il s’agit ici avant tout de mettre en évidence les motivations
sceptiques de Jean de Salisbury. On y traite alors d’«épistémologie faillibiliste». Cette
derniere appelle a une conscience de la séparation entre une science déductive certaine
(des principes nécessaires aux conclusions), dont I’instrument principal est la logique
dite démonstrative, et une «connaissance probable», essentiellement inductive, fondée
sur ’appréhension faillible du contingent. La logique propre a ce deuxiéme type de
connaissance est également dite «probable». Elle consiste dans I’examen des propositions
qui «semblent valides» et dont la probabilité est exprimée par la qualité et la quantité
des arguments en faveur du vrai. Ici, le scepticisme est une méthode comparative,
avide de vérité, mais qui n’aboutit jamais qu’a des conclusions probables. Le troisieme
chapitre opére une approche plus «pratique» du sujet. Il s’agit de décrire la promotion
salisburienne de I’humanisme comme terreau du scepticisme. L’ humanitas, a laquelle
seule une bonne éducation permet d’accéder, est d’abord définie comme la connaissance
des classiques (autant les philosophes que les poétes) : étre cultivé, a la mode de Salisbury,
c¢’est connaitre une multitude d’opinions contradictoires, sans accorder précipitamment
son assentiment & 1’une plutdt qu’a 1’autre. Scepticisme rime ici avec ouverture d’esprit
et, ce qui est particuliérement significatif pour le moyen-age, avec mise en question des
autorités. Le pilier central de I’éducation sceptique, c’est I’étude de ’exemplum, qui
illustre, en général, une vie particulierement bonne (d’ou I’importance de 1’étude des
lettres, et méme de la poésie). Cette propédeutique touche 1’affectivité de I’auditeur,
afin d’en solliciter une compréhension plus prompte. L’exemplum, érigé en «instrument
du probabilisme», dépasse 1’antagonisme du vrai et du faux, et prodigue des régles
d’actions provisoires et circonstancielles. Cette méthodologie sceptique ne se réduit pas
a la description de faits, mais manipule une batterie d’exemples et de contre-exemples,
vecteurs de modeles dont il est salvateur ou damnable de s’inspirer. L’ humanitas, dans
son acception proprement éthique, signifie une bienveillance a 1’égard de 1’humanité.
Le dernier chapitre du livre cherche donc a montrer que la finalité du scepticisme (et de
la philosophie en général), c’est 1’éthique. Dans le cadre du scepticisme, 1’éthique est
nécessairement «non normative» : elle se base sur des exempla, qui fournissent des réges
d’action seulement probables. Toutefois, cette éthique est également intellectualiste,
exigeant a la fois la connaissance du bien et son exercice. Si Jean de Salisbury parvient a
concilier scepticisme et intellectualisme, ¢’est parce qu’il place la loi divine sous le signe
du «bieny, a la fois révélée dans les Ecritures et inscrite dans le cceur de chacun: la vérité
chrétienne transcende les philosophies paiennes. C’est dans les affaires temporelles que
s’installe le doute, non dans ce qui concerne le salut de 1’ame. Connaitre la loi divine, c’est

Histoire de
la philosophie



104 BIBLIOGRAPHIE

d’abord se connaitre soi-méme, et étre vertueux, c’est diffuser sa vertu. La bonté morale
suppose la pratique répétée du bien, et sa perceptibilité extérieure. C’est sur la base de la
loi inscrite en lui, socle de toute vérité, et de son amour pour Dieu, moteur de la charité,
que I’homme doit fonder son agir moral. En bref, le scepticisme est avant tout un mode
de vie qui consiste en une pratique de la modestie, de la modération et de la prudence en
vue du progrés moral. C’est est en quelque sorte 1’«attitude rationnelle la plus adéquate
a I’homme aprés la Chutey. Toutefois, la philosophie, domaine du probable, est dépassée
par la foi, régne de la certitude, puisque celle-ci est éclairée par la lumiére surnaturelle
de la Révélation. En somme, Jean de Salisbury, délibérément en marge des querelles qui
annoncent la grande scolastique, se révele étre un véritable réceptacle de nombreuses
traditions antiques: résolument cicéronien dans son scepticisme, il suit pourtant Augustin
dans la nécessité de la foi et de la grice pour le bonheur. Favorable & une ontologie
platonicienne des idées, il n’en adopte pas moins un «abstractionnisme nominaliste»
d’obédience aristotélicienne, plus directement hérité d’Abélard. Aussi, peut-on parler de
«platonisme nominaliste». C’est une synthése monumentale qui est ici mise en ceuvre:
Jean de Salisbury absorbe, classe, traite et digére un spectre formidable de courants de
pensées, dont le potentiel intellectuel brille de se déployer en un original «scepticisme
chrétien». Un excellent ouvrage, probablement.

VALENTIN BRAEKMAN

Nicoras pe CUES, La chasse de la sagesse, texte latin, introduction, traduction
et notes de Hervé Pasqua (Epiméthée), Paris, P. U. F., 2015, 203 p.

L’intérét de ce traité intitulé De la chasse de la sagesse ou De venatione sapientiae
tient au fait que Nicolas de Cues I’a rédigé en 1462, soit deux ans seulement avant sa
mort, le 11 aolit 1464, et peut ainsi étre lu comme son testament philosophique. Par
I’image de la chasse, le cusain illustre ce que fut et continue d’étre le seul but de sa vie: la
poursuite de la sagesse. C’est en partant du principe aristotélicien qu’ «il est impossible
que ce qui est fait ne soit pas fait», qu’il va explorer ce qu’il appelle les trois régions
(regio) et les dix champs (campus) de la sagesse. La premiere région, dit-il, est celle
du ‘pouvoir faire’ (posse facere), dans laquelle elle se trouve éternellement ce qu’elle
esty, c.-a-d. Dieu sans commencement ni fin. La seconde est celle du ‘pouvoir étre fait’
(posse fieri), dans laquelle elle est dans une perpétuelle ressemblance avec elle-méme»,
c.-a-d. dans les étants perpétuels des esprits angéliques et des esprits humains, qui ont un
commencement mais pas de fin. La troisiéme est celle du ‘pouvoir avoir été fait’ (posse
Jactum), dans laquelle elle brille de loin dans le flux temporel de cette ressemblance»
(p. 69), c.-a-d. dans les choses matérielles et corporelles qui ont un commencement et
une fin. Du posse factum en passant par le posse fieri, dit Hervé Pasqua, on remonte
ainsi 4 la source créatrice qui se confond avec le Principe sans principe, antérieur a
tout ce qui est, le posse facere, qui n’est autre que 1’Unité pure et nue sans ’étre (fait).
L’Un est la possibilité absolue en acte (p. 15). Quant aux dix champs dont le cardinal
dit qu’ils sont trés appropriés (plurimum aptos) a la chasse de la sagesse, le premier est
la ‘docte ignorance’, dans et par laquelle «il observe comment I’incompréhensible est
saisi de maniere incompréhensible. Puisqu’il n’est pas possible que soit connu ce qui
est antérieur au pouvoir étre fait (posse fieri), Dieu, qui est antérieur, ne peut devenir
compréhensible, et plus on saura qu’on ne peut savoir cela, plus on sera docte» (p.71).
Le deuxiéme est le campus possest, c.-a-d. 1a ol le pouvoir étre est en acte (ubi posse est
actu). «L’Un et sa puissance diftérent, dit le cusain. Car I’Un en acte, en tant qu’il est
principe du nombre, est postérieur au pouvoir étre fait (post posse fieri), parce qu’il est
multipliable, et il n’est pas en acte ce qu’il peut étre (p. 77). Le troisiéme est «le champ ou
a lieu la trés belle chasse de ce qui se définit soi-méme et toutes choses. Je I’appelle, dit
Nicolas de Cues, le non-aliud, le non autre. Le non-autre est non-autre que le non-autre.



BIBLIOGRAPHIE 105

Et quand je demande : Qu’est-ce donc que ’autre ? Je réponds que cet autre est non autre
que I’autre. De méme, le monde est non-autre que le monde, et il en est ainsi de toutes
les choses que I’on peut nommer (p. 81). Le quatriéme est la lumiére. «Puisque ce qui
définit toutes choses est une définition, la définition qui se définit elle-méme et toutes
choses est trés bonne, grande et vraie, belle, délectable et parfaite. Toutes choses sont
donc dans la définition, la définition, et dans le défini, le défini» (p. 85). La louange et
’unité sont les cinquiéme et sixiéme champs, «car ¢’est Dieu qui a créé toutes choses de
sa louange pour sa louange (ex suis laudibus ad sui laudem). Par conséquent toutes les
choses louent Dieu avec leur étre» (p. 97 sq.). Et parce que la puissance est une, 1’acte est
un. Il en est de méme de I’étant, de la vie et de I’intellect (p. 109). L’égalité (aequalitas)
et la connexion (nexus) sont les septiéme et huitieme champs. «L’égalité, dit-il, qui est
ce qui peut étre, étant antérieure a ce qui est autre et inégal, ne se trouve que dans
I’éternité. L’égalité est le nom du non-autre, c.-a-d. Dieu créateur, disant et définissant
soi-méme et toutes choses. Ce pouvoir étre fait de toutes les choses (posse fieri omnium)
n’est défini et déterminé que par I’égalité qui précede le pouvoir étre fait, qui seul est le
non-autre de tout» (p.120 sq.). Quant a la connexion, puisqu’ «elle est constituée avant
toute division, et qu’elle procéde de 'unité et de 1’égalité, antérieures a la multiplicité
dans I’éternité indivisible et parfaitement simple, leur lien sera aussi éternel» (p. 123).
La limite (terminus) et I’ordre (ordo) sont enfin les deux derniers champs. Si la limite,
«toute proche de I’'union, est tout ce qu’elle peut étre, elle est également antérieure a
toute limite des choses qui peuvent étre faites, et détermine ainsi toutes les choses en
définissant chacune d’entre elles» (p. 135) Dans la mesure ou toutes les choses, pour
passer de pouvoir étre fait a I’acte, du posse fieri au posse factum, présupposent 1’ordre
par lequel ce pouvoir étre fait se réalise; et assurément cet ordre, qui est tout ce qui peut
&tre, est éternel. Dans la derniére partie du traité, Nicolas de Cues médite sur la valeur et
la «force des mots» qu’il a utilisés et sur le statut pour lui inadéquat du langage, lequel ne
pourra jamais atteindre avec précision la sagesse, «car si quelqu’un connaissait le nom
de cette raison, il nommerait de maniére appropriée toutes les choses et aurait la science
absolument parfaite de toutes. C’est pourquoi il n’y a pas de désaccord dans la raison
substantifiante des choses, mais dans les mots attribués diversement aux choses par les
raisons diverses (p. 157). A ses yeux, les noms ne peuvent donc avoir qu’une valeur de
signe et tendre vers les choses sans les représenter. C’est pourquoi, ce n’est que «dans
le silence et la vision plutét que dans le bavardage et I’audition» que la sagesse doit étre
poursuivie. Le texte latin en regard de la traduction est celui de I’édition de référence
des Opera omnia publiée par I’Académie de Heidelberg, en 1982, chez Felix Meiner
Verlag. Une bibliographie des traductions existantes, études et articles, un index des
auteurs anciens et médiévaux cités ainsi que deux références de recherches possibles sur
internet sont précieux pour approfondir la pensée du cardinal que I’on redécouvre avec
bonheur depuis peu de temps.

JEAN BOREL

PIERRE LOMBARD, Les Quatre Livres des Sentences, Troisieme Livre, Introduction, Histoire de
traduction, notes et tables de Marc Ozilou (Sagesses Chrétiennes), Paris, la théologie
Cerf, 2014, 511 p.

PiIERRE LoOMBARD, Les Quatre Livres des Sentences, Quatriéeme Livre,
Introduction, traduction, notes et tables de Marc Ozilou (Sagesses
Chrétiennes), Paris, Cerf, 2015, 590 p.

Avec ces deux derniers volumes, Marc Ozilou acheéve la premiére traduction
francaise intégrale des Quatre Livres des Sentences de Pierre Lombard. Cette traduction



106 BIBLIOGRAPHIE

non seulement satisfait & toutes les exigences scientifiques que I’on peut aujourd’hui
souhaiter d’un texte médiéval par sa précision et sa lisibilité, mais également par la
richesse et I’intérét des notes qui I’accompagnent et des trois remarquables introductions
que I’A. a faites dans le but de resituer I’ensemble de I’ceuvre du Lombard dans son
contexte historique (Livre 1), littéraire (Livre II), théologique (Livre [I]) et sacramentel
(Livre IV). Pour la présentation des deux premiers tomes, nous renvoyons le lecteur
a la recension publiée dans RThPh, Vol. 144 / 2012-1V, p 366 sq.). Le lecteur peut
donc aujourd’hui vérifier par lui-méme ’affirmation suggestive de I’A., disant que les
Sentences de Pierre Lombard ont été comme les «poumons du Moyen-Age» et que,
«par elles 1’Eglise médiévale a inspiré I’air des Péres et expiré I'air des Docteurs».
Cette vérification est d’autant plus intéressante a faire que la doctrine christologique,
exposée au Livre [Il, «entraina un temps la censure des Sentences; ce qui faillit méme
entrainer une condamnation au concile de Latran en 1179 qui aurait été définitive et
qui, par conséquent, aurait changé la face de I’histoire de la théologie occidentale, si
tel avait été le cas» (p. 7). Les quarante Distinctions du Livre I1I forment deux parties:
dans la premiére, le Lombard se concentre sur I’incarnation et la naissance du Christ
(I-VHID), les deux natures humaine et divine (IX-XT), les conditions de !’incarnation
(XII), les grandeurs et les faiblesses de 1’humanité (X/7/-XV1), la volonté humaine du
Christ et son mérite (XVII-XVIII), la rédemption, la médiation et la passion (XIX-XXTI);
dans la seconde, il envisage ce qui concerne la vie chrétienne, les vertus théologales et
cardinales (XXI/I-XXXIII), les dons (XXXTV-XXXV), la Loi et la charité (XXXV7), les dix
commandements, la Loi et I’Evangile (XXXVII-XL). En reprenant dans une substantielle
introduction doctrinale le détail du dossier des Distinctions V-VII sur les rapports entre
nature et personne dans le Christ, d’une part, les rapports de I’ame et de la chair et du
Verbe, et de 1’unité ainsi constituée, d’autre part, Marc Ozilou met tout d’abord en lumiére
le travail et le cheminement de la pensée de Pierre Lombard, ainsi que I’enjeu des vifs
débats qui opposérent entre eux les théologiens du XII° siécle. Par la présentation qu’il
fait ensuite de la rédaction et de la réception des quatre plus importants commentaires
des Sentences rédigés par Alexandre de Halés, Albert le Grand, Bonaventure et Thomas
d’Aquin, il montre alors comment, avec chacun d’eux, va progressivement se dégager
une solution satisfaisante a ces problémes christologiques délicats.

Le quatriéme Livre des Sentences, le plus long des quatre, est lui aussi constitué de
deux parties: dans la premiere, le Lombard expose en quarante-deux Distinctions le
sens et ['usage des sacrements de la Nouvelle Loi, baptéme, confirmation, eucharistie,
pénitence, extréme onction, ordres ecclésiastiques et mariage. Dans la seconde, les fins
dernieéres, soit la résurrection (XLIII-XLV) et le jugement (XLVI-L). L’intérét majeur de
ce Livre [V réside dans le fait que Pierre Lombard, pour le composer, s’est essentiellement
appuy¢ sur le Décret de Gratien intitulé Concorde des canons discordants (Concordia
discordantium canonum), et rédigé par un contemporain vers 1140. Ce Décret se
présente en effet comme une compilation de textes canoniques et juridiques antérieurs
(canons apostoliques et textes patristiques, décrétales pontificales et décrets conciliaires,
lois romaines et franques) visant pour la premiére fois a unifier le droit de I’Eglise latine.
La traduction de ce Livre IV permettra a ceux qui s’y intéressent, de comprendre de
’intérieur des problématiques envisagées, le role et les enjeux doctrinaux, le succes
et ’influence que ce Décret a eus deés le XII¢ si¢cle et au cours des siécles ultérieurs,
comme le démontre aujourd’hui Pierre Legendre dans son ouvrage capital: L’autre
Bible de 1'Occident, Le Monument romano-canonique, Etude sur [’architecture
dogmatique des sociétés (Paris, 2009): «la Concorde des canons discordants, dit-il,
représente historiquement I’instant de cristallisation de la structure romano-canonique,
ou s’accomplit la capture décisive du matériau juridique au nom de la Bible chrétienne,
par le truchement d’une figure ambivalente, a la fois christique et impériale, le pontife-



BIBLIOGRAPHIE 107

Auteur intemporel du droit» (p. 147). Le soin avec lequel I’A. a établi pour chacun des
Quatre Livres trois index, un index biblique, un index des auteurs anciens et médiévaux
et un index complémentaire des auteurs et ouvrages modernes consultés, font de cette
traduction de 1’ceuvre de Pierre Lombard un événement éditorial de premier ordre, et
nous ouvre I’accés a 1’un des textes fondateurs de ’esprit et de la tradition intellectuelle
de I’Occident chrétien.

JEAN BOREL

RicHArRD DE MEDIAVILLA, Questions disputées, t. V1, 38-45: L’homme, intro-
duction, édition critique, traduction et notes par Alain Boureau (Bibliotheéque
scholastique), Paris, Belles Lettres, 2014, 540 p.

L’édition latine et la traduction compléte des quarante-cinq Questions disputées
de Richard de Mediavilla est aujourd’hui achevée avec la publication de ce sixiéme
tome, dans lequel le docteur franciscain débat de la nature humaine. Commencée aux
Belles Lettres en 2011 avec la parution des Questions 23-31 portant sur Les Démons
(t. IV), elle fut suivie en 2012 avec les Questions 1-8 sur Le Premier Principe et
Vindividuation (t. 1) et les Questions 9-13 sur La condition générale de I’'ange et les
puissances de l'intellection (t. 1I). En 2013, ce fut le tour des Questions 14-22 sur La
condition générale de I'ange, la volonté, le mouvement et le temps (t. 111), ainsi que des
Questions 32-37 sur La vision béatifique et le savoir des anges, (t. V). Comme le dit
Alain Boureau, maitre d’oeuvre de ce projet, dans I’introduction générale du premier
tome, «on peut voir en effet dans les Questions disputées une forme assez commune et
inachevée de Somme, au plan assez simple (Dieu, les anges, I’homme). Elles forment
un ensemble trés stable: la vingtaine de manuscrits, trés rarement lacunaires, qui les
copient donnent le méme ordre et la méme totalité, avec un texte assez bien fixé, selon
une suite intellectuelle cohérente» (p. 16). La rédaction définitive, sous cette forme de
Somme, s’est vraisemblablement faite, & son avis, durant les quatre derniéres années
de sa vie, soit de 1296 a 1300. Aprés avoir développé «une version trés radicale de la
vision béatifique de Dieu face a face promise aux bienheureux» qui, & ses yeux, «serait
provoquée ou constituée, au moins en partie, par I’activité intellective de celui qui voit»
(¢f- t. V, p. 9), Mediavilla aborde le probléme de la forme de I’homme par laquelle il
est situé dans une espéce particuliere (Q. 38). Pour lui, «la forme par laquelle I’lhomme
est situé dans son espéce n’est pas extraite de la potentialité de la matiére par la nature,
mais elle est conduite a I’étre par Dieu, en une création. Pour le saisir, dit-il, il faut
montrer premiérement que la forme de I’homme, par laquelle il est situé dans son espéce
est I’ame rationnelle, deuxieémement, qu’elle est indestructible, troisiémement que,
sous Dieu, elle est la finalité de la nature, et qu’elle a, en quatriéme lieu, une puissance
non organique. L’dme rationnelle est donc bien la forme par laquelle ’homme est situé
dans son espéce» (p. 35). La Q. 39, qui demande s’il existe dans ’homme une autre
forme que I’ame intellective, est de loin la plus importante, puisqu’elle occupe a peu
prés la moitié du traité. Mediavilla y discute point par point I’ensemble des autorités
philosophiques et théologiques de son époque. Il suggere qu’il y ait dans [’homme, a
c6té de la forme substantielle de I’ame rationnelle unique et isolée, quatre autres formes
substantielles, congues comme autant de «registres» (rationes) d’action, tour a tour a
I’ceuvre, mais nullement attentatoires & I’unicité de I’ame rationnelle. La premiére est
le fait d’étre une substance (substantialitas), et la seconde un corps au sens physique
(corporeitas); puis la mixtio ou forme du mélange et, enfin, [’appartenance a la chair
(carneitas). Mediavilla, dit Alain Boureau, arrivait ainsi a délimiter une ‘histoire de
I’ame’, prise entre ces cinq formes (p. 14). Dans les Q. 40 et 41, il cherche alors a



108 BIBLIOGRAPHIE

démontrer et défendre I’interaction de ces différents registres d’action contre 1’'idée
d’une quelconque existence indépendante. C’est ce que le traducteur appelle le combat
du ‘continuisme’ du docteur franciscain. «L’homme peut-il intelliger une substance par
la structure formelle propre (species proprie) de cette substance ?». Dans la réponse
qu’il donne a cette Q. 42, Mediavilla «se livre, dit Alain Boureau, a une critique radicale
de la notion de species, quand elle est prise dans un sens externe a I’intellect. Cette
externalisation de la connaissance, par une présence réelle, mais invisible, passe de
I’objet vers celui qui connait» (p. 23). C’est pourquoi il traduit cet emploi du mot species
par structure formelle, sens qu’il tient a distinguer de celui de species comme activité
propre a ’intellect, rendu par schéme intelligible. «L’un appartient a I’objet, ’autre au
sujet, et tout le probléme est 1a: Mediavilla divise et subvertit complétement la notion de
species. La species constitue ainsi un mode de composition qui est le propre de I’objet
a connaitre, au plus prés de son essence. La connaissance de cette species n’est pas
possible ici-bas» (ibid.). Enfin, dans les trois derniéres questions, Mediavilla envisage
d’abord la possibilité d’intelliger les singuliers, malgré 1’inaccessibilité des structures
formelles (species proprie) (Q. 43), puis opére une distinction intéressante entre le libre
arbitre, vrai et actif, et I’instinct comme libre arbitre passif (Q. 44), suivant en cela la
doctrine de Jean Damascéne distinguant déja volonté naturelle et volonté décisionnelle.
La Q. 45, qui devait étre la premiére d’une série de questions sur I’homme considéré en
son étre moral, discute du probléme délicat de savoir «si ’on est tenu en tous les cas
de cacher ce que I’on garde sous le sceau de la confession». La mort a interrompu 1a le
travail de rédaction de Mediavilla. La traduction que nous donne Alain Boureau, aussi
claire et précise que possible, a été faite avec le plus grand soin pour respecter le style de
I’argumentation de Mediavilla. Elle rend désormais accessible aux lecteurs frangais une
ceuvre théologique importante, issue de I’Ecole franciscaine et demeurée trop longtemps
méconnue. Deux index des notions essentielles et des citations explicites, comme on les
trouve également établis dans chacun des volumes précédents, font de cette édition de
haute tenue une référence exceptionnelle.

JEAN BOREL

MonIQUE VENUAT, CHRISTIAN JEREMIE (€ds), L’'éloquence ecclésiastique de
la pré-Réforme aux Lumiéres (Colloques, congres et conférences sur la
Classicisme 15), Paris, Champion, 2015, 671 p.

Les 31 contributions que rassemble ce volume nous plongent dans le monde aux
multiples facettes des pratiques de I’¢loquence ecclésiastique, telles qu’elles furent
mises en ceuvre du XV au XVIII® siécles dans les différentes confessions d’Europe.
Chacune illustre a sa maniere le dynamisme exceptionnel qu’a connu I’art oratoire,
lequel fut non seulement li¢ au désir de convertir les peuples ou de conduire les dmes
sur la voie de I’ Evanglle mais inévitablement aussi a des aspirations de nature plus ou
moins polemlques idéologiques et politiques. Ces exposés sont répartis en six chapitres.
Dans le premier, les auteurs tentent de montrer comment la prédication, que ce soit dans
I’Eglise de I’Unité des Fréres tcheques et moraves ou encore dans les assemblées réunies
autour de Frangois de Sales, a joué un role déterminant dans la construction spirituelle
des communautés. C’est également par le renouveau de I’art oratoire que, dés le milieu
du XVI¢ siécle, I’Eglise catholique romaine a cherché a reconquérir ses pubhcs D’ou
la place de choix que font aux predlcateurs les traités de rhétorique rédigés a la suite
du Concile de Trente. Sous le régime de 1’Edit de Nantes, le sermon protestant, sous
les deux formes publique (office des oreilles) et privée (office des yeux) qu’il a prises,
fut de la plus grande importance pour souder une résistance durable aux persécutions.
Le corpus de sermons publiés entre 1598 et 1685 témoigne alors de 1I’émergence d’une
classe de pasteurs-auteurs «jouant avec les codes de la circulation du livre dans un cadre



BIBLIOGRAPHIE 109

généraly. Méme dans les communautés monastiques, comme 1’ordre des Feuillants,
la pratique de la prédication s’est renouvelée et renforcée, sans vouloir contrevenir a
la vocation contemplative. Enfin, c’est par une forme d’¢loquence spécifique que le
cardinal Du Perron, sous le régne d’Henri IV, a voulu conforter les catholiques dans la
vraie doctrine et convaincre d’erreur les hérétiques. Le second chapitre est consacré a
mettre en lumiere I’instrumentalisation possible des sermons et leur utilisation au service
d’une cause politique. Comme en Espagne, par exemple, lors de I’arrivée de don Juan de
Austria, batard royal de Philippe IV, a la cour Madrid. Une série de sermons politiques
furent ainsi publiés a sa gloire dans le but de mettre en scene la capacité de mobilisation
de son parti. John Donne, chapelain du roi Jacques 1%, a également proné et justifié par
nombre de prédications la position du «roi théologien» se devant de refuser de céder
a la menace des papistes comme aux injonctions des séparatistes. Et c’est encore a la
littérature prédicative anglaise qu’un auteur fait appel pour démontrer le réle qu’elle a
eu, a travers les «guide-books» et autres «conduct manualsy, sur 1’éducation civile et
morale des jeunes. L’un des domaines privilégiés de la prédication a de tout temps été
I’oraison funébre. Le troisiéme chapitre en décline les différents usages dans I’Eglise
catholique et les Eglises issues de la Réforme, dont la discipline prescrivait a I’époque
des funérailles en silence, sans rite ecclésiastique quelconque : ni messe pour le repos de
I’ame ni prédication non plus a la maniére luthérienne. Cette éloquence muette devait
donner au Soli Deo gloria tout son sens et toute sa force. A ’opposé, I’exemple de
I’éloquence apologétique pour faire I’éloge de la Maison d’Autriche et la reconquéte
catholique contre les protestants est frappant. De méme que le style et ’emphase
des oraisons de Bossuet et de 1’Abbé Grégoire. Tres intéressants sont les exposés du
quatriéme chapitre sur les rapports entre éloquence et controverse, comme ce fut le cas
entre jésuites et jansénistes. Et nous retrouvons la également Bossuet, qui a combattu
les réformés dans une longue série de controverses tout au long du Grand Siécle jusqu’a
la Révocation. Il y a aussi controverse éloquente entre réformés et luthériens, comme
I’illustre la violence des critiques entre le pasteur luthérien de Hambourg Joachim
Westphal et Jean Calvin au sujet de I’eucharistie. Quant aux articles des deux derniers
chapitres, ils s’attachent a montrer comment, du c6té catholique comme du coté réformé,
avec ses différents genres et modeles, 1’éloquence s’est progressivement mise dans les
deux camps au service de ’instruction religieuse, de la dévotion et encore une fois de
la polémique. «Mémoires» et «Journaux», manuels d’instruction religieuse, morale et
direction spirituelle qui se diffusent partout sont les témoins par excellence d’un autre
usage de I’éloquence pour toucher I'intelligence et le cceur, mais aussi pour nourrir et
entretenir des combats, des positions doctrinales et ecclésiologiques irréconciliables.
Comme le disent les éditeurs en introduction, «Dans une Europe déchirée par les conflits
religieux, 1’éloquence sert de signe de reconnaissance». Trois index thématique, des
auteurs modernes et des personnages de la Bible et de I’Antiquité font de ce colloque
une référence sur un théme original et qui est d’autant plus intéressant qu’il est traité de
fagon interconfessionnelle, objective et respectueuse.

JEAN BOREL



	Bibliographie

