Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : éthique et neurosciences : a propos du livre de Bernard
Baertschi, L'éthique a I'écoute des neurosciences

Autor: Maillard, Nathalie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 89-101

ETUDE CRITIQUE

ETHIQUE ET NEUROSCIENCES

A propos du livre de Bernard Baertschi,
L’éthique a [’écoute des neurosciences'

NATHALIE MAILLARD

Résume

Associant réference a des études empiriques et réflexion normative,
Bernard Baertschi s’intéresse dans son dernier ouvrage a l'impact que les
travaux récents menés en psychologie expérimentale et dans le domaine des
neurosciences peuvent avoir sur nos conceptions morales. Si I'auteur montre
avec évidence que les données issues de ces domaines de recherches peuvent
enrichir le travail philosophique, la lecture de I'ouvrage conduit aussi a
s 'interroger sur la pertinence et les limites de [ utilisation des données scienti-
fiques dans le champ éthique.

1. Introduction

Aprés La neuroéthique. Ce que les neurosciences font a nos conceptions
morales?, Bernard Baertschi revient dans son dernier ouvrage — L ‘éthique
a ['écoute des neurosciences — sur des questions d’éthique normative en
confrontant arguments philosophiques et données issues des connaissances
sur le cerveau. Ce qui intéresse en particulier 1’auteur, c’est de mesurer les
implications qu’ont les progres des connaissances neuroscientifiques sur nos
conceptions morales.

Si les neurosciences sont indéniablement & la mode, Baerstschi souligne
toutefois d’emblée qu’il est difficile d’affirmer pour I’instant qu’elles vont
révolutionner nos conceptions philosophiques. Il fait en outre dés I’introduction
de son ouvrage plusieurs mises en garde. L’auteur reléve d’abord que la philo-

' B. BaertscHI, L éthique a [’écoute des neurosciences, Paris, Les Belles Lettres,
2013, 250 p.

2 B. BAErTSCHI, La neuroéthique. Ce que les neurosciences font a nos conceptions
morales, Paris, Editions La Découverte, 2009.



90 NATHALIE MAILLARD

sophie morale a toujours fait appel & d’autres disciplines comme ’anthropo-
logie, la psychologie ou les sciences sociales. A cet égard les neurosciences ne
constituent qu’une source supplémentaire pour la réflexion en éthique, source
qui a toutefois la particularité de faire appel a la méthode scientifique. Or s’il
faut «éviter de s’emballer quand on évoque les promesses philosophiques des
neurosciences» (p. 17), ¢’est justement parce que ce caractére scientifique recele
un certain nombre de pie¢ges. L'un d’entre eux est celui du «neuroréalisme»,
qui consiste a croire que les techniques d’imagerie cérébrale nous mettent en
face des phénomenes eux-mémes, alors que ce qui lie un état cérébral a un
état mental est difficile a déterminer. Des expériences rapportées par [’auteur
ont par ailleurs montré que la présence de données neuroscientifiques pouvait
conduire a entamer le sens critique: les personnes ont davantage tendance a
considérer que les résultats d’une étude sont fiables s’ils sont accompagnés de
données neuroscientifiques (et cela méme quand les résultats de 1’étude sont
erronés). Un autre piege consiste a croire que ’on peut dériver directement
des connaissances normatives des enquétes neuroscientifiques. Mais tomber
dans ce piege, souligne Baertschi, serait commettre le fameux «paralogisme
naturaliste» en passant sans solution de continuité de ce qui esf a ce qui doit
étre. Ce serait aussi oublier que les théories morales font souvent référence a
un caractere moral idéal tandis que les enquétes des neuroscientifiques n’enre-
gistrent que les réactions d’étres humains «ordinaires».

Si on ne peut passer directement des faits aux normes, les recherches
menées dans le domaine des sciences du cerveau ont toutefois un intérét car
elles permettent selon Baertschi de confronter «exigences normatives et intui-
tions morales (nos jugements moraux spontanés, “pré-théoriques” [...]), ce qui
amene, comme on le verra, tantot a remettre ces exigences en question, tantot
a douter de la valeur proprement morale de ces intuitions» (p. 16). L’auteur
s’intéressera ainsi tour a tour a I’impact des neurosciences sur les théories
normatives, sur le statut moral de 1’étre humain et sur la moralité de I’étre
humain.

Le premier point est abordé par le biais d’une reprise des discussions
occasionnées par les travaux récents des neuroscientifiques autour des
dilemmes moraux — en particulier autour du «dilemme du tramway» (cf.
ci-dessous). Baertschi porte ensuite son attention sur des études expérimentales
menées avec des psychopathes pour se demander si ces individus sont ou non
imputables de leurs actes et s’interroger sur les capacités cognitives, conatives
et affectives qui rendent possible la présence de la conscience morale. Cette
réflexion, qui pose la question du statut moral d’individus incapables de sens ou
de jugement moral, s’ouvre sur une discussion plus large portant sur le concept
de personne. Dans la derniere partie, I’auteur se demande enfin ce qu’il faut
penser d’autres travaux menés dans le domaine des neurosciences, qui visent
la détection des menteurs ou encore a ouvrir des pistes pour une amélioration
morale (moral enhancement) de 1’étre humain.



ETHIQUE ET NEUROSCIENCES 91

2. Le dilemme du tramway

Dans la premiére partie de I’ouvrage, Baertschi revient sur une expérience
de pensée devenue un classique du genre: le dilemme du tramway fou. Ce
dilemme, imaginé en 1967 par Philippa Foot? dans le cadre de questions posées
par [’avortement, a été utilisé ensuite par des chercheurs en psychologie morale
et en neurosciences pour tester nos intuitions morales. Il se présente désormais
sous la forme des deux scénarios suivants:

Scénario 1: Denise

Un wagon dévale une pente a vive allure, car ses freins sont hors d’usage.
Plus bas sur la voie travaillent cinq ouvriers qui vont étre écrasés, d’autant qu’il
n’y a aucun moyen de les prévenir. Toutefois, un aiguillage permettrait de faire
aller le wagon sur une autre voie ou un seul ouvrier travaille. Une personne
qu’on appellera Denise a la possibilité d’actionner cet aiguillage. A-t-clle
moralement le droit de le faire ?

Scénario 2: Frank

Le wagon dévale la pente mais il n’y a aucun aiguillage. Toutefois, un
individu nommé Frank se trouve sur une passerelle qui enjambe la voie, a coté
d’un homme suffisamment gros pour que, si Frank le pousse et qu’il tombe
sur la voie, son corps arréte le wagon et I’empéche de poursuivre sa route
meurtriére. A-t-il moralement le droit de le faire ?

Les enquétes menées sur la base de ces deux scénarios révelent que plus
de 85% des personnes interrogées considerent que Denise est moralement
autorisée a actionner |’aiguillage, alors qu’elles ne sont plus que 12% a le
penser dans le cas de Frank. La question est dés lors la suivante : pourquoi cette
différence significative dans les réponses ? Les personnes interrogées sont-elles
incohérentes ou y a-t-il des raisons valables qui permettent d’expliquer cette
asymétrie dans leur maniére d’évaluer les deux scénarios ?

Les chercheurs en psychologie morale et en neurosciences se sont
notamment penchés sur le dilemme du tramway pour essayer de trancher entre
les deux grands courants de théorie morale qui s’affrontent dans le paysage
contemporain : le déontologisme et le conséquentialisme. En effet, il semblerait
que les réponses intuitives formulées a propos du premier scénario relevent
plutoét d’une démarche conséquentialiste — il vaut mieux opter pour le cours
d’action qui sauve cinq vies et en sacrifie une que I’inverse — alors que les
personnes interrogées seraient plutét déontologistes concernant le scénario

3 P. Foot, «The problem of abortion and the doctrine of the double effect», in: Ip.,
Virtues and Vices, Oxford, Oxford University Press, 2002.



92 NATHALIE MAILLARD

avec le gros homme, puisqu’elles s’interdisent de tuer un autre étre humain ou
de s’en servir comme d’un instrument pour en sauver cing autres.

Pour Joshua Greene, auquel s’intéresse en particulier Baertschi, les
données neuroscientifiques permettent de montrer que le conséquentialisme
sort incontestablement vainqueur de la confrontation. Mais comment Greene
en arrive-t-il a cette conclusion ?

Le scientifique part du présupposé que les conséquences des deux scénarios
(Denise et Frank) étant les mémes (cinq personnes sont sauvées, une seule est
tuée), nous devrions réagir de la méme fagon dans les deux cas et considérer
qu’il est moralement permis, pour Denise comme pour Frank, d’actionner
I’aiguillage et de pousser le gros homme. Il faut dés lors considérer que nos
jugements spontanés sont, dans le cas de Frank, irrationnels.

Selon Greene, si, confrontées au scénario avec le gros homme, les
personnes répondent différemment que pour le premier scénario, c’est parce
que le premier implique un contact direct avec la victime — ce qui, en fait,
n’a pas de pertinence morale. Les expériences menées par le neuroscientifique
montrent également que plus nous sommes impliqués personnellement dans
une action moralement problématique, plus les zones émotionnelles de notre
cerveau sont actives. Or, c’est exactement ce qui se passe pour les personnes
soumises au scénario du gros homme. Plus la réponse émotionnelle est forte,
affirme encore Greene, plus les personnes ont tendance a formuler des réponses
déontologistes, c’est-a-dire a s’interdire d’accomplir certains actes comme
pousser le gros homme du pont.

Greene déduit de tout cela qu’il existe deux processus a I’ceuvre dans le
jugement moral ordinaire. Un processus rationnel associé a la perspective
conséquentialiste, et dépendant de structures plus évolu€es et plus récentes de
notre cerveau, et un processus émotionnel — et donc irrationnel — ressortissant a
une structure cérébrale archaique associée a la perspective déontologiste.

On comprend qu’il n’existe pas pour Greene de critere moral pertinent qui
permette de justifier la différence de réactions a I’égard des deux scénarios, ce
qui le conduit a disqualifier le déontologisme pour cause d’irrationalité (Kant
appréciera !). Baertschi a alors raison de relever que cette analyse est problé-
matique pour deux raisons. Premiérement, parce que des études neuroscienti-
fiques ont montré que les personnes souffrant d’une Iésion du lobe préfrontal
ventromeédian (une zone cérébrale impliquée notamment dans la régulation des
émotions), personnes qui prennent souvent, pour cette raison, des décisions
morales inappropriées, n’hésiteraient pas a pousser le gros homme. Deuxie-
mement, parce que «l’interprétation de Greene n’est pas normativement
neutre» (p. 37). On a vu en effet que le scientifique partait du présupposé que,
dans les scénarios proposés, les résultats des deux actions étant les mémes, il
ne pouvait y avoir de différence morale entre actionner I’aiguillage et pousser
le gros homme. Or cette facon d’envisager le probléme releve déja d’un
raisonnement conséquentialiste. La démarche de Greene est donc biaisée dés



ETHIQUE ET NEUROSCIENCES 93

le départ. Sa maniere, par ailleurs, d’associer émotion et irrationalité témoigne
aussi de certains préjugés.

Baertschi se tourne dés lors vers les enquétes menées par un autre chercheur,
le biologiste Marc Hauser, qui contrediraient les résultats de Greene. Aux
scénarios initiaux, Hauser a ajoute les deux scénarios suivants:

Scénario 3: Ned

Tout comme Denise, Ned se trouve a proximité d’un aiguillage qui,
actionné, tuera une personne au lieu de cinq. Toutefois, il est heureux que
cette personne soit un gros homme, car sinon le wagon ne serait pas stoppé
et reviendrait sur la voie principale pour tuer les cing ouvriers, vu que la voie
secondaire rejoint la voie principale un peu plus loin. Ned a-t-il moralement le
droit d’actionner 1’aiguillage ?

Scénario 4: Oscar

Oscar se trouve dans la méme configuration que Ned, mais avec une petite
différence: I’homme que le train va écraser s’il actionne ’aiguillage n’a pas
besoin d’étre gros, car il y a un objet pesant posé sur la voie juste derriere lui
qui arrétera le train — on peut penser a un rocher. Est-il moralement permis pour
Oscar d’actionner I’aiguillage ?

72% des personnes interrogées considérent qu’il est moralement permis
d’actionner I’aiguillage dans le second scénario; ils ne sont que 56% pour
ce qui concerne le premier scénario. Associ€s aux résultats obtenus avec les
scénarios de Denise et Frank, Hauser estime que les réponses des répondants
montrent une certaine cohérence : ce sont les situations qui impliquent de traiter
le gros homme comme un moyen pour éviter la mort des cinq autres (Frank et
Ned) qui semblent étre moralement les plus problématiques. Contrairement
aux conclusions de Greene, Hauser en déduit que nous sommes intuitivement
plutot des déontologistes, puisque le principe de non-instrumentalisation joue
un rdle important dans notre vie morale*.

Le principe de [’action a double effet et la question de l’intention

Les résultats produits par Hauser ont été contestés par des enquétes
ultérieures, ce qui conduirait a penser que le principe de non-instrumentalisation
échoue a rendre compte des réactions des personnes interrogées. Baertschi
retient toutefois certains éléments du travail de Hauser ; contrairement a Greene
en effet, Hauser a, dans ses analyses, attiré I’attention sur I’importance a la fois

* Hauser rattache le principe de non-instrumentalisation a I’application intuitive par
les répondants de la doctrine de I’action a double effet — ce qui est une interprétation
assez particuliére de cette derniére.



94 NATHALIE MAILLARD

de la structure causale et de la structure intentionnelle de 1’action pour son
¢valuation morale. Or, c’est précisément autour de la structure intentionnelle
de I’action que Baertschi va articuler sa propre réflexion sur le dilemme du
tramway.

Dépassant I’opposition entre déontologisme et conséquentialisme, 1’auteur
considére que le principe de I'action a double effet (PADE) est mieux a méme
de rendre compte des réactions morales spontanées suscitées par le dilemme du
tramway. Rappelons que c’est précisément pour tester ce principe que Philippa
Foot avait proposé ce dilemme dans sa version initiale (qui correspond au
scénario «Denise», sauf que le point de vue adopté est celui du conducteur
du train). Baertschi propose en fait dans le second chapitre de son livre une
nouvelle formulation du PADE qui accorde une place centrale a 1’intention qui
anime |’auteur de I’action, reléguant au second plan la question de sa structure
causale.

Une action a double effet est une action qui produit deux effets, I’'un bon
et ’autre mauvais. Le PADE est basé sur I’idée que seul le premier effet est a
proprement parler voulu ou visé (il est I’objet de I’intention de I’agent) alors que
’autre est attendu ou prévu comme accompagnant nécessairement le premier
effet, mais sans étre directement voulu. C’est le cas par exemple lorsqu’un
médecin injecte un médicament a un patient pour soulager ses douleurs tout
en sachant que ce méme médicament a pour effet de hater sa mort: I’effet
voulu est le soulagement des douleurs, mais ce premier effet est nécessairement
accompagné du second effet, uniquement prévu ou attendu, d’accélérer la mort.

Le PADE stipule plus précisément qu’une action ayant deux effets est
moralement autorisée sous quatre conditions :

1. L’action en elle-méme est bonne ou indifférente.

2. L’intention de I’agent doit étre bonne : elle ne doit pas porter sur 1’effet

mauvais.

L’effet mauvais ne doit pas étre un moyen d’obtenir 1’effet bon.

4. 1l n’y a pas d’autre moyen d’obtenir I’effet bon et 1’effet bon est soit
supérieur soit au moins d’égale importance a I’effet mauvais qui est
permis.

w2

Si I’on s’en tient a ces quatre conditions, souligne Baertschi, les scénarios
de Frank et Oscar sont problématiques du point de vue du PADE car la mort
du gros homme est dans les deux cas le moyen d’obtenir 1’effet bon — le
sauvetage des cinq ouvriers. Le recours au PADE appuierait donc les conclu-
sions de Hauser, méme s’il ne permet pas d’expliquer les différences entre
les jugements portés sur les actions de Denise et Oscar. Par ailleurs, si ’on
considere, conformément cette fois aux enquétes ultérieures de Greene, qu’il
n’y a pas de différence dans les manieres d’évaluer les scénarios de Ned et
Oscar, alors le PADE ne peut permettre d’expliquer les réponses données par
les personnes interrogées.



ETHIQUE ET NEUROSCIENCES 95

Si I’on s’en tient aux résultats des enquétes de Greene, il faut considérer
que, pour la morale commune, la condition 3 — qui exige que 1’effet mauvais
ne soit pas le moyen d’obtenir I’effet bon — n’est pas pertinente. C’est a partir
de ce constat que Baertschi va proposer sa propre formulation du PADE. En
effet, selon lui, le PADE, dans sa version courante, «commet ’erreur de lier
normativement la structure intentionnelle de I’action a sa structure causale;
c’est pourquoi il considére notamment que les moyens prévus sont forcément
voulus [...].» (p. 62) Or, affirme Baertschi, ce qui compte pour 1I’évaluation
d’une action, c’est ce qui est visé€ en premicre intention par 1’agent, c¢’est-a-dire
le but qu’il se propose en accomplissant cette action. Le choix des moyens mis
en ceuvre pour atteindre ce but n’a qu’une importance secondaire. Ainsi, nous
dit encore I’auteur, I’action de Frank (pousser le gros homme du pont), qui
vise en premiére intention le sauvetage des cinq ouvriers, n’est pas nécessai-
rement condamnable tant que le moyen ou I’effet mauvais n’est pas voulu pour
lui-méme. Ce moyen peut méme étre justifié et considéré comme un moindre
mal si le but poursuivi par 1’agent, c’est-a-dire ce qu’il vise en premiére
intention par son action, est bon — comme c’est le cas pour Frank.

A la suite de ces remarques, Baertschi propose une nouvelle version du
PADE, réduite a trois conditions:

L’action doit étre en elle-méme bonne ou indifférente.

2. Seul I’effet bon doit étre voulu en premiére intention, ce qui signifie
que I’effet mauvais ne doit pas étre voulu, ni comme moyen d’obtenir
I’effet bon, ni comme effet secondaire, sinon comme un moindre mal.

3. Il faut qu’il n’y ait pas d’autre moyen d’obtenir I’effet bon.

[am—

L’objectif de Baertschi est de mettre I’accent sur I’intention qui oriente une
action, c’est-a-dire sur ce que I’auteur appelle également son but interne. Ce
qui ne veut pas dire que seule I’intention compte. Le mal causé comme effet
secondaire ou comme moyen pour 1’accomplissement d’une action a aussi son
importance pour 1’évaluation morale: ainsi, méme si 1’intention est bonne, il
arrive qu’il faille renoncer a une action en raison du mal causé par ailleurs.

Le role central que joue I’intention en €thique est confirmé par un certain
nombre d’études empiriques que Baertschi convoque a 1’appui de sa these.
Certaines d’entre elles montrent notamment que les personnes souffrant
d’une lésion du lobe frontal ventromédian (en abrégé: les patients VMPC),
personnes dont les décisions morales sont souvent inappropriées, ont aussi
beaucoup de peine a évaluer les intentions des agents et donc a se positionner
correctement a 1’égard des scénarios qui leur sont soumis. D’autres résultats
empiriques remettent toutefois en question le réle central joué par I’intention
en éthique. Des enquétes menées par Joshua Knobe ont par exemple montré
que les personnes avaient tendance a attribuer un caractere intentionnel a des
actions dont les effets secondaires étaient moralement problématiques, alors
qu’elles ne le faisaient pas pour des actions dont les effets secondaires étaient



96 NATHALIE MAILLARD

moralement bons. Si1’on prend ce que I’on appelle désormais I’«effet Knobe»
au sérieux, cela pourrait vouloir dire que la question de I’intention n’est pas
si centrale pour I’évaluation morale d’une action, puisque I’attribution de
I’intention semble au contraire dépendre d’un jugement porté préalablement.
La réponse de Baertschi aux résultats de ces enquétes est que les intuitions
des gens dans ce cas ne sont pas fiables, car elles reposent sur une utilisation
peu rigoureuse du concept d’intention : «Mon hypothése, écrit ’auteur, est que
la majorité des personnes interrogées ont une notion imprécise de 1’intention
et qu’elles I’identifient avec I’imputation de responsabilité» (p. 82). En clair,
quand les personnes disent qu’une action est intentionnelle, ils veulent dire en
fait que I’agent qui I’a accomplie en est responsable.

Le PADE revisité permet-il de donner une interprétation plus convaincante
des réponses apportées aux diverses versions du dilemme du tramway ? Ce
n’est pas certain. La proposition de Baertschi pose en fait plusieurs problémes.
Elle conduit d’abord a placer I’ensemble des scénarios sous la catégorie
d’actions a double effet, alors qu’ils ne relévent manifestement pas tous de
cette description. A proprement parler, seuls les scénarios «Denise» et «Oscar»
sont des actions a double effet, puisque la mort de I’ouvrier isolé y apparait
comme un effet collatéral inévitable du fait d’actionner I’aiguillage. Dans le
cas de «Frank» et Ned», la mort du gros homme est un moyen, non un effet
collatéral. D’une maniére générale, en faisant passer la structure causale de
’action au second plan, Baertschi en vient a englober sous la catégorie d’action
a double effet des situations ol une action est simplement le moyen de réaliser
une fin donnée, comme dans le cas ou il faudrait, par exemple, voler une voiture
pour secourir des personnes accidentées. Mais sur le plan purement descriptif,
cette derniere situation, comme les scénarios «Frank» et «Ned», n’est pas a
proprement parler une action a double effet.

Sur le plan normatif également, le recours au PADE modifié conduit a
premicre vue a gommer les différences entre les quatre scénarios. En effet,
dans tous les cas, il est supposé que I’intention de 1’agent est bonne, car le but
visé est le sauvetage des cinq ouvriers. Dans ce sens, ce que fait Frank n’est
pas plus grave que ce que font Ned, Oscar ou Denise. Baertschi releve toutefois
que, méme s’ils se référent tous au PADE modifié, les réactions des individus
a I’égard du dilemme peuvent varier puisqu’ils n’effectueront pas tous la pesée
des biens et des maux impliqués par I’action de la méme fagon et qu’il existe
des désaccords moraux sur la question du «moindre mal». Certains estimeront
donc que sauver cinq vies humaines ne mérite pas qu’on en sacrifie une autre.
Cette précision n’explique toutefois pas pourquoi, dans les enquétes menées,
les mémes personnes donnent des réponses si différenciées aux scénarios
«Denise» et «Frank».

Contrairement a ce que soutient Baertschi, il semble en fait que dans le
scénario «Frank», I’intention passe au second plan et que le nceud du probléme



ETHIQUE ET NEUROSCIENCES 97

se situe ailleurs. On pourrait d’ailleurs rapprocher ce scénario d’un autre,
propos¢ par Judith Jarvis Thomson, que nous appellerons «la transplantation» > :

Un chirurgien spécialiste de la transplantation a cinq patients qui ont besoin
d’une greffe. S’il ne trouve pas des greffons trés rapidement, ces patients vont
mourir. Arrive dans son service un jeune homme qui vient faire un check-up. Il
est en parfaite santé et son groupe sanguin est exactement compatible avec celui
des patients en attente de greffes. Le chirurgien se dit que s’il pouvait prélever les
organes de ce jeune homme, les cinq autres patients seraient sauvés. Le chirurgien
est-il moralement autorisé a accomplir cet acte ?

Dans cette situation, comme c’est le cas avec les autres scénarios, I’ intention
de I’agent est bonne: le but visé par le chirurgien est de sauver cinq vies. Mais
le moyen qu’il devrait utiliser pour réaliser ce but est moralement probléma-
tique. Selon Thomson, la maniére dont nous évaluons cette situation différe de
la maniere dont nous évaluons le scénario «Denise» pour deux raisons essen-
tielles : 1) dans «la transplantation», le chirurgien crée une nouvelle menace sur
le jeune homme venu faire un check-up, alors que Denise ne fait que défourner
une menace existante sur une personne plutot que cinq; 2) dans «la transplan-
tation», le chirurgien viole un droit fondamental du jeune homme venu faire un
check-up, ce qui n’est pas le cas de Denise (I’acte d’actionner 1’aiguillage ne
viole les droits de personne).

L’interprétation de Thomson, d’obédience déontologiste, devrait
évidemment étre mise a I’épreuve de maniére approfondie. A premicre vue,
elle semble toutefois mieux a méme de rendre compte des réactions divergentes
enregistrées a propos des scénarios «Denise» et «Frank» que celle de Baertschi.
L’intention a bien évidemment une importance dans 1’évaluation morale d’une
action. Mais 1’accent mis sur cette derni¢re dans la version modifiée du PADE
proposée par Baertschi tend a oblitérer le fait qu’il y a des éléments dans la
structure factuelle (et notamment causale) des scénarios qui font une différence
morale — qui font qu’on ne peut donc pas les évaluer de la méme fagon. Il y a
des choses qu’on ne peut pas faire en tant que moyen pour produire un effet
bon. Baertschi n’explique pas pourquoi pousser le gros homme fait partie de
ces choses-la.

Une autre difficulté, plus générale cette fois, porte sur la place accordée par
Baertschi aux intuitions morales recueillies par les enquétes des scientifiques.
La démarche adoptée par I’auteur dans les premiers chapitres consiste a essayer
de trouver une explication philosophique qui permette de rendre compte de
ces intuitions. Mais leur pertinence n’est jamais vraiment interrogée. Certes,
nos intuitions ne surgissent pas de nulle part et méme si nous ne sommes pas
toujours capables de les justifier, elles peuvent étre le reflet de régles ou de
principes moraux acquis que nous appliquons spontanément. Des auteurs

5 I. J. THomsoN, «The trolley problem», The Yale Law Journal, vol. 94, n° 6, 1985,
p. 1395-1415.



98 NATHALIE MAILLARD

comme Ruwen Ogien® ont pourtant mis ’accent sur le fait que nos intuitions
peuvent étre a la fois pauvres et fragiles : elles sont influencées par toutes sortes
de facteurs, certains n’ayant aucune pertinence morale — comme c’est le cas
pour le contact physique dans le scénario du gros homme, par exemple’. Dans
le méme sens, une expérience rapportée par Florian Cova® montre que les
jugements moraux que nous portons sur les motifs d’un agent peuvent modifier
la maniére dont nous évaluons sa responsabilité dans un cours d’action. Dans
cette expérience, on a soumis a des personnes un scénario dans lequel un
homme qui roule au-dela de la vitesse autorisée dérape sur une tache d’huile et
provoque un accident grave. En proposant des variations dans le scénario, on
leur a ensuite demandeé quelle était selon elles la cause principale de I’accident.
Résultat: les personnes considérent plus souvent que le conducteur est la cause
principale de ’accident quand celui-ci dépasse la limitation de vitesse pour
des raisons moralement problématiques (I’homme doit arriver a temps chez
lui pour cacher de la cocaine qu’il a laissée bien en vue) que dans le cas ou il
la dépasse pour des raisons moralement bonnes ou indifférentes (I’homme doit
arriver rapidement chez lui pour cacher un cadeau d’anniversaire destiné a ses
parents). Dés lors, pourquoi nos théories normatives devraient-elles absolument
rendre compte de nos intuitions ? On aimerait en fait que le mouvement de
va-et-vient qu’instaure Baertschi entre les intuitions et la théorie relévent de
principes plus clairs: comment savoir quand ce sont les théories qui doivent
corriger les intuitions et quand ce sont les intuitions qui doivent corriger la
théorie ?

Enfin, concernant le probléme du tramway, on peut sérieusement se
demander quelle plus-value apporte le détour par les neurosciences. L’inter-
prétation que donne Greene du résultat de ses enquétes est, Baertschi le montre
trés bien, plus que discutable. Non seulement elle est biaisée, mais elle est
aussi fondée sur une mauvaise compréhension du déontologisme. Le biologiste
Hauser semble, quant a lui, confondre PADE et principe de non-instrumenta-
lisation. Par ailleurs, et au-dela de ces difficultés, on peut se demander aussi
ce que l’interprétation que propose Baertschi du dilemme du tramway doit en
définitive aux enquétes expérimentales auxquelles il se référe. Le philosophe
construit son interprétation du dilemme autour de la notion d’intention; mais
a-t-on vraiment besoin d’études scientifiques pour se convaincre que I’intention
joue un réle important dans I’évaluation morale d’une action ? D’ailleurs, méme
si Hauser fait référence, dans son analyse du dilemme, a la structure inten-

8 Cf. R. OGIEN, L'influence des croissants chauds sur la bonté humaine et autres
questions de philosophie morale expérimentale, Paris, Grasset, 2011.

7 Le contact physique fait sans doute une différence psychologique, mais pas
morale. Tuer des personnes en les asphyxiant dans des chambres a gaz — sans proximité
physique — n’est pas moralement moins grave que de les tuer en leur tirant une balle
dans la nuque

¥ Cf. F. Cova, Qu'en pensez-vous ? Introduction a la philosophie expérimentale,
Paris, Germina, 2011.



ETHIQUE ET NEUROSCIENCES 99

tionnelle de I’action, c’est surtout sur les travaux de la philosophe Elizabeth
Anscombe® que Baertschi base sa propre théorie. Dés lors, I’auteur n’aurait-il
pas pu, sans grande perte, construire directement son interprétation a la suite
des réflexions de Foot et de Thomson — réflexions qui, méme si elles n’ont pas
de bases empiriques, témoignent d’une remarquable profondeur d’analyse ?

3. Au-dela du personnisme au sens étroit

Le second chapitre de I’ouvrage débute avec une réflexion sur le statut moral
et la responsabilité des individus, comme les psychopathes, qui ne semblent pas
posséder de sens moral. Baertschi revient aussi sur les études scientifiques qui
ont mis a jour que les individus souffrant de déficits émotionnels montraient
aussi souvent des déficiences au niveau du jugement moral — ce qui tendrait &
disqualifier le rationalisme moral.

Le cceur du chapitre est consacré a une discussion portant sur la notion de
«personne». Depuis la modernité, le fait d’étre une personne est ce qui fonde
le statut moral des étres humains et leur confére une dignité. On a tradition-
nellement fait dépendre le statut de personne de la possession de certaines
capacités allant au-deld de la sensibilité: la conscience de soi, la rationalité,
I’autonomie. Or, cette définition de la personne est problématique et depuis
longtemps contestée, car elle semble conduire «a rejeter dans une zone d’ombre
toute une frange de I’humanité» (p. 126-127).

Partant de ce constat, Baertschi propose de sortir d’une conception trop
étroite de la personne en retravaillant le concept d’autonomie. L’auteur prend
pour point de départ une définition exigeante de ce concept: 1’autonomie
est «cet ensemble de capacités de la personne qui lui permettent de décider
elle-méme et librement de ses actions, d’élaborer par la sa propre conception
de la vie bonne et de ce qu’elle est; ce faisant, elle se construit une identité dont
elle est responsable, identité qu’elle peut modifier.» (p. 142)

Certains individus, comme les patients atteints de la maladie d’ Alzheimer,
ne possédent plus la capacité d’autonomie telle qu’elle est définie ci-dessus.
Nous n’avons toutefois pas de doute, remarque Baertschi, sur leur statut de
personne. Pour réconcilier nos théories avec nos intuitions, il faut donc
concevoir I’autonomie d’une autre fagon.

S’appuyant notamment sur les travaux d’Agnieszka Jaworska, I’auteur
défend une conception de I’autonomie comme capacité a valoriser. Que faut-il
comprendre par 1a ? En 1993, dans Life’s Dominion'’, le philosophe Ronald
Dworkin a élaboré une distinction importante entre les intéréts d’expérience
et les intéréts critiques. «Les premiers, écrit Baertschi, concernent nos états
subjectifs: nous avons un intérét a éprouver du plaisir, a étre satisfaits ou a

9 E. ANSCOMBE, L intention, Paris, Gallimard, 2002.
' R. DWORKIN, Lifes Dominion, New York, Vintage Books Edition, 1994.



100 NATHALIE MAILLARD

ne pas souffrir. Les seconds concernent les biens auxquels nous aspirons,
indépendamment de 1’expérience de les avoir. Ainsi, étre un bon enseignant,
assurer I’harmonie de sa famille sont des intéréts critiques, méme si leur
poursuite ou leur acquisition est pénible.» (p. 143) Pour Dworkin, les patients
Alzheimer n’ont plus d’intéréts critiques car ils ont perdu la signification de
leur vie comme formant un tout. Selon Jaworska cependant, le fait de pouvoir
se rapporter ou non a sa vie dans sa totalité n’est pas nécessaire pour avoir des
intéréts critiques. Il suffit pour cela d’avoir des convictions sur ce qu’il est bon
d’avoir.

La position de Jaworska est corroborée par des données provenant de la
neurologie du cerveau. Les pertes neuronales qui caractérisent la maladie
d’Alzheimer, rapporte Baertschi, affectent la capacité a concevoir sa vie
comme un tout mais pas la capacité a valoriser. On peut donc étre autonome au
sens d’agir selon ses propres valeurs sans nécessairement se souvenir de soi.

La réflexion sur le personnisme en lien avec le statut des patients Alzheimer
montre bien comment les neurosciences peuvent venir apporter des éléments
importants & des débats philosophiques, en nous permettant notamment
d’affiner la définition de certaines notions. La proposition de Baertschi de
substituer a la conception exigeante de ’autonomie la «simple» capaciteé a
valoriser comme critére déterminant pour le statut de personne pose toutefois
différentes questions. En premier lieu, dans les définitions que donne 1’auteur
de cette capacité, on ne voit pas tres bien en quoi, hormis le facteur temporel
— la capacité a se souvenir de soi et a considérer sa vie dans sa totalité — cette
conception de I’autonomie serait moins exigeante que la conception tradition-
nelle. Qu’on en juge par ces deux extraits:

On voit par la que Jaworska n’entend pas par «valeur» n’importe quel bien. [...]
[Ulne valeur, c’est un bien que I’on reconnait par réflexion comme approprié a la
personne que 1’on est, dont la possession nous réjouit parce que nous y rencontrons
ce qui est conforme a la personne que nous sommes et voulons étre (p. 146).

[Clette capacité [a valoriser] implique non pas la simple possession d’un désir, mais
le souci du désir que 1’on éprouve, c’est-a-dire une inquiétude morale pour 1’étre que
’on est, dans le moment présent au moins. (p. 150)

Il parait assez évident que les jeunes enfants ainsi qu’un certain nombre de
personnes souffrant de démence ne possedent pas cette capacité a valoriser, qui
requiert notamment un rapport réflexif & soi-méme plutot élaboré.

Par ailleurs, méme si I’adoption de la définition de 1’autonomie comme
capacité a valoriser permet d’accorder un statut moral a un plus grand nombre
d’étres humains, cette stratégie ne fait que repousser un peu plus loin les
problémes posés par le personnisme au sens étroit. Comme le répéte Baertschi
lui-méme, la capacité de valorisation n’est sans doute présente chez les patients
Alzheimer qu’au stade précoce de leur maladie. Que devons-nous penser alors
du statut moral de ces patients aux stades ultérieurs de développement de leur
affection ? Faut-il considérer que ces patients ne sont plus des personnes mais



ETHIQUE ET NEUROSCIENCES 101

simplement des étres sensibles ? Dans les débats portant sur la redéfinition du
concept de personne, I’apport des neurosciences est finalement limité. Ce sont
des questions normatives et anthropologiques de plus large portée qui animent
ce débat, comme le montrent les développements récents autour de la notion de
vulnérabilité. Dans une entreprise qui releve de I’anthropologie philosophique,
c’est notamment pour proposer une conception plus réaliste de la personne
— et sortir ainsi des impasses du personnisme au sens étroit, que la notion de
vulnérabilité a été élaborée .

Conclusion

L’ouvrage de Baertschi montre incontestablement que les données issues
des neurosciences peuvent apporter des éléments pertinents pour la réflexion
philosophique. Sur différentes questions, 1’auteur met bien en évidence
comment cette nouvelle source de connaissances fait bouger les lignes de
nos conceptions morales et nous oblige a nous poser des nouvelles questions,
ou a nous les poser différemment. Mais I’ouvrage montre aussi trés bien,
volontairement ou non, les limites de I'utilisation des données scientifiques.
Les allers-retours opérés par 1’auteur, entre données empiriques et réflexion
normative, sont aussi la preuve que si la philosophie peut s’enrichir des décou-
vertes neuroscientifiques, I’impact de ces découvertes et leurs significations
pour notre compréhension de la dimension morale de la vie humaine a besoin
d’un éclairage philosophique.

'" La bibliographie est immense. Je ne mentionnerai que quelques ouvrages:
J.TronTO, Un monde vulnérable. Pour une politique du care, Paris, La Découverte,
2009 ; M. NussBauM. Frontiers of Justice. Disability, Nationality, Species Membership,
Cambridge Mass./London, The Belknap Press of Harvard University Press, 2006;
R.S. Dmron, «Respect and Care: Toward Moral Integration», Canadian Journal
of Philosophy, 1992, 22, p. 105-131; J.-L. GENARD, «Le respect sous I’horizon de la
responsabilitéy», in: N. ZAccai-REYNERS (éd.), Questions de respect. Enquéte sur les
figures contemporaines du respect, Bruxelles, Editions de 1I’Université de Bruxelles,
2008, p. 21-40.



	Étude critique : éthique et neurosciences : à propos du livre de Bernard Baertschi, L'éthique à l'écoute des neurosciences

