Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 1

Artikel: L'esprit et les esprits : la question terminologique en Asie et ses
implications pour une théologie du Saint-Esprit

Autor: Kim, Kirsteen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 67-87

L’ESPRIT ET LES ESPRITS

La question terminologique en Asie et
ses implications pour une théologie du Saint-Esprit!

KIRSTEEN KiM

Reésume

La question de la traduction des termes théologiques est récurrente,
particulierement dans les situations de mission ou d’évangélisation. Dans cet
article, Kirsteen Kim montre comment le mot «Esprity a été traduit dans le
contexte coréen, des les premiers efforts missionnaires, et comment le choix de
tel ou tel terme a, en retour, dans une culture marquée par ['animisme et par
un foisonnement d’«esprits», influé sur la maniére de concevoir le Saint-Esprit
dans divers mouvements théologiques et ecclésiastiques (Plein Evangile,
minjung notamment). Plusieurs implications pour la théologie occidentale
sont mises en évidence en conclusion.

La pneumatologie peut étre étudiée a partir de nombreuses religions, philo-
sophies et cultures différentes, qui font recours a des concepts similaires aux
termes bibliques de ruah, en hébreu, et pneuma, en grec. En cela, la pneumato-
logie n’est pas différente de la théologie, ¢tant donné qu’on retrouve le théisme
dans de nombreux systémes de pensée et de croyance. Il en va autrement en
ce qui concerne la christologie. Le Christ fait partie des aspects plus spéci-
fiques au christianisme, et ce mot est en général translittéré plutdt que traduit,
alors que le mot preuma — comme theos — est rendu par un terme de la langue
vernaculaire. La plupart des langues ont un vocable ou, souvent plusieurs,
disponibles pour traduire ruah et pneuma. La traduction de ces deux mots peut
avoir une connotation religieuse — comme c’est le cas pour les mots «amey,
«esprit» et «force de vie» — ainsi que des connotations non religieuses — comme
«air, «vent», «soufflen et «puissance», et le christianisme n’a de monopole

! Traduit par Christophe Chalamet en collaboration avec Mariel Mazzocco. Une
version abrégée du présent article a été présentée, en tant que conférence pléniére, lors
d’un colloque intitulé Preumatology and Contextual Theology (Université de Genéve,
24-25 mars 2014), organisé par Christophe Chalamet et Xavier Gravend-Tirole dans le
cadre de I’Institut romand de systématique et d’éthique (IRSE).



68 KIRSTEEN KIM

sur aucun de ces mots. Dans son contexte linguistique d’origine, chaque terme
s’insére dans un champ sémantique similaire mais pas identique. Pour prendre
un exemple, le mot «spirit», en anglais, a un sens large qui inclut la plupart
des sens des mots ruah, pneuma et des termes qui en dérivent. Parmi ces sens,
on peut mentionner la vie et la vitalité¢ (Gn 6,17, Es 42,5, Jb 33,4, Ez 37),
I’inspiration (Ex 35-30-35), la puissance et la force (Dt 34,9-12; Jg 14,6-19 et
15,14-15), la fonction de guide et I’autorité (1 S 16,13), la prophétie (Mi 3,5-8;
Ne 9,30), I’ame et 1’esprit de 1’étre humain (Lc 1,80; 2,40; 23,46), les esprits
malins (1 S 16,13-14), les fantémes (1 S 28,8), les anges (He 1,14) et méme
1’alcool (cf. Ac 2,15). Mais c’est aller trop loin que d’inclure dans cette liste le
«vent» qui planait sur les eaux (Gn 1,2)2.

La question de la terminologie accompagne forcément la mission
chrétienne. Elle a a voir, le plus souvent, avec les décisions qui s’imposent
en matiere de traduction du mot «Dieu» ou theos dans une autre langue. On
n’a pas prété autant d’attention a une autre question terminologique qui se
pose aux traducteurs de la Bible, de la liturgie et des écrits chrétien : comment
traduire ’expression «Saint-Esprit» et les mots qui lui sont apparentés ? Le
mot grec pneuma était en gros considéré comme synonyme du mot hébreu
ruah par les traducteurs de la LXX, et, de nos jours, on le traduit le plus
souvent en théologie par «esprit». Toutefois, avec la croissance du penteco-
tisme et de mouvements centrés sur I’Esprit a I’échelle mondiale, la question
terminologique redevient importante et fera I’objet de mon attention dans ce
qui suit.

La question terminologique en matiére de pneumatologie montre qu’aucune
théologie ne plane au-dessus de son contexte, que toute théologie est contex-
tuelle au sens ou elle est formée et modifiée selon la langue, la société et la
philosophie dans laquelle elle est élaborée. A partir de I’exemple de la question
terminologique telle qu’elle se pose en Corée et pour les pneumatologies qui
dérivent de ce pays, j’espere poser des questions décisives pour une théologie
occidentale du Saint-Esprit en lien avec une réflexion biblique, religieuse et
philosophique. L’ Asie est le lieu d’origine de la plupart des cultures et des
religions les plus anciennes de notre planéte, y compris le christianisme,
bien sir, qui vit le jour en Asie de I’Ouest. Il n’y a pas qu’une seule question
terminologique concernant 1’Esprit en Asie, il y en a de nombreuses, selon la
civilisation ou la région linguistique que 1’on étudie. Dans ce qui suit, je me
concentrerai sur la Corée et sur le protestantisme dans ce pays?>.

* Ainsi quelques traductions récentes, comme la New Revised Standard Version
(traduction anglaise de la Bible), emploient plutot «vent».

3 En ce qui concerne I'Inde, ¢f. K. Kim, Mission in the Spirit: The Holy Spirit in
Indian Christian Theologies, Delhi, ISPCK, 2003 ; Ip., The Holy Spirit in the World: A
Global Conversation, Maryknoll, Orbis, 2007, p. 67-102.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 69

La question terminologique en pneumatologie — I’exemple de la Corée

La langue coréenne ne fait pas partie d’une famille linguistique qui serait
commune a ses voisins. Le vocabulaire coréen, au départ, était indigene.
Cependant, suite a une influence politique et littéraire de longue durée, environ
60% du lexique en vint a étre emprunté au chinois et peut étre représenté
par des caracteres chinois, méme si la prononciation, voire parfois le sens et
’'usage different. On retrouve ces mots sino-coréens avant tout dans les couches
cultivées, alors que les termes coréens dominent les conversations de tous les
jours et les activités quotidiennes *.

Le christianisme coréen a émergé avec un groupe d’intellectuels confu-
céens de la fin du XVIII¢siécle qui eurent accés a des textes chrétiens et qui
rencontrérent des missionnaires occidentaux a Pékin’®. Sous I’influence de
Matteo Ricci (1562-1610) notamment, les premiers catholiques coréens, au
XVIII¢ siecle, utilisérent le mot chinois sin (shen en chinois) pour dire «esprit»
et Seongsin (Shengshen en chinois) pour «Saint-Esprit» . Etant donné qu’il
n’est pas nécessaire de spécifier le singulier ou le pluriel mais aussi qu’il n’y a
pas de majuscules dans les langues d’Asie orientale, sin pouvait signifier tant
Dieu que les dieux ou les esprits en général. L’idée de puissances divines et
surnaturelles faisait partie de la théorie taoiste des €énergies ou chi (gi, gi ou
ch’i en chinois), une théorie qui est a la base de toute la pensée chinoise et
qui fut intégrée par la philosophie confucéenne. Le chi est la force de vie, les
forces vitales ou le rythme de la vie. On associait sin aux traditions populaires
polythéistes et animistes qui furent condamnées comme autant de supersti-
tions et de croyances occultes par les élites bouddhistes, confucéennes et les
missionnaires venus d’Europe’.

Le protestantisme est arrivé en Corée au XIX¢ siécle, un siécle aprés le
catholicisme. Il fut introduit en Corée par des Coréens de Mandchourie, qui
avaient rencontré 1a-bas le missionnaire €cossais John Ross (1842-1915) et qui
I’avaient aidé a traduire la Bible en coréen, mais aussi par d’autres Coréens
qui avaient rencontré des missionnaires au Japon. Les décisions en matiére de
traduction des mots ruah et pneuma furent en partie déterminées par le choix
du terme pour traduire le mot «Dieu». James Legge, le premier professeur de

* H.-M. SonN, The Korean Language, Cambridge, Cambridge University Press,
1999, p. 12-13.

5 Cf. C.-S. Yu (éd.), The Founding of Catholic Tradition in Korea, Mississauga,
Ontario, Korea and Related Studies Press, 1996; S. Kim, K. Kim, 4 History of Korean
Christianity, Cambridge, Cambridge University Press, 2014,

¢ Seong, le mot choisi pour indiquer «saint», était employé pour indiquer le sage,
I’individu idéal ou parfait dans la tradition confucéenne.

7 D. LancasHIRE, P. Hu K.-C., «Translators’ Introduction», in: M. Ricci, The True
Meaning of the Lord of Heaven (T’ien-chu Shih-i), trad. par D. Lancashire & P. H. K.,
éd. par E. Malatesta, St Louis, Institute of Jesuit Sources, 1985, p. 34-38.



70 KIRSTEEN KIM

chinois a I’Université¢ d’Oxford, était convaincu comme Matteo Ricci que les
premiers confucéens avaient eu une foi monothéiste primitive qui avait ensuite
¢té corrompue. Selon lui, le mot Sangje (Shangdi en chinois) était la meilleure
option, d’autres étaient de 1’avis, en lien avec le soi-disant développement du
sens du mot elohim dans la religion hébraique, que sin était la meilleure option,
qu’elle pouvait recevoir un sens monothéiste®. Sin était le mot qui avait été
retenu au Japon, ou on le pronongait Kami, et cela eut une influence sur les
débats en Corée. L'usage du mot Sin pour «Dieu» nécessitait 1’'usage d’un
autre mot pour I’Esprit, et on opta pour Ryeong (Ling en chinois). Ryeong peut
signifier «esprit», avec le sens de «clair», «brillant» ou «intelligent»®. Les
Coréens de Mandchourie décidérent, dés 1883, d’utiliser le mot Seongryeong
au lieu de Seongsin, qui était commun dans cette région de Chine '°. Mais les
personnes impliquées dans la traduction en Corée, apres avoir rejeté le mot Sin
pour dire «Dieu», opterent pour Seongsin a partir de 1893. Ce n’est que vers
1904 qu’on en vint finalement a utiliser le mot coréen indigéne Hananim pour
Dieu. Cet usage se maintint jusqu’a la fin des années 1930, ou des traducteurs
revinrent a Seongryeong. Cette deuxieme modification a probablement eu
quelque chose a voir avec I’influence japonaise — la Corée étant occupée par le
Japon en ces années — et elle devint courante .

Néanmoins, ces évolutions en matiere de terminologie n’ont pas été sans
impact sur la théologie. Le terme sin comme celui de ryeong servirent de
cadre pour comprendre I’Esprit parmi les nombreux esprits du monde coréen
complexe des esprits 2. Sin, qui est le nom générique pour un dieu, un esprit,
une déité ou une divinité, est utilisé pour de nombreux dieux et esprits de la
religion coréenne primitive, une religion dont I’existence et la puissance étaient
étroitement li€es aux forces naturelles et a la terre . Jusque vers la fin du XIX¢
siécle, des restes de la religion coréenne traditionnelle, avec ses chamans a elle, se
trouveérent mélés a la théorie taoiste et certaines traditions chinoises apparentées,
comme la géomancie et la divination, avec des croyances populaires du boudd-
hisme mahayana concernant le ciel et ’enfer ainsi qu’avec son enseignement
au sujet de la prospérité, les systémes confucéens de hiérarchie . Ces divers

8 S. Oak, The Making of Korean Christianity: Protestant Encounters with Korean
Religions, 1876-1915, Waco, Baylor University Press, 2013, p. 40-46; K. S. LATOURETTE,
A History of Christian Missions in China, Londres, SPCK, 1929, p. 432-433.

® LancasHIRE & Hu, «Translators’ Introduction», p. 36-37.

19 Oaxk, op. cit., p. 55.

" Ibid., p. 36 n. 5, et p. 55.

12 Pour un répertoire des noms des dieux, esprits et démons du panthéon de la religion
traditionnelle coréenne, cf. J. H. Gravson, Korea. A Religious History, Londres-New
York, Routledge-Curzon, 2002, p. 221-225; H.-K. Kim HoGARTH, Korean Shamanism
and Cultural Nationalism, Seoul, Jimoondang, 1999, p. 121-149.

13 GRAYSON, op. cit., p. 19-21.

14 C.-S. Yu & R. Guisso (éds), Shamanism: The Spirit World of Korea, Berkeley,
CA, Asian Humanities Press, 1988 ; HOGARTH, op. cit., p. 279-329 ; GRAYSON, op. cit.,
p. 216-229; D. BAKER, Korean Spirituality, Honolulu, University of Hawaii Press, 2008,
p. 18-29.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 71

¢léments furent placés ensemble et organisés en une religion populaire par
des missionnaires occidentaux et d’autres personnes'. La religion populaire
coréenne est animiste et chamanique '%. Les esprits des morts sont présents dans
ce monde spirituel. La plupart d’entre eux sont en paix, mais les esprits des
héros du passé et les fantomes de ceux qui sont morts prématurément ou tragi-
quement peuvent encore étre actifs dans les affaires humaines. Ces ancétres
ressentaient du han (une frustration, du ressentiment ou un sentiment refoulé)
qui n’a pas disparu et qui peut causer de sérieux problémes pour les vivants,
surtout pour les plus faibles'’, mais les chamans pourraient exploiter la force
des héros pour les surmonter. Il y a aussi d’autres dieux, li€s aux traditions
mythiques et religieuses, qui sont parfois intégrés dans le panthéon coréen. Ce
monde enchanté est tout sauf prévisible.

Les premiers missionnaires protestants réalisérent que sin n’était pas
compris premierement comme Cheonsin, I’Esprit céleste, ou Sansin, le dieu de
la montagne, ou quelque autre dieu, mais principalement comme guisin, c’est-
a-dire «fantdmes», «démonsy, «diables», esprits malins ou malveillants '®. En
d’autres termes, Seongsin était connoté un peu a la maniére du «Holy Ghost»
de I’anglais du XX siécle. Dans la premiere Bible en coréen traduite par les
protestants en 1911, le mot guisin était utilis€ a la fois pour les démons et les
esprits malins ou malveillants, bien que les deux soient désignés par des termes
différents en grec, et aussi qu’il y ait de nombreux autres termes pour signifier
divers esprits en coréen. Ce choix fut maintenu dans la Revised Version de 1961
et 1983 ", Cette incapacité de respecter la diversité du monde spirituel («spirit-
world») est le signe de la démonisation de la religion primitive coréenne lors
de la premiére mission chrétienne (comme cela avait déja été fait par les boudd-
histes et les confucéens), méme si plus tard certains missionnaires nuancérent
leur compréhension a la lumiere de leur expérience en Corée. Plutot que de
nier complétement la réalité du monde spirituel («spirit-world»), les protestants
avaient tendance a précher que I’Esprit-Saint domine les autres esprits dont les
Coréens pensaient qu’ils subissaient les effets; on brila des objets fétiches,
on pratiqua des exorcismes, et on mit en avant la médecine occidentale pour
vaincre les esprits malins %°.

Bien qu’on puisse utiliser le mot guisin pour parler des esprits ancestraux,
diverses formes du mot ryeong sont plus fréquentes pour désigner les divers

15 Qak, op. cit., p. 155-172.

1 BAKER, op. cit., p. 19-29.

I” Concernant cette notion de han, cf. J. H. Leg, The Explorations of the Inner
Wounds — Han, Atlanta, Scholars Press, 1994; A. S. PArk, The Wounded Heart of God:
The Asian Concept of Han and the Christian Concept of Sin, Nashville, Abingdon, 1993.

8 Qak, op. cit., p. 56.

19 Sauf indication contraire, les références bibliques sont tirées de la Revised
Version.

0 0ak, op. cit., p. 141-187.



72 KIRSTEEN KIM

types d’esprits défunts?'. Le passage de Seongsin a Seongryeong associa donc
I’Esprit-Saint davantage avec le monde des ancétres et des ames qu’avec les
dieux et les esprits qui habitent le monde naturel. Les chrétiens associaient
également ryeong avec I’ame, parce que tant les catholiques que les protestants,
suivant I’usage chinois, utilisaient le mot yeonghon pour dire 1’dme humaine
dans les hymnes et la liturgie. C’est le terme qui est utilisé dans la Revised
Version, quand Jésus sur la croix «rend son esprit» (Mt 27,50). Et donc ryeong
a plus de chances que sin d’étre connoté positivement.

La conviction que le Seongryeong domine tous les autres esprits trouva
une confirmation dans le Réveil a Pyongyang en 1907. Ce Réveil fut une
«Pentecéte coréennex : I’Esprit-Saint vint comme un vent puissant, produisant
repentance, conversion et vraie foi?2. Dans le contexte historique de I’annexion
Japonaise de la Corée, ce Réveil était en méme temps un mouvement activiste
ou une Eglise coréenne se percut elle-méme comme étant un moyen de salut
dans un pays dont I’Etat avait été confisqué®. Ce Réveil fut le signal que le
christianisme coréen était indigéne, mais aussi qu’un nouvel age était en train
de poindre. La théologie dispensionnaliste, importée par les missionnaires
occidentaux, s’en trouva renforcée. Cette théologie, selon laquelle il y a divers
ages ou €tapes successives dans la révélation divine, résonnait, car il y avait
un type d’attente millénariste (c’est-a-dire centrée sur le retour du Christ et la
période qui précede ce retour) en Corée, comme on peut le voir dans certaines
prophéties de moines bouddhistes concernant la venue du Mireuk (Maitreya),
ou le futur Buddha, et les prédictions dans le livre de prophétie Jeonggam, ou
sont annoncées la chute imminente de la dynastie Yi et I’apparition imminente
d’un sauveur®.

Bien que les traducteurs de la Bible aient le plus souvent choisi des termes
ayant une dimension personnelle pour traduire «esprit», ils avaient aussi a leur
disposition des termes impersonnels pour le sens plus générique de ruah et
pneuma, comme «vent», «souffle» et, par association d’idée, «vie». On avait
déja utilisé le caractere chinois pung (feng en chinois), qui désigne le vent, pour
se référer a I’Esprit-Saint. Cela avait été I’option des chrétiens nestoriens de
Chine du VII® au IX® siécle. Mais, malgré I’expérience de réveil et de I’Esprit en

2 1l y a par exemple jeongryeong (esprit essentiel ; «essential spiritw), malmryeong
(esprit d’un chamane décédé), weonryeong (dme objet de haine) ou agkryeong (ime
mauvaise).

2 W. BLAR, B. HunT, The Korean Pentecost and the Sufferings which Followed,
Edimbourg, Banner of Truth Trust, 1977, p. 71-75.

3 T. S. Leg, Born Again: Evangelicalism in Korea, Honolulu, University of Hawaii
Press, 2010, p. 13-29; K. M. WELLs, New God, New Nation: Protestants and Self-
reconstruction Nationalism in Korea, 1896-1937, Honolulu, University of Hawaii Press,
1990, p. 32-41.

% U.-K. Pak, Millennialism in the Korean Protestant Church, New York, Peter
Lang, 2005, p. 233; C.-B. KiM, «Preaching the Apocalypse in Colonial Korea: The
Protestant Millennialism of Kil Son-ju’» in: R. E. BusweLL Jr., T. S. LEE (éds), Chris-
tianity in Korea, Honolulu, University of Hawaii, 2006, p. 151 et 158.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 73

tant que vent, au deuxieme verset de la premiére version coréenne compléte de
I’Ancien Testament, parue en 1911, I’esprit de Dieu qui plane sur les eaux était
rendu par sin, puis apres la révision des années 1930 par ryeong. Comme ni le
premier ni le second mot n’a la connotation de vent ou souffle, les traducteurs
de la New Korean Standard Version (1993) chercherent a indiquer la diversité
des sens du mot ruach en Gn 1,2 en ajoutant une note qui proposait une autre
traduction de «souffle» (param en coréen). Toutefois méme cette indication fut
rejetée par les théologiens réformés conservateurs, qui y virent une tentative
d’affaiblir la nature divine et la dimension personnelle de 1’Esprit, et par suite
une mise a mal des doctrines de I’inspiration de la Bible?.

Il y a un autre mot qui a été proposé par des théologiens coréens pour
signifier I’Esprit: le mot gi. En coréen contemporain, gi peut signifier vent ou
souffle, mais aussi énergie, humeur, 4me et esprit. On retrouve ce mot, imbriqué
a d’autres, en météorologie, en médecine, en psychologie et en philosophie. Gi,
pourrait-on dire, est une meilleure maniere de traduire le mot «esprit», car il
indique bien mieux les divers sens du mot ruah et son rapport a la vie. En
outre, gi comme symbole du Saint-Esprit conviendra aux chrétiens qui suivent
la définition symbolique nicéenne de I’Esprit «qui est Seigneur et qui donne
la vien. Mais gi n’a ni sens transcendant, ni dimension personnelle, et donc de
nombreux chrétiens sont de 1’avis qu’il ne rend pas adéquatement compte du
sens de I’Esprit de Dieu ou du Saint-Esprit. Il apparait toutefois méme dans
les traductions conservatrices de la Bible, avec le sens de souffle, par exemple
en tant que second caractére utilisé dans le mot qui traduit le «souffle» de
vie (saenggi) que Dieu insuffle dans le premier humain (Gn 2,7) et sur les
ossements desséchés en Ez 37. En Ps 33,6 et Jb 4,9 notamment, «souffle» est
traduit par giun, soit énergie.

Comme le taoisme, le néo-confucianisme, qui a domin¢ la Corée, pensait
que la réalité ultime et supréme tenait ensemble de maniére harmonieuse gi,
la force vitale, avec yi (/i en chinois), c’est-a-dire le «principe», le «schéme»
ou I’«ordre» présent dans toutes choses ou tout événement particulier. Mais
les néo-confucéens avaient tendance a considérer yi comme supérieur a gi et
associaient ce dernier avec le dévoiement et le mal 6. Au XVI¢ siécle, ce fait est
bien connu, un débat divisa les néo-confucéens qui se demandaient si gi et yi
représentaient des forces dualistes ou si I’une était plus forte que 1’autre?’. Mais
au XIX¢s. Choe Je-u (1824-64), connu aussi sous le nom de Su-un, le fondateur
du mouvement paysan du Donghak, puis, ultérieurement, de la religion indigéne
de Cheondogyo, fit de gi la puissance originaire et ultime dans I’'univers 2. Choe

2 Kimm K.-S., «A Theological Examination of the New Korean Standard Version of
the Bible», Shinhak Jinam (2003), p. 205-206.

% §.-J. Ahn, Continuity and Transformation: Religious Synthesis in East Asia, New
York, Peter Lang, 2001, p. 27, 32-34 et 37-44.

27 GRAYSON, op. cit., p. 118-119.

% P. BIERNE, Su-un and His World of Symbols: The Founder of Korea’s First
Indigenous Religion, Farnham, Ashgate, 2009, p. 127.



74 KIRSTEEN KIM

prétendit synthétiser le confucianisme, le bouddhisme et le taoisme, mais sa
pensée était enracinée dans le chamanisme taoiste a la fois par son natura-
lisme et sa théorie de 1’harmonie®. Le mouvement Donghak avait également
une dimension messianique. Choe croyait que le Gi ultime était descendu en
lui afin que son énergie libératrice puisse toucher le reste de la création™. Le
mouvement Donghak conduisit a une rébellion paysanne en 1894, et Cheon-
dogyo fut trés impliquée plus tard dans des activités nationalistes>!. Bien que
le Réveil du Saint-Esprit de 1907 fiit appelé Seongryeong ou Seongshin et non
Gi, il avait en commun avec le mouvement Donghak la conviction qu’un Esprit
ultime pouvait vaincre tous les autres et entrainer une transformation sociale.

Pneumatologies coréennes contemporaines: I’Esprit parmi les esprits

La diversité des termes qui signifient «esprit» en Corée influe sur les
diverses pneumatologies. Ces diverses notions font partie de diverses perspec-
tives croyantes, mais ces dernieres ne sont pas indépendantes d’autres facteurs
sociaux. Dans ce qui suit, j’évoquerai brievement les approches évangé-
lique, pentecdtiste, I’approche de la théologie de la libération, les approches
éco-féministe, inculturationniste et unificationniste, qui ont fait I’objet de
diverses publications de ma part3?,

Dans toute approche contextuelle, il convient de tenir compte des évolu-
tions historiques sur la péninsule coréenne. Apreés la libération de 1’occupation
japonaise, en 1945, la Corée, qui avait été unie pendant 1300 ans, fut tragi-
quement divisée par 1’Union soviétique et les Etats-Unis, et entre 1950 et 1953
cette séparation devint encore plus compléte en raison d’une guerre civile
ou les grandes puissances se mesuraient ’une a I’autre. Les communistes du
Nord chercherent a éliminer toute forme d’expression religieuse, le christia-
nisme se déplaga vers le Sud, ou il cr(it rapidement, dans une «atmosphere
de chaos spirituel»*, parmi les pauvres, ceux qui avaient dii émigrer, ceux
qui vivaient dans des conditions difficiles. Les chrétiens s’impliquérent dans
la reconstruction et 1’industrialisation de la Corée, qui devint au fil des ans
une économie importante®*. Une telle expérience de changement rapide, de

» C.-S. Yu, «Korean Taoism and Shamanism», in: CHAI-SHIN YU, R. Guisso (éds),
op. cit., p. 111-114.

30°S.-J. AuN, op. cit., p. 49-71.

31 GRAYSON, op. cit., p. 198-202.

32 Cf. Kim, The Holy Spirit in the World, op. cit., p. 103-139.

3 1-J. KM, History and Theology of Korean Pentecostalism: Sunbogeum (Pure
Gospel) Pentecostalism, Zoetermeer, Uitgeverij Boekencentrum, 2003, p. 103.

3 K. KM, «Christianity’s Role in the Modernization and Revitalization of Korean
Society in the Twentieth-Century», International Journal of Public Theology 4/2 (2010),
p. 212-236; Kim, Kim, A History of Korean Christianity, op. cit.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 75

pauvreté puis de succés matériel, ainsi que les dualismes du contexte coréen,
tout cela eut un impact sur la pneumatologie coréenne.

La spiritualité coréenne n’est pas panth€iste, elle est avant tout animiste.
Bien que les esprits soient présents dans 1’environnement tout entier, ils sont
nombreux, et le monde spirituel (spirit-world) est trés vari€. Dans la vision du
monde de 1’animisme, il y a non seulement de nombreux esprits, mais ils sont
distincts les uns des autres et vivants.

L’animisme signifie que les esprits, en Corée, ne sont pas confinés a une
sphere religieuse de I’existence; la religion populaire coréenne sert a résoudre
des problemes liés au monde matériel. Les chamanes s’occupent de réalités que
la modernité qualifierait de psychologiques, paranormales, médicales, écono-
miques et politiques. Aujourd’hui, le travail de chamanes, dans le cadre d’une
religiosité qui est avant tout pratiquée et soutenue par des femmes, tourne
principalement autour du cadre domestique et de la vie privée. Mais méme la
réalité du commerce capitaliste n’est pas un domaine ou 1’esprit serait absent .
Les esprits, dans le monde spirituel coréen, sont associés a des relations de
pouvoir. Il y a une hiérarchie entre eux ¢ et une sorte de dualisme, au sens ou
il y a une bataille constante en vue de la suprématie spirituelle. Voila I’arriére-
fond pluriel, concernant les esprits, que 1’on voit reflété dans la pneumatologie
chrétienne telle qu’elle s’est développée dans la moitié sud de la péninsule
coréenne, dont nous devons fournir quelques exemples.

Han Kyung-chik (1902-2000), le fondateur de I’Eglise Youngnak Church a
Séoul, qui fut la premiére «méga-church» de Corée, devint la personne la plus
respectée du protestantisme coréen, et on peut dire que sa pneumatologie refléte
une grande partie du protestantisme coréen’’. Han quitta la Corée du Nord
aprés la séparation de la péninsule imposée en 1945, son Eglise fut constituée
de réfugiés, comme lui originaires de la région qui avait été au centre du Réveil
de 1907 et ou était né un christianisme indigene. Prolongeant la tradition
protestante coréenne, Han Kyung-chik parlait du Saint Esprit comme du
Seongryeong et, fidele au Réveil de 1907, il liait I’Esprit de la Pentecdte a la vie
de I’Eglise plutot qu’a la création ou a une autre phase antérieure de I’histoire
du salut, méme s’il espérait une re-création, dans le présent, par la puissance de
I’Esprit. Han préchait que I’Esprit-Saint est a la fois une présence intérieure et
un agent actif qui change la vie du peuple et du pays. «Principalement», selon
lui, ’Esprit-Saint «habite dans les 4mes des gens»* en tant que Consolateur
ou Conseiller qui les conduit a obéir, a s’abandonner et a se repentir, qui les
purifie et produit en eux les fruits que sont la paix, la joie, I’amour, la tempé-

35 L. KENDALL, Shamans, Nostalgias and the IMF: South Korean Popular Religion
in Motion, Honolulu, University of Hawaii Press, 2009, p. 134 et 142-143.

3% HoGARTH, op. cit., 1999, p. 124.

37 Cf par exemple Y. Cnoi, «Kyung-Chik Han’s Theology of the Holy Spirit»,
in: E.-S. Kim (éd.), Kyung-Chik Han Collection 9: Theses 1, Seoul, Kyung-Chik Han
Collection, 2010, p. 315-364.

% Cuol, art. cit., p. 320.



76 KIRSTEEN KIM

rance, etc.? Cette puissance de réveil dans I’Eglise, toutefois, ne fait pas que
régénérer, elle enflamme chaque membre en vue de I’évangélisation*’. Aux
yeux de Han, le Saint-Esprit et le réveil religieux représentaient la puissance
non violente qui un jour vaincrait le communisme et d’autres puissances
spirituelles. Cette puissance donnerait la victoire face a I’ennemi tant pour
I’Eglise que la nation*'. Cela arriverait grice a la croissance numérique de
I’Eglise, a I’éducation et & la maniére d’encourager les fidéles «a vivre et a
servir de maniére juste» “?, & créer une communauté d’amour et de partage* et
a transformer la société tout entiére*. Durant plus de cinq décennies de lutte
en Corée du Sud — il y eut la guerre civile, la pauvreté, I’industrialisation et
de profonds changements de société —, Han conduisit son Eglise, ’orientant
vers un ministere holistique comprenant le culte, la discipline et le soutien
[«self-support»], en lien avec I’évangélisation, le service social, le soutien de
la modernisation et de 1’activité missionnaire, surtout vis-a-vis de la Corée du
Nord. Pour lui ’Esprit était la source de la bénédiction visible dans la crois-
sance de la communauté, dans la démocratisation, la sécurité et la prospérité
croissantes de la Corée du Sud malgré tous les obstacles *.

On trouve une pneumatologie revivaliste et activiste au ceeur de la théologie
de «L’Evangile Intégral» (Sunbogeum) de Cho Yong-gi (1936-), connu aussi
sous le nom de Paul ou David Cho. Cette théologie est I’'un des meilleurs
exemples de la théologie pentecotiste coréenne ; son influence au niveau inter-
national est grande“. Le ministére de Cho commenga dans une paroisse en
piteux état, suite a la Guerre de Corée. Il fut influencé avant tout par le Réveil
auquel fut associé¢ Lee Yong-do vers 1928-33 ainsi que par d’autres mouve-
ments indigénes, qui remontent aux années troublées jusqu’a la fin des années
1950. Lee abandonna 1’approche politique pour ne se fier qu’a la priere, a
I’expérience mystique et a I’espérance millénariste en vue du salut du peuple et
de la nation*”. Son principal message tournait autour du «quintuple Evangiley,

3 K.-C. HaN, May the Words of My Mouth, Seoul, Youngnak Church, 2002,
p.323-330 (sermon de 1969).

9 K.-C. HaN, «The Source of Ability», in: E.-S. Kim (éd), Kyung-Chik Han
Collection 4: Sermons 1, Seoul, Kyung-Chik Han Collection, 2010, p. 311-321 (sermon
de 1970); Han, op. cit., p. 323-330 (sermon de 1969).

41 HaN, op. cit., p. 196-212 (sermon de 1966).

# K.-C. Han, «Another Counsel», in: E.-S. Kim (éd.), op. cit., 2010, p. 333-346
(sermon de 1967), p. 340.

# K.-C. HaN, ‘Be Filled with the Spirit’, in: E. Kim (éd.), op. cit., 358-371 (Sermon
de 1968).

4 Han, «The Source of Ability».

# K.-C. HaN, Just Three More Years to Live, Seoul, Rev. Kyung-Chik Han Memorial
Foundation, 2005, p. 178 et 180.

“ Cf. par ex. W. Ma, W. W. Menzies, H.-S. Bag, David Yonggi Cho: A Close Look
at His Theology and Ministry, Seoul, Hansei University Press, 2004.

7 Y.-H. Leg, The Holy Spirit Movement in Korea: Its Historical and Theological
Development, Oxford, Regnum, 2009, p. 48-58.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 77

qui prolongeait les «quatre doctrines cardinales» des Assemblées de Dieu*® en
ajoutant un élément important: «I’Evangile de la bénédiction». Il précisa cet
¢lément dans son enseignement sur la «triple bénédiction», fondée sur 3 Jn 2.
Selon Cho, ce verset promet le «bien-étre spirituel», le «bien-étre général» (y
compris la prospérité matérielle) et la «santé corporelle» *°. Cho insistait sur le
fait que I’Evangile offrait aussi une bénédiction matérielle et, dans la mesure
ou la Corée du Sud devenait un pays prospere, son évangile de la survie se
développa en un évangile du succes.

La pensée de Cho fut condamnée par des gens de 1’extérieur qui y voyaient
une «théologie de la prospéritén», et il ne fait pas de doute, en effet, qu’elle
fut influencée par des évangélistes pentecdtistes d’Amérique du Nord comme
par la «pensée positive», mais le refus par Cho de séparer le monde spirituel
du monde matériel était étroitement lié a ses présupposés pneumatologiques
animistes typiques de la Corée. Selon Cho, le champ du Saint-Esprit repré-
sente la «quatriéme dimension», une idée proche de la spiritualisation, dans le
taoisme, du monde matériel.

Dans ce monde de réves et de visions, Cho forma ses disciples a «voir par
la foi» ce qu’ils désirent réaliser, en lien avec «le désir du Saint-Esprit», et &
prier pour que cela devienne réalité¢ °, Cho affirmait que son propre ministere
démontrait cette puissance®' — aujourd’hui ’Eglise Yoido du Plein Evangile
a un demi-million de membres qui se retrouvent dans un important réseau de
batiments dans un quartier trés recherché de Séoul, elle a un programme d’évan-
gélisation et d’activité sociales trés important ainsi qu’un empire médiatique.

Bien que Cho ait davantage mis I’accent sur une approche visionnaire et
surnaturelle et sur le succés économique que sur le changement social, I’agenda
pratique de Cho et sa confiance en la puissance de 1’Esprit-Saint en vue du
changement positif et matériel n’étaient pas si différents de la vision de Han
Kyung-chik*?. Malgré ce fait, une seconde accusation fut levée contre lui, a la
fois du sein de la Corée et du dehors: on reprochait a Cho un syncrétisme entre
I’Evangile chrétien et le chamanisme %. 1 est vrai que le ministére de Cho était

“ A savoir la régénération, une seconde expérience du baptéme dans I’Esprit auquel
Cho préférait I’expression «la plénitude de 1’Esprit-Saint» (Seongryeong chungman), la
guérison divine, et le retour de Jésus-Christ.

“ Cf le site internet de la Yoido Full Gospel Church: http://english.fgtv.com/
[derniére consultation le 3 mars 2014].

0 Cuo, The Fourth Dimension: The Key, op. cit., p. 51-73; Cuo, The Fourth
Dimension: More, op. cit., p. 50-57.

U P.Y. CHo, Prayer: The Key to Revival, Milton Keynes, Word Incorporated, 1984,
p. 37-46.

52 Cf. H.J. LEg, «Minjung and Pentecostal Movements in Koreay, in: A. H. ANDERSON,
W. HOLLENWEGER (€éds), Pentecostals After a Century: Global Perspectives on a Movement
in Transition, Sheffield, Sheffield Academic Press, 1999, p. 149 et 157.

53 C.-S. CHuNG, Korea: The Encounter between the Gospel and Neo-Confucian
Culture, Genéve, WCC, 1997, p. 33-35; Ryu T.-S., The Mineral Veins of Korean
Theology (Hanguk sinhak-eui gwangmaek), revised edition (Seoul: Tasan Kulbang,



78 KIRSTEEN KIM

attirant, dans le contexte du chamanisme, qu’il tenait compte des problémes du
monde de ’esprit («spirit-world»). Mais Cho refusait explicitement «le monde
de I’esprit malin» et n’adopta aucun des symboles linguistiques et culturels du
chamanisme **.

Aprés la théologie du Plein Evangile, le deuxiéme mouvement sud-coréen
ayant eu une influence sur I’Occident est la théologie minjung, qui a été
¢laborée durant les dictatures militaires des années 1970 et 1980 au nom
des masses, des pauvres et des opprimés par des intellectuels chrétiens,
dont nombre d’entre eux furent arrétés et emprisonnés en tant qu’éléments
subversifs et partisans de la Corée du Nord**. Suh Nam-dong (1918-1984)
fut un pionnier de la théologie minjung dont I’engagement fut inspiré par la
pensée de Choe Je-u et du mouvement Donghak. Suh, comme beaucoup de
millénaristes, croyait que «le troisieme dge de I’Esprit» était imminent. Mais,
alors que Han et Cho considéraient I’Eglise comme le centre et le conduit
de I’activité de I’Esprit, Suh et d’autres théologiens minjung critiquaient le
Réveil de 1907, qui selon eux avait détourné les chrétiens de tout engagement
politique en vue de chasser I’occupant japonais. Alors que la pneumatologie
revivaliste de Han et de Cho se concentrait sur la puissance transformatrice de
I’Esprit-Saint dans la vie personnelle et ecclésiale et les poussait a soutenir les
initiatives du gouvernement partout dans le pays, Suh, pour sa part, s’opposait
aux gouvernements militaires, qui étaient des facteurs d’oppression selon lui,
et il élabora une «interprétation historique pneumatologique» au lieu de I’inter-
prétation traditionnelle, christologique, de I’histoire, afin de permettre une
«convergence» (hapnyu) entre la tradition minjung coréenne et la «tradition
minjung chrétienne» . Selon Suh, I’avénement du «troisiéme age» dériverait
de I’accroissement graduel de I’activité du Saint-Esprit dans I’histoire en
vue de I’humanisation de cette derniére®’. L’approche de la Bible privilégiée
par Suh était une approche critique, chose inacceptable pour la plupart des
chrétiens coréens, et il faisait un usage explicite des symboles du chamanisme,
en particulier le concept de han. Dans la pensée de Suh, han jouait le rdle du
péché dans la théologie évangélique conservatrice, il est le probléme que Jésus-
Christ, comme le chamane, est venu résoudre. Pour combattre le probléme du

2000), p. 425 ; D. MARTIN, Pentecostalism: The World Their Parish, Oxford, Blackwell,
2002, p. 161; H. Cox, Fire from Heaven: The Rise of Pentecostal Spirituality and the
Reshaping of Religion in the Twenty-first Century, Londres, Cassell, 1996, p. 226.

3% CHo, The Fourth Dimension: The Key, op. cit., p. 46; P. Y. CHo, The Holy Spirit,
My Senior Partner: Understanding the Holy Spirit and His Gifts, Milton Keynes, Word
Publishing, 1989, p. 129-130; cf. A. H. ANpERSON, «The Contextual Theology of David
Yonggi Cho», in: MA, MeNzies & BAg, David Yonggi Cho, op. cit., p. 139-143.

55 Commission on Theological Concerns of the Christian Conference of Asia (éd.),
Minjung Theology: People as the Subjects of History, Londres, Zed Press, 1983.

6 Sun N.-D., «Historical References for a Theology of the Minjungy», in:
Commission on Theological Concerns... (éd.), Minjung Theology, op. cit., p. 177.

57 SuH N.-D., «The Third Age of the Spirity (Seongryeong-eui jesam sidae),
Christian Thought (Gidokkyo-sasang) (1975), p. 39.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 79

han, il en appelait a I’Eglise, qui doit mettre en branle un processus de transfor-
mation sociale en lien avec le minjung et le Saint-Esprit*®.

Bien qu’elles fussent incluses parmi les minjung dont les théologiens
minjung déclaraient se mettre a I’écoute, bien que, en outre, Suh parlat de leur
expérience comme de «han lui-méme»*, les femmes ne faisaient pas partie
des acteurs de la théologie minjung, et les féministes de Corée reprocherent au
mouvement minjung de ne pas prendre au sérieux I’oppression patriarcale®.
Et donc au moment ou lui aussi luttait en faveur des droits de I’étre humain, le
mouvement féministe prétendait retrouver «un sentiment profond, venant des
entrailles» qui dérive de la «spiritualité de nos meéres et arriére-grand-meres»
propre a la tradition populaire, et non en se fondant sur des idéologies «mascu-
lines» ®'. Chung Hyun Kyung, qui devint le visage de la théologie des femmes
coréennes et la chef de file du puissant mouvement éco-féministe de la fin des
années 1980 et du début des années 1990 %, écrivit au sujet de la spiritualité de
sa grand-mére — un bouddhisme populaire empreint de chamanisme®. Bien
que reconnaissante pour sa formation chrétienne, qui lui permit de dépasser sa
peur des esprits, Chung cherchait néanmoins a exprimer une pneumatologie
chrétienne en rapport avec I’exorcisme d’un chamane. Elle invoquait les esprits
des personnes qui souffrent, des individus, des peuples, des parties de la création
qui sont opprimés — de Hagar a Jeanne d’Arc, des victimes de Tienanmen a
I’ Amazonie — et appelait I’Esprit-Saint a les libérer. Chung croyait que par des
processus similaires au hanpuri, «ces esprits libérés du han ont été, dans I’his-
toire de notre peuple, des agents au travers desquels I’Esprit-Saint a exprimé
sa compassion et sa sagesse de vie» ®. Elle reproduisait le ceeur apocalyptique
de la théologie coréenne lorsqu’elle parlait du contraste avec I’esprit de Babel.
Alors que Han, Cho et Suh voyaient en I’Esprit-Saint une réalité qui surplombe
les forces créées, Chung y voyait une réalité¢ parmi de nombreux autres esprits.
Il y avait selon elle un réseau de forces bonnes, mauvaises et neutres, avec une
puissance et une intensité variees.

8 Sun N.-S., «Towards a Theology of Han», in: Commission on Theological
Concerns, Minjung Theology, p. 68; «Historical Referencesy, p. 166.

% Sun, «Towards a Theology of Han», art. cit., p. 58. En ce qui concerne 1’expé-
rience des femmes coréennes, cf. par exemple CHot H. A., Korean Women and God:
Experiencing God in a Multi-religious Colonial Context, Maryknoll, Orbis, 2005.

% Par exemple, CHol, op. cit., p. 4-5, 98 et 103-104.

' Q. C. LeE, In Search of Qur Foremothers’ Spirituality, Seoul, Asian Women’s
Resource Centre for Culture and Theology, 1994.

2 CHUNG H.-K., Struggle to Be the Sun Again: Introducing Asian Women s Theology,
Londres, SCM Press, 1991 ; Ip., «Ecology, Feminism and African and Asian Spirituality:
Towards a Spirituality of Eco-Feminism», in: D. G. HALLMAN (éd.), Ecotheology. Voices
from South and North, Genéve, WCC, 1994, p. 175-178.

8 CHuNG H.-K., «‘Han-pu-ri’: Doing Theology from a Korean Women’s
Perspective», Ecumenical Review 40/1 (1988), p. 27-36.

 ChHung H.-K., «Come, Holy Spirit— Renew the Whole Creation», in : M. KINNAMON
(éd.), Signs of the Spirit (Canberra 1991), Genéve, WCC, 1991, p. 39.



80 KIRSTEEN KIM

La conférence pléniére donnée par Chung Hyun Kyung au nom de I’éco-
féminisme a la septieme Assemblée générale du Conseil cecuménique des
Eglises (COE) a Canberra en 1991 fut condamnée comme étant syncrétiste,
surtout par des théologiens orientaux (orthodoxes) et par des théologiens
coréens, et cela conduisit a une crise au sein du COE, de sorte que méme
lorsque la dixieme Assemblée générale prévoyait de se réunir en Corée en 2013,
le sujet était encore «chaud.» Les raisons de la controverse étaient légitimes,
au niveau philosophique et doctrinal, d’une part, et d’autre part elles avaient
quelque chose a voir avec le lourd héritage d’une histoire de rencontre entre
cultures diverses dans le contexte du colonialisme occidental®. A Canberra, il
devint clair que méme I’usage du mot «esprit» au pluriel posait probléme pour
de nombreux théologiens occidentaux.

Ryu Tong-Shik, né en 1922, I’un des pionniers d’une théologie chrétienne
coréenne inculturée, fut un pasteur méthodiste et un professeur a 1I’Université
Yonsei de Séoul. Ayant étudié le paysage religieux coréen selon le eum-yang,
Ryu proposa qu’il y avait deux modéles différents de réveil ou de «mouvement
du Saint-Esprit» dans I’histoire de la Corée, I’un qui est «maternel», 1’autre
«paternel» %. Par 1a il voulait dire qu’il y a une expression religieuse marquée
d’une part par I’approche chamanique, de 1’autre par une approche confu-
céenne. Aux yeux de Ryu la spiritualité pentecétiste de Cho, et d’autres formes
de revivalisme inspirées par Lee Yong-do, étaient «maternelles»®’, alors que
le mouvement minjung et des mouvements politiques chrétiens plus anciens
(remontant au Réveil de 1907) étaient principalement confucéens et donc
«paternels» *®. Ce terme «paternel» signifiait que la théologie minjung était
un mouvement élitiste qui cherche a changer la société pour le peuple plutot
qu’avec lui. Ryu percevait une rigidité idéologique plus proche de 1’économie
que de la spiritualité et de la dimension humaine propres au pentecotisme. La
grille analytique de Ryu met en évidence une dichotomie religieuse spécifique
qui a des implications pour la question du genre en Corée. La théologie du
Plein Evangile de Cho, qui fut critiquée en raison de ses tendances chama-
niques, €tait plus favorable aux femmes. La conférence de Chung Hyun-Kyung
a Canberra fut condamnée en Corée non seulement pour son contenu théolo-
gique, mais aussi parce que son auteur était «une femme théologienne, [...]
jeune, inconnue» ** Dans son étude de la continuité historique des tendances

6 K. Kim, «Spirit and “Spirits” at the Canberra Assembly of the World Council of
Churches, 1991», Missiology 32/3 (2004), p. 349-365.

% Ryu, op. cit., p. 414-426.

57 Ibid., p. 422-425.

8 Ibid., p. 419-422.

% B.-R. Ro, «Theological Debates in Korea after Canberra», in: Bong RIN Ro,
B.J.NicHoLLs (éds), Beyond Canberra: Evangelical Responses to Contemporary
Ecumenical Issues, Oxford, Regnum Books, 1993, p. 54. Cf. aussi HaN S.-H., Streams
of Korean Theological Thought (Hanguk-sinhak-sasang-eui heureum), Vol. 2 (Seoul:
Presbyterian College and Theological Seminary Press, 1996), p. 497, 513 et 517.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 81

«paternelles» et «maternelles» en pneumatologie coréenne, Ryu suggérait que
toutes deux sont incomplétes, qu’elles ont besoin d’étre reliées 1’une a ’autre
dans une compréhension plus profonde, plus cohérente, du Saint-Esprit ™.

L'une des difficultés de la terminologie pneumatologique présentée
ci-dessus tient au fait que cette terminologie dérive du chinois. Mais Ryu
attira I’attention sur eol, I’esprit coréen, ’esprit du peuple et de la nation. Il y
percevait trois éléments fondamentaux — han, meot et sam — trois mots coréens
qui selon lui ont été utilisés dans la vie et la pensée coréennes tout au long
de I’histoire de la Corée, malgré tous les changements au niveau religieux et
politique’'. Han, qui signifie absolu, excellent, supréme (a ne pas confonde
avec han qui signifie «sentiments refoulés»), joue un role décisif dans I’histoire
religieuse et culturelle de la Corée. Han est a la fois le nom donné au peuple
coréen et au Dieu coréen, Hananim. Ryu considére meot, qui représente les
idéaux et le sens esthétique des Coréens, comme décisif pour comprendre
I’art et la culture du pays. Cela fut exprimé de maniere classique durant I’ére
des «Trois Royaumes» (IV-VII® siecles de notre ére), en particulier dans la
philosophie du VI¢ siecle que 1’on appelle pungryu. Sam, c’est-a-dire la vie,
signifie I’expérience des masses et des mouvements sociaux, y compris les
mouvements religieux, nationalistes et ceux qui visent la libération, qui ont
faconné le caractére et 1’identité coréens . Ruy représentait la vie spirituelle
coréenne avec un diagramme a trois dimensions: le champ religieux (han),
le champ artistique et culturel (meof), le champ social (sam), qui tous trois
émanent de eol .

Selon Ryu, pungryu, qu’il appelle «la vie supréme et parfaite», exprime la
ruah de Yahweh et représente un cadre dialogique pour la théologie coréenne
tout entiére™. Pungryu signifie, littéralement, «vent et courant». Ce mot
évoque ’inspiration spirituelle des penseurs coréens grace a leur retrait créatif
vers ’air frais et les courants purs des magnifiques montagnes ™. L’approche
«religieuse cosmique» de Ryu en théologie articule ensemble la nature, une
vision cosmique de I’histoire et une «religion pneumatique». L'ceuvre de
Ryu est riche et féconde, mais elle n’est pas loin d’identifier I’Esprit de Dieu
avec I’identité coréenne nationale. Bien qu’elle tienne a juste titre compte
des origines indigénes du christianisme coréen, elle néglige le souvenir que
I’Esprit-Saint est également la réalité qui amena les Coréens vers le christia-
nisme, qui n’était pas une réalité indigéne.

La société coréenne a changé d’une maniere profonde jusqu’a la fin du
XX¢siécle, au point de ne presque plus étre reconnaissable. Les questions qui

70

Ryu, op. cit., p. 426.

" Ibid., p. 22-28.

? Ibid., p. 20-22.

B Ibid., p. 28.

4 Ibid., p. 357-358.

5 Ryu, op. cit., p. 419-425.

-~

-



82 KIRSTEEN KIM

animent les théologiens aujourd’hui ont autant & voir avec le confort matériel et
internet qu’avec la pauvreté et les droits de I’homme. Mais il y a une question
qui n’a pas disparu depuis 1945: celle de la division de la Corée. Le Nord reste
une menace constante, un rappel a la fin imminente et un motif d’espérance
et d’engagement. Lors des nombreuses réunions de pri¢re parmi les chrétiens
de Cor¢e, la résolution de ce probleme a travers 1’unification (tongil) des deux
Corées fait I’objet de ferventes prieres de supplication, et pour beaucoup,
I’unification serait le signe le plus manifeste de 1’effusion de 1’Esprit-Saint.
Dans sa théologie trinitaire de I’«entre-vie», par opposition a I’«entre-tuerie»,
Jong Chun Park a envisagé la réunification dans une perspective pneumatolo-
gique, combinant Lv 25 et Ac 2, comme une «Pentecote du jubilé» effectuée
dans la puissance de I’Esprit. Il voyait cette irruption de I’Esprit comme une
analogie de I’explosion d’énergie (sinmyeong) pendant la danse du chaman
au moment de résoudre han. Selon ce paradigme, la réunification représente
un second Réveil coréen, comme celui de 1907 — la réforme spirituelle de la
nation, réforme qui conduit a la justice et a la restauration de la souveraineté
nationale”’. Lors d’un réveil, écrit Park, la grace de Dieu transforme le geste
de ramper en une danse, grace a une explosion d’énergie transformatrice qui
suscite un nouveau rythme pour la vie et le travail .

Chacun des théologiens que j’ai mentionnés a proposé un modeéle d’uni-
fication & partir de la pneumatologie. Chez Han il est question d’un réveil a
I’horizon national, y compris dans le Nord. Chez Cho, il s’agit d’une guérison
nationale et de prospérité. Pour Suh, il s’agit de I’humanisation a venir. Avec
Chung, il est question de la libération par rapport au han. Pour Ryu, il s’agit
de ’harmonisation”. Alors que Han et Cho proposaient des choses en vue de
la chute du communisme, qu’ils percevaient comme la plus dangereuse de
toutes les forces spirituelles, d’autres étaient préts a envisager une accommo-
dation spirituelle. Tous sont d’accord pour dire que la réconciliation ne vient
pas simplement en affirmant un esprit commun, elle vient seulement si 1’on
distingue les esprits agissants et si I’on gére les diverses forces spirituelles
de maniére adéquate. Lee Chongseong, en introduisant Tongcheon, ou une

76 J. C. Park, Crawl with God, Dance in the Spirit! A Creative Formation of Korean
Theology of the Spirit (Nashville, TN: Abingdon Press, 1998), p. 128-135. Park avait
été inspiré par la Déclaration de 1988 du Conseil National des Eglises de Corée qui
décréta que 1995, la cinquantieme année de la libération de la Corée du Japon, serait
une année de jubilé, afin d’exprimer leur «ferme résolution a s’engager a instaurer un
systéme de paix permanent», National Council of Churches in Korea, «Declaration
of the Churches of Korea on National Reunification and Peace», in: S. C. H. KM, P.
KoLrontal, G. HoyLanp (€ds), Peace and Reconciliation. In Search of Shared Identity,
Aldershot, Ashgate, 2008, p. 185-95.

7 J. C. Park, op. cit., p. 44, 137-152 et 164-171.

8 Ibid., p. 166-167.

" K. Kim, «Reconciliation in Korea: Models from Korean Christian Theology:
Humanization, Healing, Harmonization, Hanpuri», Missionalia, South African Missio-
logical Society 35/1 (2008), p. 15-33.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 83

théologie «holiste», afin de tenir compte des nombreuses polarités dans le
contexte coréen, polarités qui sont toutes liées entre elles, a souligné I’impor-
tance de 1’élaboration de la pneumatologie dans le contexte de la réalisation
de la pluralité des esprits au sein des diverses religions, et I’importance de
’expérience de celles et ceux qui vivent dans le troisiéme age de I’Esprit®°.

Comme nous ’avons vu, le contexte de 1’Asie orientale est marqué par
une philosophie taoiste et confucéenne du gi ou chi, la force vitale qui émerge
de I’harmonie du eum et du yang. Jung Young Lee présente le gi/chi comme
un esprit d’harmonie qui peut résoudre certaines dichotomies en pneumato-
logie, étant donné qu’il contient tant ce que le ewm que ce que le yang produit.
D’autres ont suivi le chemin ouvert par Yun. Grace Ji-sun Kim accorde une
attention plus grande a 1’énergie vitale taoiste et au gi/chi comme puissance
féminine qui dépasse le dualisme du corps et de I’esprit. Koo Dong Yun étudie
les origines et le développement historique du terme gi/chi en Asie orientale et
suggére que I’expression «Sainte Energie» (Seonggi) rend peut-étre de maniére
plus adéquate le sens biblique de I’Esprit-Saint®'.

Il apparait nettement que ces théologiens issus de 1’émigration et qui ont
grandi aux Etats-Unis n’ont pas les mémes questions que celles qui animent leurs
collégues qui vivent sur la péninsule coréenne, leur intérét pour les pneumato-
logies coréennes n’est pas primordial. Ce qui les intéresse, c’est surtout 1’étude
et ’expression de leur identité asiatique a travers un dialogue entre leurs propres
traditions et celles qu’ils jugent dominantes aux Etats-Unis®2. En se concentrant
sur gi/chi comme 1’équivalent asiatique de I’Esprit de vie, ces auteurs tendent
a omettre la diversité des pneumatologies en Corée. En réduisant ’esprit a une
seule force vitale, leurs pneumatologies sont plutdt panthéistes, il leur manque le
pluralisme qui caractérise la théologie du Saint-Esprit en Corée. La philosophie
du gi n’est peut-€tre pas totalisante ou moniste, mais elle est néanmoins essentiel-
lement harmonisante, et dés lors elle est susceptible d’étre instrumentalisée par
les tendances impérialistes des pneumatologies de «1’esprit-un» qui ont dominé
I’Occident dans sa quéte d’unification intellectuelle et politique ®.

Implications pour une pneumatologie occidentale

La question terminologique en Corée et le développement subséquent de
la pneumatologie coréenne soulévent d’importantes questions pour les théolo-

8 1,. C.-S., «Introduction to Holistic Theology» (Tongcheoncheok sinhak seoseol),
in: Lee C.-S. et al., Holistic Theology (Tongcheoncheok sinhak), Seoul, Changnohoe
Shinhakdaehakkyo, 2004, p. 44-46.

81 K. D. YuN, The Holy Spirit and Ch’i (Qi): A Chiological Approach to Pneuma-
tology, Eugene, Pickwick, 2012, p. 15.

8 Cf. P. S. Cuung, V. KARKKAINEN, Kim K.-J. (éd.), Asian Contextual Theology
for the Third Millennium. Theology of Minjung in Fourth-Eye Formation, Cambridge,
James Clarke, 2007.

8 Kim, The Holy Spirit in the World, op. cit., p. 150-156.



84 KIRSTEEN KIM

giens occidentaux au sujet des schémes philosophiques qui sont utilisés pour
la pneumatologie, au sujet des dimensions religieuses du mot «esprit» et de
son sens biblique. Le dialogue avec 1’ Asie orientale, particulierement avec la
Corée, pourrait des lors avoir des conséquences importantes pour la théologie
du Saint-Esprit.

Le principal défi représenté par les théologies coréennes du Saint-Esprit
consiste dans le fait que sa pneumatologie dominante est plurielle. Elle est
plurielle surtout parce qu’elle est élaborée dans un paysage religieux traversé
par ’animisme et le chamanisme. La ou d’autres pneumatologies asiatiques
penchent du c6té du panthéisme et du monisme, la pensée coréenne tend plutot
vers le dualisme eum-yang et le pluralisme spirituel ®. Malgré le désir pour
I’unité et les tendances harmonisantes, aucun des théologiens et théologiennes
étudiés ci-dessus ne perd de vue le monde des nombreux esprits qui sert de
matrice a la pneumatologie. Indépendamment des autres termes, et sans qu’il y
ait besoin de distinguer entre 1’'usage d’une premicre lettre capitale ou non, sin
et ryeong peuvent avoir un sens singulier ou pluriel. Dans ce contexte, le mot
«saint» accolé au mot «esprit» ne sert pas seulement a souligner mais aussi et
surtout a distinguer I’Esprit de Dieu des autres esprits.

Le deuxieme défi est le suivant: I’arriére-fond, en pneumatologie
coréenne, des énergies taoistes que recele le eum-yang, mais aussi des
puissances interactives du chamanisme, ont pour résultat que le Saint-Esprit
est compris comme une source d’énergie et de puissance. Cela confére une
dimension dynamique a la pneumatologie coréenne. L’accent est mis sur le
mouvement et I’activité de I’Esprit bien plus que sur sa présence et son étre.
En tant que philosophie de ’esprit qui explique les phénomenes naturels,
gi favorise le dialogue entre la théologie et la science. Etant donné que le
principal texte taoiste (/ Ching) concerne le changement, la philosophie du g/
met en question la vision «occidentale» selon laquelle I’essence de la réalité
ne change pas®. La philosophie taoiste du changement n’est pas sans rapports
avec les théologies du «champ de forces»*, la théologie du Process®’ et les
théologies émergentes *¥. Elle permet d’étudier les rapports de 1’esprit avec la

8 K. Kovama, «“Building the House by Righteousness™: The Ecumenical Horizons
of Minjung Theology», in: J. Y. Let (éd.), An Emerging Theology in World Perspective :
Commentary on Korean Minjung Theology, Mystic, Twenty-third Publications, 1988,
p. 141.

% YuN, The Holy Spirit and Ch’i (Qi), op. cit., p. 128-129.

8 M. WELKER, God the Spirit, trad. J. F. Hoffmeyer, Minneapolis, Fortress, 1994,
p. 239-248.

87 Cf. J. H. BERTHRONG, All Under Heaven: Transforming Paradigms in Confucian-
Christian Dialogue, Albany, State University of New York, 1994, p. 90-101 et 133-164.

8 A. YonG, «Ruach, the Primordial Chaos, and the Breath of Life», in: M. WELKER
(éd.), The Work of the Spirit: Pneumatology and Pentecostalism, Grand Rapids,
Eerdmans, 2006, p. 183-204; P. CrayToN, «The Spirit in Evolution and in Nature»,
in: A.YonG, K. Kim et V.-M. KARKKAINEN, [nterdisciplinary and Religio-Cultural
Discourses, op. cit., p. 187-196.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 85

matiere et de se demander si et comment les concepts d’«esprit» et de «spirituel»
tendent a étre mis en opposition avec celui de «matériel», et comment il serait
possible de réintégrer ces termes. Elle permet enfin de réfléchir a la pneumato-
logie en lien avec la crise énergétique et les ressources naturelles.

Troisiemement, les pneumatologies coréennes ont en commun une forme
optimiste de réveil et une croyance millénariste selon laquelle I’Esprit qui
émerge et qui est actif maintenant conduit, par un nouveau chemin, au salut et a
la vie. Le désaccord intervient lorsqu’il s’agit de voir cette manifestation en lien
principalement avec 1’Eglise ou avec la société tout entiére, mais aussi lorsqu’il
est question de considérer cet événement comme I’irruption de quelque chose
de nouveau ou alors comme quelque chose qui est déja a I’ceuvre, ou depuis
longtemps en «travail», dans I’histoire de la Corée. Néanmoins, ils s’accordent
a penser que ’ceuvre de I’Esprit entraine des bienfaits matériels et sociaux.
Aux prises avec la pauvreté et ’adversite, les Coréens ont nourri une espérance
orientée vers la grace, au-dela des circonstances tragiques qui étaient les
leurs, ils se sont tenus au ggeum, c’est-a-dire au réve ou a la vision d’une vie
meilleure *.

Quatriéme point: malgré les manieres d’associer énergie et matiére, les
théologiens coréens rejettent 1’'usage de termes matériels pour parler de I’ Esprit-
Saint, plutdt que d’utiliser des mots comme «vent», «souffle», «puissance», ils
pensent I’Esprit de maniére personnelle. La création tout entiére est vivante,
habitée d’esprits qui ont diverses personnalités, et 1’Esprit-Saint comporte la
personnalité de Jésus-Christ. Bien plus, I’ceuvre de I’Esprit exige une réponse
personnelle de repentance et de foi.

Cinquiemement, les théologiens coréens mettent en question les lectures
occidentales du Nouveau Testament. En 1888, au moment ou les protestants
occidentaux se demandaient pour la premiére fois en Corée comment nommer
1I’Esprit, Hermann Gunkel envisageait un lien entre le Saint-Esprit biblique et
le fait d’étre possédé par I’esprit (spirit possession). En rappelant que dans
certaines traditions bibliques I’Esprit apparait comme irrationnel, inexplicable
et surnaturel, il mit en question la maniére typiquement protestante, a I’époque,
de voir un lien entre I’Esprit et la moralité, la rationalité et le progrés®. C’est
seulement suite a la montée de la théologie pentecotiste qu’on a commencé
a envisager une pneumatologie des divers esprits comme une formulation
chrétienne authentique et respectable pour notre temps *'.

8 S. C. H. KM, «The Problem of the Poor in Post-War Korean Christianity: Kibock
sinang or minjung theology?» Transformation 24/1 (2007), p. 43-50.

% H. GUNKEL, The Influence of the Holy Spirit: The Popular View of the Apostolic
Age and the Teaching of the Apostle Paul, trad. Roy A. Harrisville et Philip A. Quanbeck
11, Philadelphie, Fortress, 1979 [1888].

%1 Grace notamment aux travaux de J. D. G. Dunn, par exemple: Jesus and the
Spirit: A Study of the Religious and Charismatic Experience of Jesus and the First
Christians as Reflected in the New Testament, Londres, SCM, 1975; ¢f. G. N. STANTON,



86 KIRSTEEN KIM

Sixiémement, dans le schéma de Ryu Tong-Shik, c’est la tradition «mater-
nellex, la spiritualité du eum, qui représente le plus grand défi qui est adressé
a la pneumatologie occidentale. En effet, elle montre comment certaines idées
culturelles profondément enracinées concernant la religion «respectable» sont
en fait liées au genre (gender). Le travail, ces dernieres années, sur le genre
grammatical féminin et ce qui caractérise le Saint-Esprit dans la Bible et dans la
tradition chrétienne est certes souvent bien intentionné vis-a-vis de I’inclusion
des femmes, mais paradoxalement on risque par la de marginaliser encore plus
la pneumatologie et d’encourager sa prise en compte de la spiritualité (plut6t
que sa prise en compte de la théologie). Il faut espérer que cela n’arrivera pas,
surtout parce que 1’'une des caractéristiques du mouvement «maternel» du
Saint-Esprit réside dans le fait qu’elle refuse une approche qui s’oppose aux
autres esprits et qu’elle s’oriente plutot vers la guérison et la réconciliation.

Avec la plus grande prise en compte du christianisme mondial, nous
comprenons mieux qu’il nous faut une palette de termes pour exprimer a
nouveau ruah et pneuma, nous devenons plus sensibles a la complexité des
associations de mots et a ce que tout cela peut apporter a nos manieres de faire
de la théologie. Rien qu’en Corée, il y a une grande richesse de réflexion sur
la pneumatologie®. Et pourtant, I’expression «théologie contextuelle» donne
I’impression que cette maniere d’envisager la théologie est un champ distinct
de la théologie proprement dite. Toutefois, avant de pouvoir entendre les mises
en questions qui nous sont adressées d’au-dela du monde occidental, nous
devons reconnaitre la dimension contextuelle de notre propre maniere de faire
de la théologie.

Il y a quelques années encore, on justifiait I’étude des théologies asiatiques
et non occidentales en arguant du fait que la rencontre de ces pensées
exotiques était potentiellement enrichissante. On percevait cette étude comme
étant facultative, et non un aspect central de I’élaboration théologique. Mais
les profondes évolutions démographiques du christianisme, qui font que
la majorité de chrétiens vit désormais ailleurs qu’en Occident, ainsi que les
forces de certaines formes de christianisme non occidental qui atteint I’Europe
a travers les migrations et la mission — la Corée en est un parfait exemple —,
tout cela a fait évoluer la situation. Le dialogue avec d’autres théologies
contextuelles (non occidentales) est désormais une nécessité ecclésiale, car se
joue ici 'unité de 1’Eglise, et peut-étre existe-t-il aussi d’autres raisons plus
vastes, qui ont trait a ’harmonie sociale. Vivant et travaillant ensemble, le
respect et la réciprocité exigent que nous «nous connaissions les uns les autres

B. W. LoNGENECKER, S. C.Barton (éds), The Holy Spirit and Christian Origins,
Grand Rapids, Eerdmans, 2004. Ce débat est aujourd’hui mené par les pentecotistes
eux-mémes, par exemple a travers la revue Prneuma, éditée par A. Yong.

92 Cf D. J. Apams, Korean Theology in Historical Perspective, Delhi, ISPCK, 2012,
p. vii-viii.



L’ESPRIT ET LES ESPRITS 87

théologiquement» **. Bien plus, si nous n’entrons pas en dialogue avec des
théologies d’autres contextes, I’Europe sera non seulement théologiquement
appauvrie, mais aussi marginalisée vis-a-vis des développements théologiques.
Néanmoins, jusqu’a présent, le fondement théologique qui obligera la théologie
occidentale a prendre en compte de maniére constructive d’autres théologies
contextuelles afin de développer sa propre tradition, ce fondement n’est pas
encore solidement établi. J'al suggéré ailleurs que la pneumatologie est non
seulement un cas intéressant dans I’é¢tude de la théologie contextuelle, mais
aussi que la théologie du Saint-Esprit permet de poser un fondement théolo-
gique en vue de la prise en compte d’autres théologies contextuelles**, dans le
cadre d’un «dialogue global».

% J. MaiT1, «Theological Impotence and the Universality of the Churchy, in: G. H.
ANDERSON, T. F. STRANSKY (€ds), Mission Trends 3. Third World Theologies, New York-
Grand Rapids, Paulist-Eerdmans, 1976, p. 17.

% Kim, The Holy Spirit in the World, op. cit.



	L'esprit et les esprits : la question terminologique en Asie et ses implications pour une théologie du Saint-Esprit

