
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 147 (2015)

Heft: 1

Artikel: Que signifie "philosophie du premier romantisme"?

Autor: Frank, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 147 (2015), P. 1-20

QUE SIGNIFIE
«PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME» ?*

Manfred Frank

Resume

Dans cet article, Manfred Frank montre que la philosophic du premier
romantisme n'est pas une forme d'idealisme mais une critique de l'idea-
lisme tel que le developperent Reinhold et Fichte. Non contents de refuser

que la conscience puisse etre consideree comme un premier principe absolu

parce qu'autosuffisant, ils refutent I'idee meme d'une philosophic deductive

procedant a partir d'un premier principe, defendue sous des formes diverses

par Reinhold et Fichte; ils considerent en effet que la notion meme de premier
principe inconditionne est contradictoire. Ils lui opposent une conception de la

Philosophie comme aspiration infinie, comme quete infinie du savoir.

I.

Une des caracteristiques fondamentales de la modernite philosophique
est la conviction que la philosophie moderne est une forme de pensee dont
le principe est la certitude de la conscience de soi. Inauguree par Descartes,

developpee de fa9on subtile par Leibniz, cette pensee aurait atteint son apogee
avec la philosophie de Kant et de Fichte, apres un intermede empiriste. Chez

Kant et Fichte en effet, la subjectivite devient le principe d'un Systeme deductif
de connaissances qui acquierent leur forme specifique de fondation objective

grace ä leur deduction ä partir du Soi.

Heidegger - et, ä sa suite, de nombreux penseurs neo-structuralistes et
postmodernes - ont voulu voir dans la «prise de pouvoir» de la subjectivite le sommet
de l'oubli de l'etre ou de la differance, caracteristique de la pensee occidentale.

Comme le prejuge courant fait de Fichte le point oü culmine l'histoire de cet

aveuglement et comme, depuis pres de 150 ans, on a 1'habitude de reconstruire
le premier romantisme de Iena ä partir de la dependance dans laquelle il se

trouverait par rapport ä Fichte, il est devenu usuel de classer ce mouvement et

ses chefs de file, Friedrich von Hardenberg et Friedrich Schlegel, sous l'etiquette
de la philosophie de la subjectivite. Dans des aperpus un peu superficiels, on

' Les articles de Manfred Frank et de Jean-Marc Tetaz constituent un tout; ils sont
issus d'une journee d'etudes du Fonds Ricoeur, ä Paris.



2 MANFRED FRANK

parle aussi volontiers du «subjectivisme» ou de 1' «occasionalisme» du premier
romantisme, voire du «caractere arbitraire» des theories romantiques.

C'est un total non-sens Nous pouvons lui tourner le dos sans hesiter. Car

au plus tard depuis que, grace ä la methode qu'ils appellent la «recherche sur les

constellations intellectuelles», Dieter Henrich et ses eleves ont passe en revue de

faqon minutieuse la philosophie des annees 1789 ä 1796 ä Tübingen et ä Iena, et

ont degage des bases documentaires nouvelles, la philosophie du premier romantisme

se presente sous un jour nouveau, et encore inhabituel {cf. Frank, 1998).

A quoi renvoient les dates 1789 et 1796? Iis delimitent un contexte de

reflexion. Son commencement est marque par la parution de deux ouvrages
essentiels: VEssai d'une nouvelle theorie de la faculte de representation
humaine (Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens)

de Reinhold, et la deuxieme edition, fortement remaniee, de la

Doctrine de Spinoza sous forme de lettres ä Monsieur Moise Mendelssohn

(iÜber die Lehre des Spinoza, in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn)
de Jacobi. Les annees 1795/96 sont l'epoque oü voit le jour l'esquisse de

Hölderlin Jugement et Etre (Urtheil und Seyri), oü Novalis acheve ses Etudes

sur Fichte (Fichte-Studien) et oü Schlegel commence ses Annees d'appren-
tissage philosophique (Philosophische Lehrjahre). Entre ces deux dates se

deroulent de longues discussions critiques entre l'heritage theologique de

l'orthodoxie protestante et les etincelles revolutionnaires de Kant ä Tübingen,
tandis qu'ä Iena (et ä Klagenfurt), on debat de Tessai de systematisation de

Kant propose par Reinhold et on commence ä douter de la possibility d'une

philosophie partant d'un principe supreme. Ä l'epoque post-kantienne, cette

derniere est representee par la Philosophie elementaire (Elementarphilosophie)
de Reinhold, ä laquelle se rattachera Fichte, qui d'ailleurs en reprendra meme le

nom (cf. ses Meditations personnelles sur laphilosophie elementaire). Lorsque
Fichte arrive en 1794 ä Iena - devenu entre-temps le successeur de Reinhold -,
salue d'abord «avec enthousiasme» par Hölderlin comme un «titan» (dans une
lettre de Hegel ä Schelling, fin janvier 1795), il crut devoir montrer ce qu'etait
veritablement la philosophie elementaire. II n'etait pas familier des questions
lancinantes que les eleves de Reinhold (dont Friedrich von Hardenberg et

Friedrich Schlegel) avaient posees depuis 1791 sur le sens meme d'une teile

entreprise. Dans ces cercles, on croyait la question reglee. Mais l'arrivee
de Fichte et le fait que beaucoup d'eleves de Reinhold fissent partie de ses

auditeurs relancerent le debat sans qu'on s'y soit attendu. Ainsi Niethammer

- le cousin de Hölderlin, le camarade d'etudes de Novalis en 1790/91 et le

mentor de Friedrich Schlegel lors de son entree dans la constellation intellec-
tuelle de Iena en aoüt 1796 - parla de «l'inutilite (Entbehrlichkeit) d'un unique

principe supreme de tout savoir» (dans une lettre a Herbert, Iena, le 2 juin
1794; in: Niethammer, 1995, p. 86). Franz Paul von Herbert, de Klagenfurt,
le mecene du cercle de Reinhold, l'avait provoque a cette declaration par ses

propres propos:



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME» 3

Des maintenant, je me declare l'ennemi le plus irreconciliable de tous les soi-disant

premiers principes de la philosophie, et [je considere] celui qui en a besom comme
un fou qui lorsqu'il est pris par son paroxysme se met ä deduire et ä faire des syllo-
gismes ä partir de son principe [...]. Quelle perte pour la philosophie ä cause d'une
bete jalousie de la gloire de Kant' Quel est done le premier principe de la Critique
de la raison de Kant [;] si cela ne vous suffit pas, rien ne peut vous aider (Herbert ä

Niethammer, 6 mai 1794, in: Niethammer, 1995, p. 75 sq ; cf. aussi Stamm, 1992).

Von Herbert avait laisse cette lettre ouverte afin que Johann Benjamin
Erhard, la figure intellectuelle dominante du cercle des eleves de Reinhold,
puisse encore ajouer quelque chose. Erhard, que Novalis appelait retrospecti-
vement en fevrier 1797 le seul «veritable ami» de ce groupe (NS IV, p. 202),
souscrit ä la description de la situation faite par Herbert et precise en meme
temps la conviction commune, opposee ä Fichte, qui s'y exprime:

D'un cote, Herbert a tout ä fait raison ä propos du principe un. La philosophie qui
part d'un principe (Grundsatz) et pretend en deduire tout reste pour toujours un tour
de force sophistique [,] en revanche, la philosophie qui s'eleve jusqu'au principe
(Grundsatz) supreme et expose tout le reste en parfaite harmonie avec lui, ne deduit
rien de lui, [cette philosophie] est la vraie (Niethammer, 1995, p. 79).

Dans cette citation, on voit Erhard accomplir dejä le mouvement qui tire motif
de la sterilite d'une philosophie fondee sur un premier principe pour revenir ä

la doctrine kantienne des Idees et ä sa maniere de travailler avec des principes
teleologiques. On trouve une condamnation encore plus ferme sous la plume
d'un autre eleve de Reinhold, le juriste et adversaire liberal de Fichte Paul Johann
Anselm Feuerbach, celui-lä meme qui, plus tard, elucidera vraisemblablement le

crime dont fut victime Kaspar Hauser. Ancien voisin de chambre de Friedrich
Schlegel, le pere du philosophe Ludwig Feuerbach parle en effet de «l'impossi-
bilite d'un premier principe absolu de la philosophie» (Feuerbach, 1795, p. 306).

Cette declaration sur 1'impossibility de fondements philosophiques est

reprise ä son compte par un troisieme eleve de Reinhold, lie ä Novalis par une
cordiale amitie: Friedrich Carl Forberg, qui declenchera en 1798 la «quereile
de l'atheisme» et en sera (avec Fichte) la victime (Forberg, 1797). Quant ä ce

qu'on appelle ä tort les Etudes sur Fichte (Fichte-Studien) de Novalis, elles
etaient tres vraisemblablement - comme le texte de Feuerbach - une contribution

commandee par Niethammer pour son Philosophisches Journal (NS II,
p. 32 sq.), dans lequel Schlegel publiait aussi. Ce nouvel organe philosophique
se comprenait essentiellement comme un forum de discussion sur la justification

ou l'absurdite d'une philosophie deduite d'un principe supreme.
II y a du coup plusieurs raisons qui s'opposent ä considerer le premier

romantisme comme une contribution au projet de ce qu'on appelle une «philosophie

du sujet». Certes, on sait cela seulement depuis les recherches et les

trouvailles d'archives qui furent rendues publiques avec la publication de

Urtheil und Seyn de Hölderlin en 1961 (par les soins de Friedrich Beißner),
de parties des Philosophische Lehrjahre de Friedrich Schlegel (en 1963

et 1971 par les soins d'Ernst Behler) et de la premiere publication critique



4 MANFRED FRANK

complete des Fichte-Studien de Novalis (due aux soins de Joachim Mähl
en 1965). Les critiques contemporains de Hölderlin et de Schlegel - Hegel
en particulier - n'avaient aucune idee de ces textes et de la correspondance
qui les explique. Une fois encore, ce fut l'ecole de Dieter Henrich qui fut la

premiere ä reconnaitre 1'importance de ces trouvailles et de ces editions. Car
si la subjectivite etait effectivement un theme eminent du premier romantisme,
eile 1'etait parce que, en echo ä la critique de l'idee d'un premier principe absolu,
il s'etait forme parmi les eleves de Fichte des convictions qui contestaient ä la
subjectivite le rang d'un absolu. La subjectivite devait au contraire etre saisie

comme un phenomene second qui ne devient accessible ä soi-meme que grace ä

un presuppose echappant k son propre pouvoir. Le caractere indisponible de ce

presuppose devait toutefois etre elucide ä partir de la structure de la subjectivite.
Avec cette intuition, la reflexion romantique prend brusquement conge d'un type
de speculation que l'histoire des idees associe aux noms de Fichte, Schelling et

Hegel et que Ton reunit usuellement k l'enseigne de Fidealisme allemand.
En opposition ä la communis opinio, je propose done de distinguer de

faqon precise entre Fidealisme et le premier romantisme. Je qualifie d'idea-
liste la conviction - que Hegel surtout a rendue contraignante - selon laquelle
la conscience serait un phenomene qui se suffit ä soi-meme et qui parvient ä

rendre comprehensibles ä partir de ses propres moyens meme les presupposes
de son existence. Le premier romantisme est au contraire convaincu que l'etre-
soi est redevable d'un fondement transcendant qui ne se laisse pas dissoudre
dans l'immanence de la conscience. C'est Schlegel qui, dans une notice de

1796, donne ä cette idee la formulation la plus concentree: «Connaitre designe
d'emblee un savoir conditionne. Le caractere inconnaissable de l'absolu est

done une triviality identique» (KA XVIII, p. 511, N° 64). En deux phrases,
Fidealisme absolu est contredit de faqon radicale. Au lieu d'etre le contenu
d'un «savoir absolu», le fondement de l'etre-soi se transforme pour devenir

une enigme inexplicable. Cette enigme, la reflexion (seule) ne peut pas en venir
ä bout. C'est pourquoi la philosophie se paracheve dans l'art et comme art.
Car avec l'art nous est donne un produit dont aucune idee possible ne pourra
epuiser l'abondance de sens. C 'est la raison pour laquelle la richesse inepuisable
d'idees avec laquelle le beau artistique nous confronte peut devenir le symbole
de ce fondement de 1'unite (Einheitsgrund) inaccessible ä la reflexion et qui
doit echapper pour des raisons structurelles au pouvoir de comprehension de

la conscience de soi. Ce type de representation symbolique, Friedrich Schlegel
l'appelle allegorie, se demarquant ainsi de faqon polemique de l'usage du mot
dans le classicisme.

II.

Avant d'expliciter les concepts et les problematiques de cet aperqu, restes

jusqu'ici bien opaques, il sera utile d'ajouter quelques mots sur la question



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME» 5

fondamentale des strategies s'offrant ä une theorie philosophique qui reconnait

que la subjectivite tire son origme d'un fondement transcendant. Une premiere
Strategie consisterait ä mettre en lumiere la modalite de cette dependance,
et cela signifie avant tout- ä determiner plus precisement l'objet de cette

dependance - mais on peut d'emblee entrevoir une seconde Strategie qui tire
des consequences kantiennes de 1'impossibility d'exposer l'absolu et redefimt

Inspiration (Streben) ä l'mfim pour en faire une aspiration infinie. (Nous avons

dejä eu un echantillon de cette Strategie dans la citation de la lettre d'Erhard.)
L'absolu devient alors une Idee au sens kantien. Je montrerai dans la suite de cet

expose que Novalis et Friedrich Schlegel ont rapidement ete amenes ä passer
de la premiere consequence ä la seconde. Mais ce qui nous mteresse d'abord,
c'est la premiere consequence. Elle requiert toutefois des eclaircissements sur la

signification de quelques expressions et sur le poids de certaines problematiques.
J'ai parle d'un presuppose transcendant de la conscience de soi qui la

pnve de sa capacite ä servir de principe de deduction. Le terme «transcendant»

signifie que le sujet ne dispose pas d'un savoir adequat ä son sujet, mais ne

peut justement que le presupposer. En 1795, Hölderlin et Novalis parleront de

cette presupposition presque indistincte tantot comme de l'etre tantöt comme
de l'identite absolue. Quel hen les deux concepts d'etre et d'identite ont-ils Fun
avec l'autre

Commen?ons par Videntite. Dans le jeu du reflet et refletant (Schein und

Widerschein), la conscience de soi manifeste une identite qu'elle ne peut
pas presenter comme telle. Dans les termes de Novalis: la forme binaire du

jugement dement l'umcite de contenu. Le pronom reflexif substantive «soi» est

la marque de cette presentation indirecte et detournee. «Nous quittons 1'iden-

tique pour le presenter», note Novalis en septembre 1795 (NSII, p. 104, N° 1,

1 6 sq La conscience de soi est done la presentation d'une realite qui en soi
se soustrait ä la presentation.

Pour rendre a [la constante de l'identite] plus claire, A est divise Est est pose comme
contenu general, a, comme forme determinee L'essence de l'identite peut etre posee
seulement comme une pseudo-proposition (loc cit, 1 3-5

On peut facilement se convaincre de la necessite de ce detour qui pose
et deforme tout ä la fois. II suffit de se rappeler que ce que nous comprenons
habituellement sous le nom de «conscience de soi» est l'oeuvre d'un retour
sur soi de la conscience. Ce retour sur soi, la langue philosophique l'appelle
«reflexion». Cela imphque deux choses d'abord ce que Hölderlin appelle dans

Urtheil und Seyn la division primordiale ou fondamentale (Ur-theilung) d'une
realite essentiellement une en deux termes relatifs Fun ä l'autre, le sujet et

l'objet. Surgit alors la question de savoir comment je peux apprendre le fait d'etre

un dans un sens fondamental ä partir de la dualite du reflet et du reflet refletant.

Or, comment pourrais-je douter que cette unite soit un trait essentiel de ma vie
consciente 9 «Le [...] Je est en meme temps un et divise», remarque Novalis (NS
II, p 126, N° 32, 1 32). Et son ami Friedrich Schlegel enseigne dans un cours



6 MANFRED FRANK

prive de Cologne (1804): «C'est ce qui est proprement contradictoire dans notre
Je, que nous nous sentons en meme temps fini et infini» (KA XII, p. 334).

Mais l'expression «reflexion» implique encore un second sens, que
laisse deviner le terme de «pseudo-proposition» utilise par Hardenberg. Si la
conscience surgit avec la reflexion, c'est d'une conscience inversee, illusoire,
qu'il s'agit. Novalis pense en effet que la conscience est une «image», un

«signe» de l'«etre», ettransforme du coup l'etre enparaitre. Le mot «reflexion»

peut en effet signifier aussi «reflet inverse». Notre conscience la plus originelle

- Novalis parle d'un «sentiment de soi» (Selbstgefühl), je reviendrai sur ce

terme par la suite - se trouverait done dans une position inversee par rapport ä

la realite puisque, partant de soi, elle rencontre le monde en seconde position,
secundo loco. «La theorie doit partir du conditionne», et non comme chez

Fichte de l'inconditionne (NS II, p. 147, N° 86,1. 14). Ce qui est conditionne

(par l'etre), la conscience, n'est pas ce dont elle est une conscience, mais elle
le reproduit (abbildet) par une representation, un «signe» (p. 106,1. 6 sq.). La
conscience trouve pourtant en soi-meme le moyen de corriger cette inversion

par une nouvelle inversion («ordine inverse» [p. 127 sq., p. 131 sq.)). «Image
et etre changent toujours. L'image est toujours [l'image] inversee de l'etre.
Ce qui est ä droite sur la personne est ä gauche sur l'image» (p. 142, N° 63,

cf. l'explication plus detaillee, p. 114 sq.). Le reflet de l'image refletee, ou la
reflexion de soi, retablit 1'ordre originel; et le Je prend conscience de sa depen-
dance ontologique par rapport ä l'etre (cf. aussi Schelling, SW1/4, p. 85 sq.;
1/9, p.230 sq.). Fichte, estime Novalis, n'a pas accompli cette reflexion de soi;
c'est pourquoi, ä la suite de l'eveque Berkeley, il n'a jamais reconnu l'etre que
dans la dependance d'une conscience qui le thematise ou comme le sediment
inerte d'un agir anterieur. Ainsi l'etre n'apparait pas ä l'idealiste comme quelque
chose de positif, et encore moins comme une «position absolue», comme disait

Kant, mais seulement comme un «concept negatif», qui se demarque du seul

concept positif qui est celui de l'agir conscient (Fichte, 1971, I, p. 498 sq.).
Mais Novalis ne voulait pas etre un idealiste.

Je reviens au premier sens de «reflexion», ce sens qu'on trouve dans la

these de Hölderlin sur la division originaire. C'est ainsi que Reinhold avait
le premier analyse le probleme en 1789. Novalis avait etudie aupres de lui en

1790/91, et Hölderlin avait ete informe de sa Philosophie elementaire par ses

lectures et par les rapports que lui en faisait son ami et cousin Niethammer.
Par l'intermediaire de Niethammer, Friedrich Schlegel avait egalement ete mis

au courant des reserves des eleves de Reinhold depuis le mois d'aoüt 1796

lorsque, apres une periode oü il etait proche de Fichte, il s'immergea dans

l'atmosphere critique face ä l'idee d'une philosophic fondee sur un premier
principe qui regnait ä Iena et soumit ses convictions anterieures ä une revision
radicale (Frank, 1998, p. 862 sq.)

Comment puis-je «representer l'objet de la conscience comme identique
au sujet», s'etait interroge Reinhold dans son Essai d'une nouvelle theorie du

pouvoir de representation, si sujet et objet ont des conditions de verite tout



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME»'> 7

ä fait differentes (Reinhold, 1789, p. 335; Reinhold 1790, p. 181 sq ; p 197

et 222) 7 Dans la conscience de soi, ce qui represente pourrait de fait etre

identique ä ce qui est represente. Pourtant, la presentation objective d'un des

termes en relation ne rend pas encore ä eile seule intelligible son identite

avec son correlat. En avril 1795, Hölderlin caracterise le probleme avec une

precision indepassable-

Comment la conscience de soi est-elle possible? Par le fait que je m'oppose
a moi-meme, me separe de moi-meme, mais que, malgre cette separation, je
me reconnais dans l'oppose comme le meme (Hölderlin, 1991, p 156, 1. 11-15

[italiques MF])

La reference ä Remhold est trop manifeste pour echapper ä un lecteur
attentif. Reinhold a en effet ete le premier ä montrer que la conscience de soi

ne consiste pas seulement dans la presentation d'un soi en position d'objet,
mais dans une presentation du soi en tant que soi. La relation en tant que
doit intervenir s'll s'agit d'expliquer la connaissance de soi (Selbstkenntnis).
Nous pournons avoir une conscience de nous-memes sans pour autant savoir

que c'est de nous que nous avons une conscience (Je peux ne pas remarquer
un miroir et me prendre pour quelqu'un d'autre) Effectivement. ll serait

tout ä fait msense d'esperer apprendre d'un etranger (ou de quelqu'un que

je perqois comme un etranger) que je suis moi-meme cet etranger Mais si je
connais cet etranger comme moi-meme, cette connaissance de moi-meme en

position d'objet a dü etre devancee et accreditee - comme dit Novalis - par un
«sentiment de moi-meme» qui n'ait pas la forme d'une connaissance d'objet
(NS11, p 113, N° 15). Mais qu'est-ce qu'un sentiment de soi? L'indication que
donne Novalis mene en quelques pas du presuppose d'une identite absolue au

presuppose de Yetre dont ll nous faut maintenant expliquer le sens.

Sur ce point, Novalis et Hölderlin se referent directement ä Jacobi, mdirec-

tement ä la celebre these de Kant sur l'etre Kant l'avait presentee pour la

premiere fois en 1763 dans son petit ecnt sur L'unique fondement possible
d'une demonstration de I'existence de Dieu Le terme verbal mdefini «etre»

a - selon Kant - un sens un, «totalement simple», ä savoir «position» (AA II,
p. 73, cf. p. 70,1 17) La these kantienne trouve un echo chez Hölderlin lorsque
celui-ci parle de 1' «etre au sens unique du mot» (Hölderlin, 1984, p 163,1. 1

sq «Position» est en quelque sorte le terme genenque pour «etre» qui, nous
dit Kant, est «quasiment manalysable» (AA II, p. 73) Quasiment, puisqu'on
peut toutefois lui arracher une specification double: ll peut s'agir soit d'une

position relative, soit d'une position absolue Une position est relative quand
eile pose un terme-classificateur relativement ä un terme-sujet, comme c'est le

cas des propositions predicatives communes. Un concept est en revanche pose
absolument quand ll fait reference ä quelque chose en general, autrement dit

quand ll ne denote pas un ensemble vide; c 'est 1 'usage qu'on trouve par exemple
dans des propositions comme «II est un Dieu» ou «Je suis». Au sens strict, la

signification d'«etre» (en tant qu'«existence») se limite au cas de la position



8 MANFRED FRANK

absolue Le Schelling tardif appelle les enonces sur l'etre au sens d'existence
«absolument sans predicat» ou « non attributifs» (Schelling, 1972, p 426, SW

II/3, p 162) - fidele ä la regle de Kant qui recommandait de ne pas confondre
l'etre au sens d'existence avec un «predicat reel» (CrRpu A 598sq) Chez

Kant, les termes «reel» et «actuel/existant» sont en effet stnctement separes
Iis appartiennent ä deux groupes de categories totalement distincts ä la qualite
et ä la modalite On appelle «reel» un predicat qui contnbue ä la determination
de la res, de sa realitas (Sachheit) A 143/ B 182 et A 597 sq IB 625 sq Mais
«etre» n'est pas un predicat reel, ll ne dit rien sur le quid, mais umquement
sur le quod d'une chose Suivant sur ce point les indications de Kant, Frege et
Russell mettront en lumiere le sens du «est» existentiel.

Quel est alors le rapport entre etre et predication i Quelle est l'instance

qui fait d'eux des vanetes du genre commun «position» 7 Le est de la synthese

operee par le jugement (la «position relative»), la copule predicative, doit etre

comprise comme un moindre-etre, une forme inferieure de ce que Kant avait
appele «position absolue» C'est du moins l'idee que Hölderlin avait en vue
quand ll notait au prmtemps 1795 «Etre - expnme la liaison (Verbindung)
du sujet et de l'objet. [ ] Jugement [Urtheil] est cette separation par laquelle
sujet et objet deviennent possibles, la separation originelle [Ur-theilung]»
(Hölderlin, 1991, p 156,1. 1 et 19-22) C'est exactement de la meme maniere

que Novalis conpoit la fapon dont l'etre existentiel se mediatise - sous la forme
du jugement - ä la conscience comme un pseudo-etre ou, comme ll le dit
d'une fafon drastique, comme «etre non veritable» (kein rechtes Seyn) (NS

II, p 106, N° 2, 1 6), ä quoi ll ajoute' «Un etre non veritable est une image
de l'etre» (1 7) Pour l'expnmer de maniere kantienne la position relative,
constitutive de la conscience, reproduit la position absolue dans la forme du

jugement
II est frappant que Hölderlin et Novalis articulent la separation originelle

dans des termes tantöt semantiques, tantöt epistemologiques, lis parlent
parfois de «sujet» et de «predicat», parfois d'un «sujet» ou d'un «objet» de

la conscience. Ce flottement tient au fait que cette generation a compns le

«est» predicatif - autrement que Kant - comme 1'indication d'une identite
Elle suivait sur ce point la these de Leibniz pour qui tous les jugements vrais
consistent en une analyse de ce qui est contenu dans le terme-sujet (praedi-
catum inest subjecto) La fraction de Tubingen est en outre marquee par la

conception de la predication comme identification defendue par le logicien
et metaphysien Gottfried Ploucquet, dont les ecrits etaient canoniques au

seminaire de Tübingen et resterent longtemps la base des theses inaugurales
de maitnse (voir Frank, 2007, chap 13 et 14, Franz, in • Ploucquet, 2006,

p XXX sq Qui veut adapter cette these ä celle de Kant dira que la predication
est une identification relative lorsque l'etre est une identification absolue

C'est la superposition de la fameuse these kantienne concernant l'etre et de la

conception de la predication comme identification qui fit naltre 1'idee, carac-

teristique de Hölderlin, de Novalis et meme du Schelling tardif, que l'essence



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME»9 9

de l'identite absolue inclut un fondement qui ne peut advenir a la conscience
L'etre, dira le Schelling tardif, est unvordenklich, on ne peut le faire preceder
d'aucune pensee, d'aucun predicat reel, dont on pourrait le deduire comme
de son fondement, ou ä partir duquel on pourrait le rendre comprehensible
(Schelling, 1993, p 166, 5*1^ II/3 p 227 sq ,cf p 262)

Voilä pour ce qui concerne le rapport entre l'etre et l'identite Mais
comment l'etre se rapporte-t-il ä un «sentiment» specifique comme c'est le

cas chez Novalis9 Une nouvelle fois, l'inspiration decisive provient lmmedia-
tement de Jacobi, mdirectement de Kant C'est Jacobi qui, avec le terme de

«sentiment», avait mis au centre du debat une notion dont la semantique est

etroitement liee ä la sphere de la sensation, de ce qui est donne a posteriori
Jacobi declare que la langue franqaise lui a suggere «l'expression "le sentiment
de l'etre"» (Jacobi, 1789/1998, p 193 sq qu'il trouve «plus pure et meilleure»

que le terme allemand de «conscience» (Bewußtsein) Dans le sillage d'une
tradition fort repandue de la psychology empinque de la fin du xvme siecle,
Jacobi parle aussi de «sentiment de soi-meme» II traduit cette expression en
allemand par «Selbstgefühl» (Jacobi, 1789/1998, p 109, cf Frank, 2002)
Sentiment de l'etre et sentiment de soi-meme sont les deux faces d'une meme
medaille Sum, et non cogito serait la premiere chose dont on a conscience
(Jacobi, 1789/1998, p XXIV sq dans le meme sens Novalis, NS II, p 268,
N° 559) L'experience originelle de soi serait done une experience de l'etre, de

Yactualite (Wirklichkeit), «qui se presente immediatement dans la conscience
et s'authentifie par Facte» (Jacobi, 1789/1998, p XXXVI sq N° XXIX) Le
mode de cette conscience est le sentir «Meme de notre propre existence, nous
n'avons qu'un sentiment, mais pas de concept» (Jacobi, 1789/1998, p 420,
note Un concept serait un «predicat reel», or l'existence n'est pas conque,
mais sentie

Avec cette these, Jacobi pouvait se reclamer de Kant «etre» au sens d'exis-
tence ne se devoile ä aucun concept pur, mais uniquement ä une perception a

posteriori Et la perception imphque une sensation l'organe du contact direct
avec ce qui existe effectivement «Etre perqu est le seul caractere de l'actualite
(Wirklichkeit)», dit Kant (A 225 sq / B 272 sq), qui fit correspondre ä la pensee
«j'existe» «une intution mdeterminee empinque, c'est-ä-dire une perception»
(B 422, note)1 Kant parle aussi d'un sentiment de soi-meme

La premiere chose, qui est tout a fait certaine, est ceci le fait que je suis, je me sens

moi-meme, je sais avec certitude que je suis (AA XXVIII/1, p 206,1 3 sq)

Dans la seconde moitie du XVIIP siecle, les sentiments sont distingues des

actes de la pensee par leur passivite Si la philosophy commence avec un
sentiment, elle commence avec une passion originelle, et non pas avec une

' Cf aussi Premiers principes metaphysiques de la science de la nature (AA IV,
p 543) Le Moi n'est«pas un concept du tout, mais seulement une perception interne»,
cf aussi Prolegomenes a toute metaphysique future [ ], § 46



10 MANFRED FRANK

«Thathandlung» fichteenne (Fichte, 1971,1, p 91 et p. 468). «La philosophie
ne peut nen produire», note Novalis, «il faut que quelque chose lui soit donne»

(NS II, p. 113, N° 16 aussi, 1.3). Ce qui lui est donne par l'organe epistemique du

sentiment receptif, Novalis l'appelle (comme nous le savons) «l'etre» ou «l'etre
onginel (Urseyn)» (loc cit, p. 142,1 12). A partir de cette conception, on voit
par quel cheminement intellectuel on arrivera ä la formule schleiermachenenne
d'un «sentiment de dependance absolue» comme «conscience immediate de

soi» (Schleiermacher, 2008, p. 20, p 32; Schleiermacher, 2001, II, p. 286

sq c'est-ä-dire comme conscience de l'etre au sens de l'existence (la position
absolue de Kant). Cet etre, Schieiermacher l'appelle aussi le «fondement trans-
cendant» du sujet II s'agit d'un fondement «transcendant» parce que le sujet
n'en dispose pas et doit, justement pour cette raison, lepresupposer. Ce qui est

co-present dans le sentiment de soi-meme, son presuppose transcendant, peut

par consequent etre caractense tout aussi bien comme son etre que comme son
identite absolue C'est vrai tout particulierement de Schleiermacher, chez qui
le sentiment opere le «passage» entre les termes opposes par la reflexion que
sont la pensee et la volonte Comme nous venons de le voir, la superposition
de la these kantienne sur l'etre et de la conception de la predication comme
identification, bee ä la comprehension de la conscience de soi comme une sorte
de jugement premier et de separation originelle, est ce qui a donne naissance
ä cette idee caractenstique de Flölderhn et du premier romantisme. l'essence
de 1'identite absolue inclut un fondement qui echappe ä toute presentation
adequate ä la conscience. Comme Kant, les premiers romantiques rapportent ä

cette these d'importantes implications ontologiques. Elles menent l'idealisme
ä ses limites, le poussent meme ä sa ruine, si tant est que l'idealisme est la

conviction que les structures de ce qui existe effectivement reposent sur un
travail de l'espnt ou se deduisent de l'evidence presumee d'un sujet.

III

J'en arrive ä la deuxieme consequence de la position du premier romantisme.

Son developpement nous ramene une nouvelle fois aux annees

qui precederent l'arnvee de Fichte ä Iena L'idee est la suivante- l'etre, ou
l'identite absolue, ne serait pas ce qu'aurait passivement acquis le sentiment
(ou, comme dit Hölderlin, l'«mtuition intellectuale» [Hölderlin, 1991, p. 156,
1. 6]); il s'agirait bien plutöt des fins inatteignables, ou meme des projections
rationelles ä la faqon d'une Idee au sens kantien Nous ne pourrions que nous
en approcher ä l'mfini sans jamais l'atteindre realiter Nous l'avons vu: cette

conception va de pair avec un profond scepticisme ä l'egard de tout ce qui
ressemblerait ä des «premiers pnncipes de la philosophie» tels que pretendent
l'etre le «Je» fichteen ou le «fondement» reinholdien. Chez Novalis et Schlegel,
ce scepticisme ä l'egard d'un premier principe va tres loin. Dans la deuxieme

partie de ses Etudes sur Fichte, Novalis parle ainsi des concepts garantissant



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME»'' 11

Turnte et la justification d'un Systeme de convictions comme de «fictions
necessaires» (NS II, p 179, 1 17 sq Or, contrairement ä un sentiment, une
fiction n'est pas une decouverte (Findung), mais une invention (Erfindung).

Le principe supreme ne doit decidement pas etre quelque chose de donne, mais au
contraire quelque chose qui est hbrement fait, imagine, invente, afin de fonder un
Systeme metaphysique umversel (NS II, p 273,1 22-24)

C'est non seulement une consequence tres forte, et tout ä fait etonnante dans le

contexte fondamentaliste de 1'ideahsme absolu. C'est aussi le temoignage clair
d'un desir de rompre radicalement avec une maniere de philosopher qui part d'un

premier principe, ainsi que d'une valeur inattendue accordee ä la poesie.
Mais n'allons pas trop vite La definition que les premiers romantiques

proposent de la philosophie - «aspiration ä l'infini» (KA XII, p. 7 et p 51;

XVIII, p 418, N° 1168, p 420, N° 1200) - met l'accent sur la non-possession,
l'absence du premier principe On aspire ä ce qu'on n'a pas En l'absence
d'un fondement certain qui s'imposerait ä notre conscience par son evidence,
toute conviction particuhere est susceptible de doute. «L 'attachement au fim,
I'engluement dans le fini» dit Schlegel, «voilä qui est l'essence meme du

dogmatisme» (KA XII, 51) Ce qu'on appelle l'tronie romantique tient compte
de cela: elle ne concerne pas le contenu, mais le style du discours. Quelque
chose est dit de maniere ironique lorsque, par la fapon dont je le dis, sa
determination est annulee, comme mise en suspens, ou se retracte elle-meme, et cela

en faveur de la totalite infime de ce qui aurait tout aussi bien pu etre dit ä sa

place Le discours ironique laisse ouvert le lieu de 1'impossible presentation de

l'lnfini en discreditant constamment le fim comme ce qu'on n'avait pas en vue,
ce que le discours n'avait pas 1'intention de sigmfier.

Que nos convictions ne puissent faire l'objet d'une justification ultime
mais - comme le dit Schlegel de fa?on ironique - qu'elles valent seulement

«provisoirement pour l'eternite» (KA II, p. 179, N° 95; allusion ä Niethammer
1795, p. 41 sq), c'etait lä une des plus profondes convictions de ces jeunes
intellectuels que Ton appela par la suite les romantiques d'lena. Comme les

eleves de Remhold, lis refusent toute forme de fondamentahsme epistemolo-

gique sans se precipiter pour autant dans les bras du scepticisme (ou, comme
lis l'appellent aussi, de l'anarchisme intellectuel)2 Debut juillet 1796, lors de

la visite ä son ancien ami d'etudes Forberg (NS IV, p. 187, 1. 24 sq Novalis
reprend la question avec laquelle commencent ses Etudes sur Fichte (NS II,
p. 113, N° 15): «Qu'est-ce queje fais lorsqueje philosophe ?». Voici lareponse
qu'il donne ä cette question, une reponse qui n'a aujourd'hui nen perdu de son

interet: «Je pense ä un fondement. [. .] Toute reflexion philosophique doit se

terminer avec un fondement absolu» (NS II, p. 269, N° 366). Pourquoi avec

un fondement absolu 2 Parce qu'un fondement relatif devrait s'mtegrer dans

la chaine de fondements ulterieurs dont aucun ne conduirait ä un terme ultime.

2 Cf NS II, p 288 sq N° 648, aussi F. Schlegel, KA XVIII, p. 80, N° 614.



12 MANFRED FRANK

Mais c'est exactement ce qui semble se produire. Aussi Novalis contmue-t-il
avec la question.

Et s'il n'y avait pas de tel fondement, si ce concept recelait une impossibility -
alors la tendance ä la philosophic serait une activite infinie - et eile serait sans fin,
parce qu'on constaterait la presence du perpetuel besoin d'un fondement absolu, qui
ne pourrait cependant etre satisfait que d'une fapon relative - et ne cesserait done

jamais (ibid).

Dans le VIP supplement de la seconde edition de son livre sur Spinoza,
Jacobi avait souleve ce probleme dans les termes suivants. si - dans une
tradition ancienne et venerable (encore vivante aujourd'hui) - nous definissons
le savoir comme une opinion bien fondee, nous nous trouvons pns dans une

regression infinie (cf. Jacobi, 1789/1998, p. 424 sq p. 430 sq Nous fondons

nos pretentions au savoir sur des propositions qui, ä leur tour, n'expnment
un savoir qu'ä condition d'etre justifiees par des propositions qui expriment
un savoir, et ainsi de suite. Cette regression ne pourrait etre stoppee que par
une proposition dont la validite serait «/«-conditionnee». «Inconditionne»

signifie: ce qui ne depend pas d'une condition superieure. Une telle proposition
devrait pouvoir etre consideree sans autre comme evidente, «d'une justification
(Begründung) m necessiteuse ni capable» (ibid, p. 215). Car «evident» veut
dire litteralement: ce qui se voit de soi.

Si 1'inconditionne se transforme et passe du Statut de possession de notre

savoir ä celui d'idee regulatnce dont, en philosophie, nous ne pouvons que
nous approcher ä l'infini, le «consulat de Reinhold, le chercheur de fondement»

(KA XVIII, p. 19, N° 5; II, p. 155, N° 66) repns maintenant par Fichte, perd
sa fonction stabilisatrice D'une part, les disciples de Reinhold avaient conteste

qu'un Systeme de convictions püt etre fonde sur une evidence. Les evidences

sont en effet des contenus de conscience pnves; on ne peut pas les invoquer
pour expliquer la formation d'un consensus intersubjectif Or la capacite
ä former un consensus est un entere de ce que nous appelons «savoir».
D'autre part, ä y regarder de plus pres, on ne peut pas clairement distmguer
les evidences des «pretentions du sens commun» (Niethammer, 1795). Elles

aussi, nous ne pouvons d'habitude les fonder que sur ce qu'on appelle des

intuitions - c'est-ä-dire que nous y croyons. Des propositions fondees sur

une croyance ressemblent aux axiomes d'Euclide (axioma signifie d'ailleurs •

quelque chose qui est cru). Si elles etaient susceptibles d'etre demontrees,
c'est-ä-dire justifiees apres coup, elles perdraient immediatement leur Statut

de pnncipes, c'est-ä-dire de propositions supremes - car une proposition qui
trouve sa justification dans une autre proposition n'est pas une proposition
supreme. Du coup, la fondation du savoir devient un article de foi. Novalis
dira: «C'est un produit de 1'imagination, auquel nous sommes tenus de croire,
sans que notre nature nous permette jamais d'arriver ä une connaissance.» (NS

II, p. 273, N° 568,1. 16 sq - La troisieme objection est la plus seneuse et la

plus lourde de consequences: la proposition supreme de Reinhold n'est pas ä



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME»7 13

elle-meme son propre fondement Pour sa propre justification, eile presuppose
au contraire d'autres propositions que Remhold pretend denver d'elle. C'est la

critique qu'ont entrepns de justifier notamment Carl Christian Erhard Schmid,
le collegue de Reinhold ä Iena et l'ancien precepteur de Novalis (Schmid, 1792,

p. 57) et Carl Immanuel Diez, l'ancien repetiteur du Stift de Tubingen passe

aux etudes de medecme ä Iena od il suivait aussi les cours de Reinhold3. Si

cette critique etait justifiee, eile aurait des consequences desastreuses pour le

programme d'une philosophic fondee sur un principe. Dans les faits, Remhold
s'est d'ailleurs senti contramt d'entreprendre une revision fondamentale de son

Systeme4

L'impulsion critique fondamentale de Novalis ne devient comprehensible
qu'ä partir de la famihante amicale qui l'umssait aux critiques de 1'idee
de principe fondateur parmi les eleves de Reinhold, et specialement de sa

proximite avec son ancien precepteur C Chr E Schmid Novalis a peut-etre
suivi en 1791 le cours de Schmid sur la Psychologie empirique, dont il cite ä

l'occasion la premiere partie (cf. NS III, p. 1009, N° 81; mais eile existait sous

forme imprimee et Novalis en possedait un exemplaire5). Schmid avait fait une

une critique severe mais precise de la facon dont Remhold prenait son depart
du concept de representation qu'il considerait comme la notion la plus elemen-

taire de la philosophic (Erster Theil, § IX sq Schmid montrait que le concept
«representation» n'etait pas apte ä servir de principe deductifde la philosophie,

parce qu'il avait ete forme via abstractions ä partir d'une multitude d'expe-
nences et d'actes psychiques. Proceder ä des deductions ä partir d'un concept

genenque obtenu de cette fafon n'est nen d'autre qu'un tour de passe-passe
dont le caractere circulaire saute aux yeux, remarque Schmid: j'obtiens par
abstraction ä partir d'evenements le principe dont je pretends ensuite les

deduire (Schmid, 1791,1, p. 18 sq [§ VI de l'lntroduction]).
Qui plus est: ce qui tombe sous un concept n'est pas contenu en lui in

nuce comme une partie dans un tout6. Qui, par exemple, comprend le concept

genenque de droit ne salt encore nen de la pratique contemporaine du droit

britannique, bien que cette dermere tombe sous le concept de droit. Et qui
comprend correctement le concept «mammifere» ne salt encore rien de l'exis-
tence de sangues7 La specification ne peut pas etre construite a priori ä partir
du concept genenque C'est pour cette raison que Kant a renonce en connais-
sance de cause ä faire du concept genenque de «representation» un principe,
voire un principe de deduction, bien qu'il ait lui-meme montre que tous les

3 Cf Henrich 2004, p 316, dans son contexte, p 600 sq ; Diez, 1997, p. 912 -
d'apres un recit que Reinhold donne dans une lettre ä Erhard du 18 juin 1792

4 Cf Reinhold, in ALZ, IB, N° 53, 2 mal 1792, col 425-427, Reinhold, 1794,
texte 1, Henrich, 2004, p 910 sq chap VI, specialement p 230, p 298 sq

5 Cf. NS III, p 356, N° 524, ainsi que le commentaire, ibid, p 943
6 Kant avait dejä releve ce point, cf Critique de la raison pure, B 40
1 Cf la celebre remarque de Kant au § 61 de la Critique de la faculte de juger,

B 268 sq



14 MANFRED FRANK

concepts de fonctions et d'affections mentales tombaient sous ce concept8.
Reinhold avait effectivement declare que le «principe» de sa philosophic
elementaire - la «representation» - etait un «concept generique» (Reinhold,
1790,1, p. 117 [passim]). II avait invite la philosophie ä progresser en suivant
le fil directeur fourni par la difference entre l'espece et le genre, c'est-ä-dire
ä faire apparaitre les concepts comme des specifications de concepts d'ordre
encore superieur, jusqu'ä ce qu'on debouche, disait-il, «sur quelque chose

d'indissoluble» (Reinhold, 1790, p. 16, cf. 358). Mais d'un tel concept, on

peut naturellement deduire seulement ce dont il a d'abord du etre abstrait et

qui etait done connu auparavant. Nous avons par consequent affaire ä une
sorte de prestidigitation. Karl Heinrich Heydenreich, le professeur de Novalis
ä Leipzig, avait dejä formule une critique du meme genre, reprochant en 1790

ä Reinhold ä propos de son principe supreme, le concept de representation:

La representation et la faculte de representation ne sont pas le prius, mais bien le

posterius et elles ne peuvent en aueune maniere fournir des premisses ä la science.

(in: Reinhold, 1790, p. 427 sq.)

IV.

C'est cette idee que Novalis, l'eleve d'Heydenreich et de Schmid, discutera
dans ses Etudes sur Fichte. II l'aborde dans une suite de remarques, qui debutent
ä peu pres avec le N° 466 et s'etendent sur plusieurs pages. Ces notes repro-
duisent exaetement le probleme qui a determine Reinhold ä abandonner son

projet deduetif de philosophie elementaire. Elles montrent non seulement que,
dans ses deductions, Reinhold s'appuie sur des propositions dont la validite n'a
pas encore etre demontree ä ce Stade. Reinhold croit ainsi pouvoir expliquer
la validite de la causalite ä partir de la relation que la representation entretient

avec des objets externes, ou la faculte formatrice de la faculte de representer
ä partir de la relation que la representation entretient avec le sujet. Pourtant,
seul celui qui connait dejä ce qu'est la causalite comprendra le rapport de

la representation ä un objet comme produit par une cause; et seul celui qui
est dejä familier avec la spontaneite du sujet comprendra la formation d'une
representation comme l'ceuvre de cette auto-activite. Mais la demarche adoptee

par Reinhold n'est pas seulement circulaire; Novalis rappelle qu'une notion
comme «spontaneite absolue» (absolute Selbsttätigkeit) ne peut etre introduite

qu'en qualite d'Idee kantienne, mais en aucun cas comme un fait empirique
de la conscience. Or, si ces concepts passent du Statut de principes au Statut
de concepts de fin, la philosophie fondee sur un premier principe perd son
fondement dans la conscience humaine oü l'ancrent tant Reinhold que Fichte.

8 Cf. Critique de la raison pure A 320 / B 376 sq.; en outre Critique de la raison

pure B 676 sq. - un passage auquel Schmid renvoie explicitement dans sa Psychologie
empirique-. I, § X, p. 161.



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME» 15

Novalis commence par examiner si la «sphere» qui contient «substance»

et «propriete», c'est-ä-dire les termes correlatifs supremes de l'absolu (NS
II, p. 251, 1 14 sq.; ainsi dejä N° 444, p 241, 1 20 sq.), peut legitimement
etre consideree comme «le genre supreme - le genre de tous les genres, ou
comme le genre proprement absolu» (1. 23-25); et les reflexions concluent avec
1'idee que l'abstraction progressive s'elevant au genre supreme, ou plutot: la

quete de l'element absolument premier d'une serie infinie de deductions est

un «non-sens» (Unsinn): «c'est une Idee regulatnce» (p 254, 1. 11 sq.). Au
meme moment que Hardenberg, et dans un esprit semblable, Feuerbach ecnt
dans son article sur F impossibility d'un principe philosophique. «Un principe
mconditionne n'a de la realite en tant qu'idee; mais cette idee ne peut jamais
etre realisee et n'a qu'un usage regulateur (Feuerbach, 1795, p. 320).»

Au centre des reflexions de Hardenberg, on peut identifier quatre arguments.
1) Ce qui est cense etre capable d'une definition (ou qui est, comme le dit
Remhold, «mtegralement auto-determine»9) requiert pour sa demarcation un

genre supeneur et un genre mferieur. Dans le cas du genre supreme, cette

exigence est depourvue de sens: ce genre ne contient pas «de caractere commun
et de caractere different» (N° 445, p. 243, 1 6 sq )10. II s'en suit: 2) qu'il est

impossible d'envisager une fin de la chalne des justifications •

Finalement, tout genre semble bien presupposer necessairement un genre plus
englobant - un espace -, et s'il en est ainsi, [«] genre supreme [»] est vraiment etre

un non-etre (Nörtens) Le concept de genre, espece et individu ne connait qu'un
usage regulateur, classificateur - pas de realite en soi. Car sinon ce concept devrait
etre tnfini II ne nous faut pas poursuivre cette idee, parce qu'autrement nous nous

egarerions dans les espaces du nonsens (p 251 sq)

3) Novalis examine quelques candidats proposes par ses contemporains pour
identifier le genre supreme, d'abord le concept de «chose» (p. 251, 1.5sq),
ensuite celui de «representation» (ibid), finalement celui de «Je» ou de «sujet»
(N° 470, p. 253, 1 20 sq). Tous se voient rejetes, le concept de «je» parce
que «je» est un terme relatif et ne peut etre pense comme un absolu (p. 253,
1 28sq)". Les notions de «cause» (absolue) et de «spontaneity absolue» (au
sens de la section conclusive de VEssai d'une nouvelle theorie de la faculte
humaine de representation de Reinhold) ne trouvent pas davantage grace.
Projete dans «l'infim», «cause» ne serait de nouveau «qu'un concept regulateur,

9 Contre cet argument, Novalis eleve une objection encore plus fondamentale,

qui vise plutöt Fichte que Reinhold et attaque de front son idealisme: «Une activite se
determinant elle-meme est une chose impossible - toute activite determinee presuppose
tout simplement une realite posee (eine Geseztheit), quelque chose qui soit piesent (ein
Vorhandnes)» (NS II, p 242, N° 444,1 7-10)

10 Cf toute la section qui met ä l'epreuve de la «theorie» le concept de «definition»

- en tant qu'il comprend le concept objectifde la chose» (262, N° 526)
11 Cf NS II, p 256, N° 478, 1 3. «Je est l'expression de l'indivtdu qui <a des

representations» juge»



16 MANFRED FRANK

une Idee de la raison - il serait done insense de lui attribuer une effectivite
(Wirksamkeit) reelle. Nous cherchons done une absurdite» (N° 476, p. 255,
1. 12-14; cf N° 477, 1. 25 sq.). 4) Un argument (ajoute plus tard) rappeile
carrement Heydenreich et Schmid. II fait valoir que ce qui a ete trouve au cours
d'une demarche d'abstraction progressive, c'est-ä-dire le «genre supreme», vit
de la realite de cela meme dont on a fait abstraction. Non seulement il serait

circulaire d'entreprendre des deductions ä partir d'un concept generique ainsi

decouvert; on ne ferait en outre que presupposer 1'individu qu'on pretend en
faire deriver, au lieu d'en expliquer l'existence de faqon independante (NS II,
p. 271, N° 567,1.11 sq.; cf. p. 261, N° 513).

On l'aura remarque, 1'argumentation proposee par Novalis reprend le

reproche qui, au debut de Fete 1792, avait conduit Reinhold ä changer de

Systeme. Toutefois, ce n'est plus Reinhold que Novalis vise, mais Fichte.
Pour cela, il peut une fois encore en appeler ä son ancien precepteur Schmid,
qui reproche au projet de deduction ä partir du Je une erreur de nature plutot
technique: une deduction logique se fait typiquement ä partir d'une majeure
universelle et d'une mineure singuliere, logiquement independante de la

majeure. Or, le «principe de la conscience» (comme le «cogito» de Descartes,
le «Je pense» de Kant ou le «Je suis» de Fichte) formule un fait singulier, rien
d'universel. Pour en faire proceder les consequences imputees par les partisans
d'une philosophie fondee sur un premier principe, il faudrait pouvoir s'appuyer
sur une majeure, qu'on ne pourrait decouvrir qu'au moyen d'une inference.
(Mais de quelle majeure s'agirait-il au juste Bref: les deductions de Fichte
n'ont en fait que le caractere d'une demarche hypothetico-deductive, ä la
maniere de la deduction que Kant entreprend ä partir des Idees (regulatrices)
de la raison ou des deductions toujours faillibles de Popper:

Ce qui n'est accepte qu'ä titre d'hypothese [et non - comme affirme - ä titre
d'evidence immediate] ne peut pas pretendre ä ce titre ä une validite universelle,
parce qu'on est libre d'accepter cette hypothese explicative ou une autre pour le
fait indubitable, ou de n'en accepter aucune. (Schmid, 1792, p. 59; visant Fichte:
Schmid, 1795, p. 101.)

L'ensemble des premisses dont procede un explicandum (selon une ou plusieurs
regies universelles) n'est-il pas un ensemble ouvert Cela revient ä dire que
cet ensemble n'est pas determine de faqon süffisante par l'existence de cet

explicandum concret.

Aux yeux des premiers romantiques, la consequence fondamentaliste tiree

par Reinhold ne semblait guere souhaitable; c'est ce que leur montra en 1794

la faqon dont Fichte fonda un idealisme ä partir d'un «je» auquel etait reconnu
le Statut d'un absolu. La solution de l'idealisme absolu pouvait certes paraitre
attrayante puisqu'elle permettait de depasser une serie de problemes comme
les dualismes indesirables de la philosophie kantienne, qui oberaient encore les

positions de Reinhold. Elle pouvait meme sembler d'un attrait irresistible au vu
des lourds heritages kantiens et de leurs difficultes argumentatives. Pourtant,



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME» 17

les premiers romantiques considererent que cette voie etait impraticable et
chercherent des issues leur permettant d'echapper ä ce qu'ils consideraient

comme le piege ideahste. Ainsi, face ä l'elimination confortable du monde

exterieur, respectivement de la chose en soi, par Fichte, Forberg, qui en avait
ete le temoin aunculaire ä lena, nota dans ses Fragments tires de mes papiers
qu'il preferait echouer avec Kant plutöt que de triompher avec Fichte. Dans la

proximite de Fichte, il ne «se sentait pas autrement que dans le voisinage d'un
prestidigitateur»; il priait seulement Dieu de mettre Kant ä l'abri de ceux qui
se declaraient ses amis, «il saura bien lui-meme prendre garde ä soi face ä ses

ennemis» (Forberg, 1996, p. 74 et p. 42).
Kant n'avait-il pas effectivement souligne avec toute la clarte souhaitable

que, selon sa theorie, la «representation ne produit pas l'objet quant ä son
existence (seinem Dasein nach)» mais doit se le faire donner par le monde (A
125) Novalis donne ä cette these une tournure marquante quand il note: «La
conscience est un etre hors de l'etre dans l'etre» (NSII, p. 106, N° 2,1. 4). II
s'explique:

Ce qui est hors-de-l'etre ne peut pas etre un veritable etre.

Un etre non veritable (ein unrechtes Seyn) hors de l'etre est une image - Done cet
hors-de-l'etre doit etre une image de l'etre dans l'etre.

La conscience est par consequent une image de l'etre dans l'etre (1. 6-9).

Les images sont des representants. Elles dependent ontiquement de ce

qu'elles represented, de ce qu'elles depeignent: «La oü il y a un connaitre - il
y a aussi un etre» (NS II, p. 248, N° 462,1. 25). Mais l'inverse n'est pas vrai.
Novalis defend, comme Kant et ä la difference de Fichte, un realisme ontolo-

gique. Ce dernier s'accorde parfaitement avec l'idee que l'unite de l'etre et de

la conscience, cette base transcendante de notre conscience de soi, est une Idee

inatteignable, une Idee au sens kantien. Une telle Idee ne peut se realiser que
sur le mode esthetique:

Nous cherchons toujours l'inconditionne (das Unbedingte) et ne trouvons jamais
que des choses (Dinge) (NS II, p. 412, N° 1).

De 1'inatteignable, on ne peut, de par son caractere, penser aucune atteinte - (NS III:
p. 413, N° 745,1.9 sq).

Si le caractere du probleme donne est d'etre insoluble, nous avons resolu ce
Probleme si nous presentons [comme tel] son caractere insoluble (NS III, p. 376,
N° 612, 1,4sq

Le sens pour la poesie [...] presente l'impresentable (das Undarstellbare) (NS III,
685, N° 671). Les plus grandes ceuvres d'art sont [...] absolumment depourvues
de ce qui plait (ungefällig) - Ce sont des ideaux, qui ne peuvent - et qui doivent
(sollen) - nous plaire qu'approximendo, des imperatifs esthetiques (NS III, p. 413,
N° 745,1. 5-7).



18 MANFRED FRANK

Au moment oü Novalis notait ses idees sur 1'infinitude, c'est-ä-dire sur
l'impossibilite de la «philosophie comme quete du savoir», il re<?ut la visite
de «Forberg de Iena qui, apres une longue interruption dans notre amitie, m'a
revele un cceur plein de tendresse ä mon egard» (NS IV, p. 187, 1. 23-25).
Forberg avait, on l'a dejä mentionne, etudie avec Novalis aupres de Reinhold.
II etait manifestement si enthousiasme par la formule de Novalis qu'on vient
de citer qu'il ecrivit, un an plus tard, dans ses Lettres sur la philosophie la plus
recente:

Afin de satisfaire l'exigence de ma raison, je devrais done chercher quelque chose

comme un ultime «parce que» (Darum), un ultime fondement origmel.
Mais qu'adviendrait-il s'il etait impossible de trouver un tel fondement? [...]
II n'en suivrait rien d'autre que l'impossibilite de jamais satisfaire tout ä fait
l'exigence de ma raison - que la raison [...] [devrait] poursuivre ses recherches
ä l'infim [...], sans parvemr en toute eternite ä les mener ä terme. L'Absolu
ne serait alors rien d'autre que l'idee d'une impossibility [...].
[Mais] un but inatteignable cesse-t-il pour autant d'etre un but La vue du ciel
perd-elle de son attrait simplement parce qu'elle demeure toujours une simple -
vue (Forberg, 1797, p. 66 sq

Bibliographie

Descartes, Rene (1953), CEuvres et lettres, ed. par Andre Bridoux, Paris, Gallimard
(Pleiade).

Diez, Immanuel Carl (1997), Briefwechsel und Kantische Schriften Wissenshegrundung
in der Glaubenskrise Tübingen-Jena (1790-1792). Hg. von Dieter Henrich et al,
Stuttgart, Klett-Cotta.

Feuerbach, Paul Johann Anselm (1795), «Uber die Unmöglichkeit eines ersten absoluten
Grundsatzes der Philosophie», in: Philosophisches Journal II/4, p. 306-322.

Fichte, Johann Gottlieb (1971), Werke. Hg. von Immanuel Hermann Fichte, Berlin, de

Gruyter (reimpression des Nachgelassene Werke, Bonn, 1834/35, et des Sämtliche
Werke, Berlin, 1845/46).

Fichte, Johann Gottlieb (1999), Meditations personnelles sur la philosophie elemen-

taire, Paris, Vrin.
Fichte, Johann Gottlieb (1962-2012), Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der

Wissenschaften. Hg. von Reinhard Lauth und Hans Jacob, Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog.

Forberg, Friedrich Karl (1796), Fragmente aus meinen Papieren, Jena, J. G. Voigt.
Forberg, Friedrich Karl (1797), «Briefe über die neueste Philosophie», in: Philosophi¬

sches Journal VI/5, p. 44-88; VII/4, p. 259-272.

Frank, Manfred (1998), «Unendliche Annäherung» Die Anfänge der philosophischen
Frühromantik, Frankfurt/M., Suhrkamp (2° ed.).

Frank, Manfred (2002), Selbstgefühl Eine historisch-systematische Erkundung, Frank¬

furt/M., Suhrkamp.
Frank, Manfred (2007), Auswege aus dem deutschen Idealismus, Frankfurt/M.,

Suhrkamp.
Henrich, Dieter (2004), Grundlegung aus dem Ich Untersuchungen zur Vorgeschichte

des Idealismus Tubingen - Jena (1790-1794), Frankfurt/M., Suhrkamp.



QUE SIGNIFIE «PHILOSOPHIE DU PREMIER ROMANTISME» 19

Hölderlin, Friedrich (1991), Frühe Aufsätze und Übersetzungen. Hg. von Michael
Franz, Hans Gerhard Steiner und D. E. Sattler (Frankfurter Ausgabe, vol. 17),
Frankfurt/Main, Stroemfeld/Roter Stern.

Jacobi, Friedrich Heinrich (1789), Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an Herrn
Moses Mendelssohn, Neue vermehrte Auflage, Breslau, Löwe. Ed. critique: Jacobi,
Friedrich Heinrich (1998), Werke, vol. 1,1 et 1,2: Schriften zum Spinozastreit. Hg.
von Klaus Hammacher und Irmgard-Maria Piske, Hamburg / Stuttgart-Bad-Cann-
stadt, Meiner / Frommann-Holzboog. Trad, frangaise: Tavoillot, Pierre-Henri (ed.)
(1995), Le crepuscule des Lumieres Les documents de la quereile du pantheisme
(1780-1789), Paris, Cerf.

Kant, Immanuel (1900 sq), Gesammelte Schriften. Hg. von der Königlich Preußischen
Akademie der Wissenschaften, Berlin; Reimer; par la suite: Hg. von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin /Leipzig (plus tard: Berlin), de

Gruyter (parution en cours).
Mulsow, Martin, Stamm, Marcelo (ed.) (2005), Konstellationsforschung, Frankfurt/M.,

Suhrkamp.
Niethammer, Friedrich Immanuel (1795), «Von den Ansprüchen des gemeinen

Verstandes an die Philosophie», in: Philosophisches Journal 1/1, p. 1-45.

Niethammer, Friedrich Immanuel (1995), Korrespondenz mit dem Klagenfurter Herbert-
Kreis. Hg. von Wilhelm Baum, Wien, Turia + Kant.

Novalis (1960 sq), Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Hg. von Paul
Kluckhohn und Richard Samuel. Stuttgart. Kohlhammer (cite NS suivi du numero de

volume en chiffres romains). Paru ä ce jour: vol. I [1960, 19772]: Das dichterische
Werk. Hg. von Paul Kluckhohn und Richard Samuel unter Mitarbeit von Heinz
Ritter und Gerhard Schulz; vol. II [1965]: Das philosophische Werk I. Hg. von
Richard Samuel m Zusammenarbeit mit Hans-Joachim Mahl und Gerhard Schulz;
vol. III [1968]: Das philosophische Werkll Hg. von Richard Samuel in Zusammenarbeit

mit Hans-Joachim Mähl und Gerhard Schulz; vol. IV [1975]: Tagebücher,
Briefwechsel, Zeitgenössische Zeugnisse. Hg. von Richard Samuel in Zusammenarbeit

mit Hans-Joachim Mahl und Gerhard Schulz; vol. V [ 1988]: Materialien und
Register. Hg. von Hans-Joachim Mahl und Richard Samuel. Register von Hermann
Knebel; vol. VI en 2 tomes [1998/99], Der dichterische Nachlaß (1788-1791) und

Stammbucheintragungen (1791-1795). Hg. von Hans-Joachim Mähl in Zusammenarbeit

mit Martina Eicheldmger und Ludwig Rommel.
Ploucquet, Gottfried (2006), Logik Hg., übersetzt und mit einer Einleitung versehen

von Michael Franz, Hilsdesheim et al., Olms.
Reinhold, Karl Leonhard (1789), Versuch einer neuen Theorie des menschlichen

Vorstellungsvermögens, Prag/Jena, C. Widtmann & J. M. Mauke.
Reinhold, Karl Leonhard (1790), Beyträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständ¬

nisse der Philosophen. Erster Band, das Fundament der Elementarphilosophie
betreffend, Jena, Michael Mauke.

Reinhold, Karl Leonhard (1791), Ueber das Fundament des philosophischen Wissens,
nebst einigen Erläuterungen [von Johann Benjamin Erhard und Friedrich Carl
Forberg] über die Theorie des Vorstellungsvermögens, Jena, Michael Mauke
(reimpressions sans les Erläuterungen par Wolfgang H. Schräder, Hamburg, Meiner,
1978).

Reinhold, Karl Leonhard (1794), «Ueber den Unterschied zwischen dem gesunden
Verstände und der philosophierenden Vernunft in Rücksicht auf die Fundamente
des durch beyde möglichen Wissens» (redige en 1792), in: id., Beyträge zur Berichtigung

bisheriger Mißverständnisse der Philosophen. Zweyter Band, die Fundamente

des philosophischen Wissens, der Metaphysik, Moral, moralischen Religion
und Geschmackslehre betreffend, Jena, Johann Michael Mauke, 1, p. 3-72.



20 MANFRED FRANK

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph (1856-1864), Sammtliche Werke, Hg, von K. F. A.
Schelhng, lre section, vol. 1-10; 2" section, vol. 1-4. Stuttgart, Cotta (cite SW suivt
de l'indication de la section en chifFres remains et du volume en chifffes arabes)

Schelling, Friedrich Wilhdelm Joseph (1972), Grundlegung der positiven Philosophie
Münchner Vorlesung WS 1832 und SS 1833 Hg und kommentiert von Horst
Fuhrmans, Torino, Bottega d'Erasmo.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph (1993), Philosophie der Offenbarung 1841/42
Paulus-Nachschrift). Hg. und eingeleitet von Manfred Frank, 3. neu durchgesehene
und korrigierte [recte: augmentee du cahier de Kierkegaard] Ausgabe, Frankfurt/M.,
Suhrkamp

Schlegel, Friedrich (1958 sq Kritische Ausgabe seiner Werke. Hg. von Ernst Behler,
Paderborn-Munchen-Wien-Zurich, F. Schdmngh/Thomas-Verlag.

Schleiermacher, Friedrich David Ernst (2003), Der christliche Glaube nach den
Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt Zweite
Ausgabe (1830/31) Erster und zweiter Band Hg. von Rolf Schäfer, Berlin/New
York, Walter de Gruyter.

Schleiermacher, Friedrich David Ernst (2001), Dialektik, 2 vol Hg und eingeleitet von
Manfred Frank, Frankfurt/M., Suhrkamp.

Schmid, Carl Christian Erhard (1791), Empirische Psychologie, Erster Theil, Jena,
Cröker.

Schmid, Carl Christian Erhard (1792), «Rezension von C. L. Reinholds Ueber das
Fundament des philosophischen Wissens» in: Allgemeine Literatur-Zeitung, N° 92
et 93 des 9 et 10 avril 1792, col. 49-56 et 57-60.

Schmid, Carl Christian Erhard (1795), «Bruchstücke aus einer Schrift über die Philo¬

sophie und ihre Principien», in: Philosophisches Journal III/2, p 95-132.
Stamm, Marcelo R. (1992), «Mit der Überzeugung der Entbehrlichkeit eines höchsten

und einzigen Grundsatzes » Ein Konstellationsportrat um Fr. I. Niethammers
«Philosophisches Journal einer Gesellschaft teutscher Gelehrten», manuscrit inedit,
München.


	Que signifie "philosophie du premier romantisme"?

