Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 421-429

BIBLIOGRAPHIE

LAUureNcE BoULEGUE, PIERRE CAYE, FLORENCE MALHOMME, SYLVIE PERCEAU, Histoire de

CATHERINE FLAMENT (€ds), Silence et sagesse, De la musique a la
métaphysique: les anciens Grecs et leur héritage (Colloques, Congres
et Conférences sur la Renaissance européenne, 85, Série: Lecture de la
Renaissance latine 6), Paris, Classiques Garnier, 2015, 400 p.

Les communications réunies dans ce volume, prononcées lors du colloque organisé
a I"université Paris-Sorbonne du 23 au 25 juin 2011, cherchent a éclaircir les rapports
que la sagesse entretient avec le silence dans ses diverses manifestations, qui vont du
silence rhétorique au silence de la nature et de la théologie négative, en passant par celui
des corps et de leurs douleurs, des morts et des vivants. Leur ambition est également
de montrer que, malgré les différences radicales qu’il peut y avoir entre ces multiples
situations de silence, «une méme structure de I’intervalle et de la mise en distance, de la
pause ou du suspens revient chaque fois en permettant précisément d’instaurer intervalle
et distance». Car le silence n’est pas le degré zéro de la parole, il se construit: on fait
silence. Dans les sagesses grecque et orientale, le silence parle toujours de retenue, mesure
et ordre. P. Chiron ouvre les feux en dégageant les stratégies que la rhétorique ancienne
a mises en oeuvre pour les orateurs comme pour les auditeurs. Si les premiers doivent
secréter le mystére, impressionner et affirmer leur autorité en se taisant, les seconds,
face a un orateur qui s’interrompt, doivent opérer des déductions significatives, alors
méme qu’ils sont captifs des données qu’on leur a fournies. L’analyse que G. Lombardo
et B. Saint Girons font du silence d’Ajax face a Ulysse aux enfers, débouche sur une
intéressante phénoménologie du sublime et de la grandeur d’dme. S. Perceau aborde
ensuite ’intrusion des silences possibles dans le théatre, ol tout est sensé passer par les
mots dits sur scéne a voix haute : silence du cri et du pathos rendu visible dans la trame
sonore du langage tout en matérialisant ’absence de paroles rationnelles. R.Martin
soutient & son tour que I’usage paradoxal du silence dans la poésie pindarique possede
un rapport mythopoiétique avec 1’épopée homérique. C’est avec finesse que E.Séris
décrit la tension entre les deux influences épicurienne et stoicienne qui s’exerce dans
’univers poétique de I’ Erotopaegnion de Girolamo Angeriano, laquelle engage le poéte
napolitain a faire I’apprentissage de la patience et du silence comme déférence a autrui
et intériorisation de 1’adversité. Sont aussi pris en considération le travail du silence
dans la morphogenése de I’art a la Renaissance (A. Angelini), le silence volubile de
la peinture a I’age classique (D. Dauvois), le silence de la technique et la grammaire
des arts chez Diderot (P. Caye), ainsi que 1’éthique de la communication dans L 'art de
se taire de I’Abbé Dinouart (J. Leclercq), fondée sur la retenue et la réflexivité contre
I’'immédiateté. L’exposé fort intéressant de A. G. Wersinger aborde un aspect moins
connu de la théorie et de la pratique de la musique grecque antique. En parcourant les
textes de Porphyre, Gaudence, Aristoxéne, Nicomaque de Gérase et Jamblique, I’auteur
émet I’hypothése d’un usage apophatique et mystérique des notes ineffables. Les discours
plotiniens témoignent de leur c6té du lien originel entre parole et silence, lequel n’est
pas mutisme, mais signe de la plénitude d’une présence. «S’il s’impose comme limite du
langage, dit G. Aubry, il préside aussi a I’invention d’une autre parole, délivrée du souci
de I’action et de 1’efficacité: une parole que philosophie et littérature peuvent toutes
deux articuler, et qui est seule capable de dire le mouvement d’engendrement du réel»

la philosophie



422 BIBLIOGRAPHIE

(p- 289). Remarquable le développement que F. Malhomme fait du couple musique et
silence chez Jean de la Croix. «Si la musique est employée de fagon métaphorique pour
tenter d’exprimer I’indicible, elle apparait plus encore comme une notion essentielle
dans la théologie sanjuaniste, dominée par le concept d’harmonie, vertu du juste milieu
qui tempére les extrémes. Loin d’étre privation, négation ou passivité, le silence est
harmonie du corps et de ’ame, qui permet de recouvrir I’unité avec le Principe» (p. 254).
En spécialiste de Pascal, P. Magnard nous fait encore entrer dans le dernier rempart de
I’architecture du silence qu’est le ceeur pascalien qui, pour autant qu’il soit bati a cet
effet, est appelé a devenir le sanctuaire par excellence ou Dieu se laisse entendre. Une
belle méditation de M. Malaguti invite a penser le paradoxe de 1’intensité originaire du
Nom par lequel le Dieu de la Bible se connait et se communique, tout en demeurant
caché et silencieux pour en voiler la gloire. Une bonne bibliographie d’études et de
textes de I’Antiquité, du Moyen-Age et de la Renaissance, des époques moderne et
contemporaine sur les différents thémes abordés, ainsi qu’un index de tous les noms
cités engagent le lecteur a faire encore d’autres découvertes sur les relations secrétes et
originales que la sagesse entretient avec le silence.

JEAN BOREL

VINCENT DESCOMBES, Les embarras de l’identité (nrf/Essais), Paris, Gallimard,
2013, 304 p.

Si dans son sens courant I’identité (chap. I) parait bien comprise, assumée et
revendiquée, elle ne résiste pas, malgré son apparente pertinence, au sophisme le plus
trivial qui demande comment quelqu’un peut étre a la fois le méme tout en changeant.
Difficulté que I’A. exprime ainsi: «il y a, dira-t’on, une opposition indéniable entre
demeurer soi-méme (conserver son identité) et changer, c’est a dire devenir un autre»
(p-71). Pour ne pas rester prisonnier de ce sophisme, I’A. va faire appel & ce qu’il
nomme la «reégle de Geach» (chap. II) qui traite de I’'usage des noms propres dans
I’identification des objets. Selon cette régle, ce qui caractérise ce concept «repose sur
un critére grammatical d’identité» (p. 86) qui renoue avec la notion aristotélicienne
d’essence nominale. Cette régle permet d’éviter ’écueil d’une «dégradation des
conditions d’application du concept (au regard de ce qui serait une identité absolue
parce que compléte et parfaite) ou encore au sens d’une contradiction interne au concept
lui-méme» (p. 86). Aprés avoir précisé et légitimé philosophiquement le concept
d’identité sous 1’égide du «qui est-ce ?», I’A. décline la question en un «qui suis-je ?»
(chap. III) et en un «qui sommes-nous ?» (chap. IV). L’A. au chapitre III va encore
explorer les termes d’une dialectique qui consiste a étre le méme et différent, mais cette
fois a partir d’un sujet qui s’éprouve dans le processus de subjectivation de son identité.
La notion de «crise d’identité» (Erikson) est symptomatique des enjeux de ce processus
car elle exprime la difficulté pour I’individu & trouver un équilibre entre son identité
objective (sociale, communautaire) et subjective (personnelle). Mais cet équilibre
ne régle pas la question du «qui suis-je ?» qui doit étre approfondie puisque, pour
I’individu, le plus important revient surtout a se reconnaitre lui-méme au-dela de ce qui
le définit de I’extérieur. Il peut donc avoir plus ou moins fortement le sentiment d’étre lui
méme (une fois libéré de la présence des autres). Mais, étre soi-méme, est-ce vraiment
faire abstraction de ce qui nous conditionne et de ce qui nous définit de I’extérieur ?
En reprenant 1’approche de Charles Taylor, I’A. insiste sur cette propension du sujet
moderne a €laborer son identité en se désocialisant. Contre ce qui I’aliénerait, I’individu
est appelé a faire un choix authentique et radical, avec le risque de perdre de vue son
socle contextuel. Pour éviter ce nouvel écueil d’une identité qui se diluerait dans une
interrogation sans fin parce que sans liens, I’A. transpose la question, avec justesse, dans



BIBLIOGRAPHIE 423

le champ d’un expressivisme moral : «Que dois-je décider pour étre satisfait d’avoir pris
cette décision et pouvoir I’assumer en tant qu’elle m’exprime ?» (p. 167). Répondre a la
question «qui suis-je ?» ne doit donc pas rester indéterminé (comme le «étre ou ne pas
étre» d’Hamlet), mais s’ancrer dans des question finies qui permettent a I’individu de
faire des choix délibérés tout en reconnaissant ce qui le conditionne. Arrivé a la derniére
partie de ’ouvrage (chap. IV), I’A. s’intéresse a la dimension collective de la question:
«qui sommes-nous ?». Ici, il s’agit de chercher ce que recouvre le concept d’identité
dans le sens de |’identitaire ou de I’appartenance & un groupe. En quoi consiste alors
cette identification, et surtout, est-elle 1égitime ? N’y a t’il pas quelque chose d’illusoire
a revendiquer les victoires des ancétres de sa nation sans y avoir pris part ? Pour ne pas
en rester a une mystification (ne renvoyant a aucune réalité concréte) que 1’approche
nominaliste ne peut dépasser, I’A. indique que I’identité collective, pour se justifier, a
besoin d’une idée de sa propre continuité et d’une conscience de soi. C’est pourquoi il
fait appel a Castoriadis et a sa notion d’ «imaginaire instituant» (a ne pas confondre avec
I’imaginaire mystifiant) qui mobilise I’identité collective comme une reprise imaginative
des institutions et des coutumes, tragant les contours d’une appartenance toujours en
mouvement. L’identité collective dépend donc de la maniere que I’individu a, & chaque
fois, de s’y reconnaitre et de s’y référer. Pour cela, I’institution (au sens politique) aura
la fonction a la fois de cadrer, d’accueillir et d’étre le moteur de cette possibilité qu’a
I’individu de passer du «je» au «nousy.

DiMITRI ANDRONICOS

JACQUELINE LICHTENSTEIN, Les raisons de [’art. Essai sur les théories de la
peinture (nrflEssais), Paris, Gallimard, 2014, 212 p.

Parler de I’art «avec un minimum de décence» (p. 16; l’expression est de
J. Bouveresse qui [’utilise a4 propos de philosophes qui souhaitent parler des
mathématiques) nécessite, aux yeux de I’A., de se méfier des propos des philosophes
purement «esthéticiens», puis de s’intéresser a la pratique des artistes eux-mémes, en
considérant d’abord ce qu’ils font, puis ce qu’ils pensent et disent de 1’art, en s’informant
sur les ceuvres réelles qu’ils produisent. L’A. estime que c’est précisément parce que les
artistes n’émettent pas, a propos de I’art, des «jugements purs et désintéressésy» et «parce
que leurs réflexions sont toujours orientées vers un faire», qu’ils lui «semblent avoir une
pensée souvent plus juste de ’art et plus juste sur ’art» (p. 17) que celle des philosophes
de I’esthétique «pure». On notera également cette formule qui synthétise son programme:
«il ne s’agit pas seulement d’apprendre ’art pour mieux penser, mais d’apprendre de
I’art, comment cette activité demande a étre pensée» (p. 171) en tentant de réconcilier
enfin «la réflexion philosophique» et la «connaissance de I’art» (p. 175). Voila pourquoi
I’A., pour répondre a un détracteur annongant lors d’un colloque «ma communication
sera tres différente de celle de Jacqueline Lichtenstein; je vais traiter la question du point
de vue de la philosophie et non plus de I’histoire de I’art», s’est mise, aprés 1’étude de
I’histoire de 1’art, a la pratique picturale, non pas dans I’ambition de devenir peintre,
mais uniquement pour tenter de mieux comprendre ce que signifient des expressions
techniques telles que «transparence d’un glacis», «contour vague» ou «adultération des
couleurs» (p. 20). Il s’agissait de saisir grace a la pratique ce que voulait précisément
dire un peintre lorsqu’il affirmait d’un tableau «c’est fort» ou, en parlant des tons, «c’est
vraiment juste» (p. 20). Parallelement la relecture des «conférences de 1I’Académie
royale de peinture et de sculpture» du XVII® siecle — que I’A. a rééditées et dont elle est
spécialiste — lui permet d’appréhender «comment le peintre était parvenu a résoudre telle
ou telle difficulté» concernant «I’unité de la composition, la représentation de I’histoire,
la variété des figures, la juste distribution des jours et des ombres ou les différents plans



424 BIBLIOGRAPHIE

de profondeur» (p. 24). L’A. rejette donc 1’idée kantienne de 1’autonomie du jugement
de golt (distinct complétement du jugement de connaissance), responsable, selon elle,
d’un décrochement de la réflexion esthétique de la production picturale et artistique en
général, avec pour conséquence la tendance «a faire de I’esthétique cet asile de
I’ignorance auquel elle ressemble malheureusement trés souvent» (p. 19). Si la peinture
est une cosa mentale, comme le disait Léonard, cela ne signifie nullement qu’elle n’est
pas aussi en méme temps, de maniére indissoluble, de I’ordre du faire, de ce qu’Aristote
appelait la zechné» (p. 26) et si elle est fechne, elle est a la fois activité de 1’esprit, de
I’ceil et activité de la main. C’est la conscience de I’importance du faire qui va conduire
I’A. a réhabiliter la figure un peu négligée de ’amateur, «assurément plus proche de
I"artiste que cet individu abstrait que la philosophie a voulu ériger en sujet esthétique»
(p- 28). L’ A. conclut son avant-propos par cet aveu: «s’il fallait choisir, je choisirais I’art
contre la philosophie! Ou plutdt contre une certaine philosophie» (p. 29). Examinons
maintenant quelques aspects de son ouvrage, dans lesquels elle nous livre des exemples
de ce qu’elle entend par pensée esthétique. Dans le chapitre I («Le critique, I’historien,
le philosophe»), I’A. se penche sur la rupture que représente au X VIII¢ siécle la naissance
de I’esthétique de Baumgarten, par rapport a «la théorie de I’art du XVII* siécle, en tant
que théorie d’artiste» (p. 48). Cette rupture se caractérise par «l’avénement de trois
nouveaux régimes de discours sur I’art [...]: la critique d’art en France, 1’esthétique et
I’histoire de 1’art en Allemagne» (ibid.). Dans le chapitre II («Le plaisir et la régle»), I’A.
décrit les caractéristiques de la notion de «régle» en art, «dans le sillage des remarques
de Wittgenstein sur ce que signifie ‘suivre une régle’» (p. 62). S’il est difficile de
distinguer clairement la régle de la norme, I’A. estime qu’en art, du moins, les régles «ne
se rapportent pas a un savoir mais a un savoir-faire, c’est-a-dire un savoir dans lequel
I’aspect technique est essentiel, voire premier» (p. 63). Ainsi les académiciens estiment
également que les régles sur lesquelles ils «parviennent a s’accorder [...] sont plutot des
régles pour ’enseignement de 1’art que des reégles des arts» (p. 72). Pour eux «la régle ne
s’énonce jamais sous la forme d’une loi, d’un universel abstrait comme un dogme a
respecter, mais plutét comme une maxime a transmettre» (ibid.). Ils estiment encore
qu’a la place d’une doctrine unitaire, il vaut mieux suivre et imiter les maitres, convaincus
«qu’on ne peut enseigner 1’art que par des exemples» (p. 73). Le chapitre III («L’ignorant
ou le spectateur désintéressé»), synthétise les réflexions de Du Bos (1670-1742) qui,
pour la premiére fois, s’interroge sur la place du spectateur dans 1’art et du plaisir qu’il
ressent a la contemplation d’une ceuvre. Sa réflexion porte ainsi «sur le point de vue de
la réception et non plus seulement de la production» (p. 85). C’est cette réflexion que
Baumgarten traitera quelques décennies plus tard sous le nom d’esthétique. Le chapitre
IV («Pour une critique de la théorie pure») commence par une description des arguments
de Konrad Fiedler (1841-1895) qui distingue, dans le sillage de Kant, le jugement
esthétique «purement subjectif [...] puisqu’il se fonde sur le seul critére du plaisir»
(p.112) du jugement artistique défini «comme un jugement de connaissance, donc
soumis a des régles» (ibid.). Fiedler annonce ainsi «un des faits sans doute les plus
marquants de 1’art du XX siécle», caractérisé aux yeux de I’A. par «la maniére dont le
plan esthétique a résorbé le plan artistique, ou, pour le dire autrement, la maniére dont la
démarche artistique a intériorisé ’attitude de 1’esthétique a 1’égard de 1’art, en faisant de
I’art un pur effet de I’esthétique, c’est-a-dire en vidant 1’objet artistique de toute qualité
qui lui serait propre» (p. 113). Une des conséquences de cette transformation dans le
statut de I’ceuvre d’art au XX siécle est, pour le dire en termes hégéliens, le fait que
1’ceuvre d’art soit sa propre philosophie ou, que 1’art a connu une sorte «d’assujetissement
philosophique» (p. 114; A. Danto). I’A. estime cependant que de nos jours «1’esthétique
n’est plus tout & fait cette discipline improbable, 8 mi-chemin entre la littérature et la
philosophie» (p. 118) et que, notamment grice a la philosophie analytique, «la théorie de
’art[...]» a pu «devenir aussi I’objet des philosophes» (p. 119). Elle remarque cependant
que ces théories ne sont pas, a proprement parler, «des théories de 1’art mais des théories



BIBLIOGRAPHIE 425

du concept d’art» (p. 119). L’A. signale les limites d’une telle approche en affirmant
fortement que ceux «qui pensent que des problémes philosophiques ne seraient faits que
pour des philosophes» se trompent et qu’il y a de fortes chances que les problémes dont
ils traitent sont «de faux probleémes» (p. 120). En effet, «les théories de 1’art ne sont
jamais des théories pures, comme peuvent 1’étre les théories scientifiques ou comme
prétendent 1’étre les théories philosophiques» (p. 137). La réflexion sur I’art qu’on ose a
peine appeler esthétique désormais, se développerait donc sur un terrain «d’impureté
théorique» qui constitue pour I’A. «I’une des conditions de leur justesse» (ibid.). Le
dernier chapitre («Le philosophe et I’historien d’art: un dialogue impossible?») reprend
trés précisément les éléments de la querelle qui a opposé Meyer Schapiro a Heidegger,
au sujet de I’interprétation que ce dernier a donnée des chaussures de Van Gogh. Lorsque
Schapiro demande a Heidegger, lequel des huit tableaux de chaussures peints par Van
Gogh il avait sous les yeux lors de sa description et de son analyse du tableau, il est
incapable de répondre avec précision. Selon Schapiro il s’agit probablement de 1’un des
deux tableaux vus par Heidegger lors de 1’exposition Van Gogh de 1930, mais «il aurait
[...] confondu les deux tableaux exposés dans sa mémoire et projeté dans celui qu’il
décrit ou croit décrire des €léments qu’il aurait pergu dans 1’autre» (p. 153). Derrida, qui
prend la défense de Heidegger, argumente dans un texte en affirmant que si la question
de I’identification exacte de I’ceuvre est importante pour le spécialiste ou I’expert, elle ne
I’est nullement «pour un philosophe qui s’occupe de choses autrement essentielles»
(p.152). La divergence entre I’A. et I’esthétique philosophique apparait, ici encore, en
pleine lumiére : aux yeux de philosophes tels que Heidegger ou Derrida la référence a un
tableau précis compte moins que le questionnement sur «l’essence de I’art et de la
technique» (p.159), alors que «I’historien de I’art» est, quant a lui, contraint par sa
discipline «a se référer a des objets précis» (p. 154). L’A. parle & ce propos d’une
«tyrannie philosophique» (p. 160, 161, etc.) consistant précisément a suggérer que la
référence a un tableau particulier et précis ne compte guére pour celui qui entreprend de
décrire «l’essence de ’ccuvre d’art», en se contentant de discuter d’un tableau «en
général». Mais nous rappelle-t-elle judicieusement, «un tableau en général, un tableau
en quelque sorte générique ¢a n’existe pas» (p. 160). Elle conclut son propos en
réaffirmant la nécessité d’apprendre de I’art ce que I’on peut dire sur lui: «il ne s’agit
pas seulement d’apprendre 1’art pour mieux penser, mais d’apprendre de 1’art comment
cette activité demande & étre pensée» (p. 171). La rupture avec une certaine forme
d’esthétique est ainsi consommeée, lorsque 1’A. réaffirme sa conviction que «1’étude de
I’art et des artistes peut conduire la philosophe a s’éloigner de I’esthétique», mais «elle
peut aussi apprendre a mieux philosopher» (p. 171).

STEFAN IMHOOF

LAURENT JAFFRO (€d.), Croit-on comme on veut ? Histoire d’'une controverse,
(Analyse et philosophie), Paris, Vrin, 2013, 247 p.

Quelle est la place de la volonté dans les processus d’acquisition des croyances ?
Cette question — simple en apparence — est mise en exergue et analysée en fonction de
chaque auteur étudié dans le nouvel ouvrage dirigé par L. Jaffro. Ce faisant, le théme
complexe du degré de contrdle que nous avons sur nos croyances se trouve précisé, et
un panorama historique se construit autour de lui. N’allons pourtant pas imaginer que
cet éminent paysage se dessine aux dépens de I’état actuel de la question; ’ouvrage
se termine sur une note d’épistémologie contemporaine. La structure du livre présente
ainsi douze études dont I’harmonie globale tient a I’objectif commun de répondre a
la question posée dans le titre: Croit-on comme on veut ? — Pierre-Marie Morel livre
une analyse comparée d’Aristote et d’Alexandre d’Aphrodise sur le probléme de



426 BIBLIOGRAPHIE

’assentiment et de la responsabilité, Isabelle Koch observe la notion de croyance chez
Augustin qui aborde notamment les questions de foi et d’autorité, Cyrille Michon
présente une étude approfondie de I’acte de foi et du jugement chez Thomas d’Aquin,
Christophe Grellard analyse la théorie de Jean Buridan quant a la notion d’assentiment
liée a celle d’action, Alexander Broadie approfondit la question de I’assentiment, qui,
chez Jean Mair, est une perfection de la volonté, Fanchon Portalier démontre que la
théorie de I’assentiment de Descartes s’inscrit dans la droite ligne de celle des Stoiciens,
Philippe Desoche consacre son étude a Malebranche qui, contrairement a Descartes,
n’attribue pas de réle prédominant a la volonté dans 1’assentiment, Laurent Jaffro aborde
la notion d’assentiment et de proposition verbale dans 1’Essai de Locke, Maria Rosa
Antognazza expose la position de Leibniz quant & 1’assentiment comme opération de
I’intellect, Pascal Taranto présente la pensée de Samuel Clarke concernant le role de
I’intellect et de la volonté dans la formation de 1’assentiment, Claire Etchegaray étudie
le contrdle et, par-1a, la responsabilité du croyant face a ses croyances chez Thomas
Reid, enfin Anne Meylan apporte des notions d’épistémologie contemporaine ainsi que
ses réflexions sur le degré de contréle dans le processus d’acquisition des croyances. —
Le probléme de I’acquisition des croyances est globalement présenté comme composé
de deux versants. Il concerne, en amont, le degré de contrdle que le croyant a sur
ses croyances, lié notamment aux raisons qu’il a de croire, et porte en aval sur les
conséquences et implications éthiques, politiques ou encore théologiques de ce contrdle.
— Selon la these énoncée dans I’introduction, «croire que p, c’est tenir pour vrai que p»
(p. 9), celui qui croit adopte une certaine attitude envers la vérité¢ d’une proposition. La
justification d’une croyance est, dans cet ouvrage, moins focalisée sur la proposition
méme que sur les raisons psychologiques et épistémologiques que le croyant a de croire.
La croyance dépend de la vérité d’une proposition et elle ne peut, par-la méme, étre
générée a I’envi.—Est-il & dire que le croyant n’a absolument aucune forme de contrdle
sur ses croyances ? La croyance, contrairement a la connaissance, n’est pas factuelle;
elle repose sur la volonté du croyant de s’approcher au plus prés de la vérité. De plus, la
réponse doit faire preuve de finesse si 1’on estime que le croyant doit pouvoir répondre
de ’attitude qu’il adopte face a la vérité de sa proposition. — La justification d’un tel
positionnement n’est pas toujours évidente. Concentrons-nous ici sur 1’expression
«tenir pour vrai». Certaines croyances n’ont pas de preuves démonstratives: la croyance
que Dieu existe en est ’exemple paradigmatique. Elles échappent & la connaissance
(comme croyance vraie et pleinement justifiée pour qui 1’adopte) et, ainsi, restent de
pures croyances. On croit que p envers et contre I’impossibilité de savoir que p. Dés
lors, comment justifier une telle croyance, autrement dit, comment expliquer I’attitude
du croyant face a la vérité de sa proposition? C’est ainsi que le théme de 1’assentiment,
lié a la volonté, prend place au sein de la réflexion sur I’acquisition des croyances et le
degré de contrdle qui lui est inhérent. — Cet ouvrage varié¢ donne ’occasion au lecteur
de se familiariser avec ce théme au travers d’analyses aussi claires que concises. Les
détails rendent compte de la profondeur de chaque théorie sans jamais perdre le fil avec
le théme général de I’ouvrage.

LAURELINE DARTIGUEPEYROU



	Bibliographie

