
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : après le
centenaire de sa naissance

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 421-429

BIBLIOGRAPHIE

Laurence Boulegue, Pierre Caye, Florence Malhomme, Sylvie Perceau, Histoire de

Catherine Flament (eds), Silence et sagesse, De la musique ä la la Philosophie

metaphysique: les anciens Grecs et leur heritage (Colloques, Congres
et Conferences sur la Renaissance europeenne, 85, Serie: Lecture de la
Renaissance latine 6), Paris, Classiques Garnier, 2015, 400 p.

Les communications reunies dans ce volume, prononcees lors du colloque organise
ä l'universite Paris-Sorbonne du 23 au 25 juin 2011, cherchent ä eclaircir les rapports
que la sagesse entretient avec le silence dans ses diverses manifestations, qui vont du
silence rhetorique au silence de la nature et de la theologie negative, en passant par celui
des corps et de leurs douleurs, des morts et des vivants. Leur ambition est egalement
de montrer que, malgre les differences radicales qu'il peut y avoir entre ces multiples
situations de silence, «une meme structure de l'intervalle et de la mise en distance, de la

pause ou du suspens revient chaque fois en permettant precisement d'instaurer intervalle
et distance». Car le silence n'est pas le degre zero de la parole, il se construit: on fait
silence. Dans les sagesses grecque et Orientale, le silence parle toujours de retenue, mesure
et ordre. P. Chiron ouvre les feux en degageant les strategies que la rhetorique ancienne
a mises en oeuvre pour les orateurs comme pour les auditeurs. Si les premiers doivent
secreter le mystere, impressionner et affirmer leur autorite en se taisant, les seconds,
face ä un orateur qui s'interrompt, doivent operer des deductions significatives, alors
meme qu'ils sont captifs des donnees qu'on leur a fournies. L'analyse que G.Lombardo
et B. Saint Girons font du silence d'Ajax face ä Ulysse aux enfers, debouche sur une
interessante phenomenologie du sublime et de la grandeur d'äme. S. Perceau aborde
ensuite l'intrusion des silences possibles dans le theatre, oü tout est sense passer par les

mots dits sur scene ä voix haute: silence du cri et du pathos rendu visible dans la trame
sonore du langage tout en materialisant l'absence de paroles rationnelles. R.Martin
soutient ä son tour que l'usage paradoxal du silence dans la poesie pindarique possede

un rapport mythopoietique avec l'epopee homerique. C'est avec finesse que E. Serfs

decrit la tension entre les deux influences epicurienne et stoi'cienne qui s'exerce dans

l'univers poetique de 1'Erotopaegnion de Girolamo Angeriano, laquelle engage le poete
napolitain ä faire l'apprentissage de la patience et du silence comme deference ä autrui
et interiorisation de l'adversite. Sont aussi pris en consideration le travail du silence
dans la morphogenese de Part ä la Renaissance (A. Angelini), le silence volubile de

la peinture ä Tage classique (D. Dauvois), le silence de la technique et la grammaire
des arts chez Diderot (P. Caye), ainsi que l'ethique de la communication dans L'art de

se taire de l'Abbe Dinouart (J. Leclercq), fondee sur la retenue et la reflexivite contre
l'immediatete. L'expose fort interessant de A. G. Wersinger aborde un aspect moins
connu de la theorie et de la pratique de la musique grecque antique. En parcourant les

textes de Porphyre, Gaudence, Arfstoxene, Nicomaque de Gerase et Jamblique, l'auteur
emet l'hypothese d'un usage apophatique et mysterique des notes ineffables. Les discours
plotiniens temoignent de leur cote du lien originel entre parole et silence, lequel n'est
pas mutisme, mais signe de la plenitude d'une presence. «S'il s'impose comme limite du
langage, dit G. Aubry, il preside aussi ä l'invention d'une autre parole, delivree du souci
de Paction et de l'efficacite: une parole que philosophie et litterature peuvent toutes
deux articuler, et qui est seule capable de dire le mouvement d'engendrement du reel»



422 BIBLIOGRAPHIE

(p. 289). Remarquable le developpement que F. Malhomme fait du couple musique et
silence chez Jean de la Croix. «Si la musique est employee de faqon metaphorique pour
tenter d'exprimer l'indicible, eile apparait plus encore comme une notion essentielle
dans la theologie sanjuaniste, dominee par le concept d'harmonie, vertu du juste milieu
qui tempere les extremes. Loin d'etre privation, negation ou passivite, le silence est
harmonie du corps et de Fame, qui permet de recouvrir l'unite avec le Principe» (p. 254).
En specialiste de Pascal, P. Magnard nous fait encore entrer dans le demier rempart de
1'architecture du silence qu'est le cceur pascalien qui, pour autant qu'il soit bäti ä cet
effet, est appele ä devenir le sanctuaire par excellence oü Dieu se laisse entendre. Une
belle meditation de M. Malaguti invite ä penser le paradoxe de l'intensite originaire du
Nom par lequel le Dieu de la Bible se connait et se communique, tout en demeurant
cache et silencieux pour en voiler la gloire. Une bonne bibliographic d'etudes et de

textes de l'Antiquite, du Moyen-Age et de la Renaissance, des epoques moderne et
contemporaine sur les differents themes abordes, ainsi qu'un index de tous les noms
cites engagent le lecteur ä faire encore d'autres decouvertes sur les relations secretes et
originales que la sagesse entretient avec le silence.

Jean Borel

Vincent Descombes, Les embarras de l'identite (wr//Essais), Paris, Gallimard,
2013,304 p.

Si dans son sens courant l'identite (chap. I) parait bien comprise, assumee et
revendiquee, eile ne resiste pas, malgre son apparente pertinence, au sophisme le plus
trivial qui demande comment quelqu'un peut etre ä la fois le meme tout en changeant.
Difficulty que l'A. exprime ainsi: «il y a, dira-t'on, une opposition indeniable entre
demeurer soi-meme (conserver son identite) et changer, c'est ä dire devenir un autre»
(p. 71). Pour ne pas rester prisonnier de ce sophisme, l'A. va faire appel ä ce qu'il
nomme la «regle de Geach» (chap. II) qui traite de l'usage des noms propres dans
l'identification des objets. Selon cette regle, ce qui caracterise ce concept «repose sur
un critere grammatical d'identite» (p. 86) qui renoue avec la notion aristotelicienne
d'essence nominale. Cette regle permet d'eviter l'ecueil d'une «degradation des

conditions d'application du concept (au regard de ce qui serait une identite absolue

parce que complete et parfaite) ou encore au sens d'une contradiction interne au concept
lui-meme» (p. 86). Apres avoir precise et legitime philosophiquement le concept
d'identite sous l'egide du «qui est-ce ?», l'A. decline la question en un «qui suis-je ?»

(chap. III) et en un «qui sommes-nous ?» (chap. IV). L'A. au chapitre III va encore
explorer les termes d'une dialectique qui consiste ä etre le meme et different, mais cette
fois ä partir d'un sujet qui s'eprouve dans le processus de subjectivation de son identite.
La notion de «crise d'identite» (Erikson) est symptomatique des enjeux de ce processus
car eile exprime la difficulty pour l'individu ä trouver un equilibre entre son identite
objective (sociale, communautaire) et subjective (personnelle). Mais cet equilibre
ne regle pas la question du «qui suis-je ?» qui doit etre approfondie puisque, pour
l'individu, le plus important revient surtout ä se reconnaitre lui-meme au-delä de ce qui
le definit de l'exterieur. II peut done avoir plus ou moins fortement le sentiment d'etre lui
meme (une fois libere de la presence des autres). Mais, etre soi-meme, est-ce vraiment
faire abstraction de ce qui nous conditionne et de ce qui nous definit de l'exterieur
En reprenant l'approche de Charles Taylor, l'A. insiste sur cette propension du sujet
moderne ä elaborer son identite en se desocialisant. Contre ce qui l'alienerait, l'individu
est appele ä faire un choix authentique et radical, avec le risque de perdre de vue son
socle contextuel. Pour eviter ce nouvel ecueil d'une identite qui se diluerait dans une
interrogation sans fin parce que sans liens, l'A. transpose la question, avec justesse, dans



BIBLIOGRAPHIE 423

le champ d'un expressivisme moral: «Que dois-je decider pour etre satisfait d'avoir pris
cette decision et pouvoir l'assumer en tant qu'elle m'exprime ?» (p. 167). Repondre ä la
question «qui suis-je ?» ne doit done pas rester indetermine (comme le «etre ou ne pas
etre» d'Hamlet), mais s'ancrer dans des question finies qui permettent ä l'individu de
faire des choix deliberes tout en reconnaissant ce qui le conditionne. Arrive ä la derniere
partie de l'ouvrage (chap. IV), l'A. s'interesse ä la dimension collective de la question:
«qui sommes-nous ?». Ici, il s'agit de chercher ce que recouvre le concept d'identite
dans le sens de 1 'identitaire ou de l'appartenance ä un groupe. En quoi consiste alors
cette identification, et surtout, est-elle legitime N'y a t'il pas quelque chose d'illusoire
ä revendiquer les victoires des ancetres de sa nation sans y avoir pris part Pour ne pas
en rester ä une mystification (ne renvoyant ä aucune realite concrete) que l'approche
nominaliste ne peut depasser, l'A. indique que l'identite collective, pour se justifier, a

besoin d'une idee de sa propre continuity et d'une conscience de soi. C'est pourquoi il
fait appel ä Castoriadis et ä sa notion d' «imaginaire instituant» (ä ne pas confondre avec
l'imaginaire mystifiant) qui mobilise l'identite collective comme une reprise imaginative
des institutions et des coutumes, trapant les contours d'une appartenance toujours en
mouvement. L'identite collective depend done de la maniere que l'individu a, ä chaque
fois, de s'y reconnaitre et de s'y referer. Pour cela, l'institution (au sens politique) aura
la fonction ä la fois de cadrer, d'accueillir et d'etre le moteur de cette possibility qu'a
l'individu de passer du «je» au «nous».

Dimitri Andronicos

Jacqueline Lichtenstein, Les raisons de l'art. Essai sur les theories de la
peinture (nrflEssais), Paris, Gallimard, 2014, 212 p.

Parier de l'art «avec un minimum de decence» (p. 16; l'expression est de
J. Bouveresse qui l'utilise ä propos de philosophes qui souhaitent parier des

mathematiques) necessite, aux yeux de l'A., de se melier des propos des philosophes
purement «estheticiens», puis de s'interesser ä la pratique des artistes eux-memes, en
considerant d'abord ce qu'ils font, puis ce qu'ils pensent et disent de l'art, en s'informant
sur les ceuvres reelles qu'ils produisent. L'A. estime que c'est precisement parce que les
artistes n'emettent pas, ä propos de l'art, des «jugements purs et desinteresses» et «parce
que leurs reflexions sont toujours orientees vers un faire», qu'ils lui «semblent avoir une
pensee souvent plus juste de l'art et plus juste sur l'art» (p. 17) que celle des philosophes
de l'esthetique «pure». On notera egalement cette formule qui synthetise son programme:
«il ne s'agit pas seulement d'apprendre l'art pour mieux penser, mais d'apprendre de

l'art, comment cette activite demande ä etre pensee» (p. 171) en tentant de reconcilier
enfin «la reflexion philosophique» et la «connaissance de l'art» (p. 175). Voilä pourquoi
l'A., pour repondre ä un detracteur annon9ant lors d'un colloque «ma communication
sera tres differente de celle de Jacqueline Lichtenstein; je vais traiter la question du point
de vue de la philosophie et non plus de l'histoire de l'art», s'est mise, apres l'etude de
l'histoire de l'art, ä la pratique picturale, non pas dans l'ambition de devenir peintre,
mais uniquement pour tenter de mieux comprendre ce que signifient des expressions
techniques telles que «transparence d'un glacis», «contour vague» ou «adulteration des
couleurs» (p. 20). II s'agissait de saisir grace ä la pratique ce que voulait precisement
dire un peintre lorsqu'il affirmait d'un tableau «c'est fort» ou, en parlant des tons, «c'est
vraiment juste» (p. 20). Parallelement la relecture des «conferences de l'Academie
royale de peinture et de sculpture» du XVII" siecle - que l'A. a reeditees et dont elle est

specialiste - lui permet d'apprehender «comment le peintre etait parvenu ä resoudre telle
ou telle difficulty» concemant «l'unite de la composition, la representation de l'histoire,
la variete des figures, la juste distribution des jours et des ombres ou les differents plans



424 BIBLIOGRAPHIE

de profondeur» (p. 24). L'A. rejette done l'idee kantienne de l'autonomie du jugement
de goüt (distinct completement du jugement de connaissance), responsable, selon eile,
d'un decrochement de la reflexion esthetique de la production picturale et artistique en
general, avec pour consequence la tendance «ä faire de l'esthetique cet asile de

l'ignorance auquel eile ressemble malheureusement tres souvent» (p. 19). Si la peinture
est une cosa mentale, comme le disait Leonard, cela ne signifie nullement qu'elle n'est
pas aussi en meme temps, de maniere indissoluble, de l'ordre du faire, de ce qu'Aristote
appelait la techne» (p. 26) et si eile est techne, eile est ä la fois activite de l'esprit, de
l'ceil et activite de la main. C'est la conscience de l'importance du faire qui va conduire
l'A. ä rehabiliter la figure un peu negligee de Vamateur, «assurement plus proche de

l'artiste que cet individu abstrait que la Philosophie a voulu eriger en sujet esthetique»
(p. 28). L'A. conclut son avant-propos par cet aveu: «s'il fallait choisir, je choisirais l'art
contre la philosophie! Ou plutöt contre une certaine philosophie» (p. 29). Examinons
maintenant quelques aspects de son ouvrage, dans lesquels eile nous livre des exemples
de ce qu'elle entend par pensee esthetique. Dans le chapitre I («Le critique, l'historien,
le philosophe»), 1'A. se penche sur la rupture que represente au XVIII® siecle la naissance
de l'esthetique de Baumgarten, par rapport ä «la theorie de l'art du XVII® siecle, en tant
que theorie d'artiste» (p. 48). Cette rupture se caracterise par «l'avenement de trois
nouveaux regimes de discours sur l'art [...]: la critique d'art en France, l'esthetique et
l'histoire de l'art en Allemagne» {ibid). Dans le chapitre II («Le plaisir et la regle»), l'A.
decrit les caracteristiques de la notion de «regle» en art, «dans le sillage des remarques
de Wittgenstein sur ce que signifie 'suivre une regle'» (p. 62). S'il est difficile de

distinguer clairement la regle de la norme, l'A. estime qu'en art, du moins, les regies «ne
se rapportent pas ä un savoir mais ä un savoir-faire, c'est-ä-dire un savoir dans lequel
l'aspect technique est essentiel, voire premier» (p. 63). Ainsi les academiciens estiment
egalement que les regies sur lesquelles ils «parviennent ä s'accorder [...] sont plutöt des

regies pour l'enseignement de l'art que des regies des arts» (p. 72). Pour eux «la regie ne
s'enonce jamais sous la forme d'une loi, d'un universel abstrait comme un dogme ä

respecter, mais plutöt comme une maxime ä transmettre» (ibid.). Iis estiment encore
qu'äla place d'une doctrine unitaire, il vaut mieux suivre et imiter les maitres, convaincus
«qu'on ne peut enseigner l'art que par des exemples» (p. 73). Le chapitre III («L'ignorant
ou le spectateur desinteresse»), synthetise les reflexions de Du Bos (1670-1742) qui,
pour la premiere fois, s'interroge sur la place du spectateur dans l'art et du plaisir qu'il
ressent ä la contemplation d'une ceuvre. Sa reflexion porte ainsi «sur le point de vue de

la reception et non plus seulement de la production» (p. 85). C'est cette reflexion que
Baumgarten traitera quelques decennies plus tard sous le nom d'esthetique. Le chapitre
IV («Pour une critique de la theorie pure») commence par une description des arguments
de Konrad Fiedler (1841-1895) qui distingue, dans le sillage de Kant, le jugement
esthetique «purement subjectif [...] puisqu'il se fonde sur le seul critere du plaisir»
(p. 112) du jugement artistique defini «comme un jugement de connaissance, done
soumis ä des regies» {ibid.). Fiedler annonce ainsi «un des faits sans doute les plus
marquants de l'art du XX® siecle», caracterise aux yeux de l'A. par «la maniere dont le
plan esthetique a resorbe le plan artistique, ou, pour le dire autrement, la maniere dont la
demarche artistique a interiorise l'attitude de l'esthetique ä l'egard de l'art, en faisant de

l'art un pur effet de l'esthetique, c'est-ä-dire en vidant l'objet artistique de toute qualite
qui lui serait propre» (p. 113). Une des consequences de cette transformation dans le
Statut de l'oeuvre d'art au XX® siecle est, pour le dire en termes hegeliens, le fait que
l'oeuvre d'art soit sa propre philosophie ou, que l'art a connu une sorte «d'assujetissement
philosophique» (p. 114; A. Danto). l'A. estime cependant que de nos jours «l'esthetique
n'est plus tout ä fait cette discipline improbable, ä mi-chemin entre la litterature et la
philosophie» (p. 118) et que, notamment grace ä la philosophie analytique, «la theorie de

l'art [...]» apu «devenir aussi l'objet des philosophies» (p. 119). Elle remarque cependant
que ces theories ne sont pas, ä proprement parier, «des theories de l'art mais des theories



BIBLIOGRAPHIE 425

du concept d'art» (p. 119). L'A. signale les limites d'une telle approche en affirmant
fortement que ceux «qui pensent que des problemes philosophiques ne seraient faits que
pour des philosophes» se trompent et qu'il y a de fortes chances que les problemes dont
ils traitent sont «de faux problemes» (p. 120). En effet, «les theories de l'art ne sont
jamais des theories pures, comme peuvent l'etre les theories scientifiques ou comme
pretendent l'etre les theories philosophiques» (p. 137). La reflexion sur l'art qu'on ose ä

peine appeler esthetique desormais, se developperait done sur un terrain «d'impurete
theorique» qui constitue pour l'A. «l'une des conditions de leur justesse» {ibid.). Le
dernier chapitre («Le philosophe et l'historien d'art: un dialogue impossible?») reprend
tres precisement les elements de la quereile qui a oppose Meyer Schapiro ä Heidegger,
au sujet de 1'interpretation que ce dernier a donnee des chaussures de Van Gogh. Lorsque
Schapiro demande ä Heidegger, lequel des huit tableaux de chaussures peints par Van

Gogh il avait sous les yeux lors de sa description et de son analyse du tableau, il est
incapable de repondre avec precision. Selon Schapiro il s'agit probablement de l'un des
deux tableaux vus par Heidegger lors de l'exposition Van Gogh de 1930, mais «il aurait
[...] confondu les deux tableaux exposes dans sa memoire et projete dans celui qu'il
dderit ou croit decrire des elements qu'il aurait perpu dans l'autre» (p. 153). Derrida, qui
prend la defense de Heidegger, argumente dans un texte en affirmant que si la question
de 1'identification exacte de l'ceuvre est importante pour le specialiste ou l'expert, eile ne
l'est nullement «pour un philosophe qui s'occupe de choses autrement essentielles»
(p.152). La divergence entre l'A. et l'esthetique philosophique apparalt, ici encore, en
pleine lumiere: aux yeux de philosophes tels que Heidegger ou Derrida la reference ä un
tableau precis compte moins que le questionnement sur «l'essence de l'art et de la
technique» (p. 159), alors que «l'historien de l'art» est, quant ä lui, contraint par sa

discipline «ä se referer ä des objets precis» (p. 154). L'A. parle ä ce propos d'une
«tyrannie philosophique» (p. 160, 161, etc.) consistant precisement ä suggerer que la
reference ä un tableau particulier et precis ne compte guere pour celui qui entreprend de
decrire «l'essence de l'ceuvre d'art», en se contentant de discuter d'un tableau «en
general». Mais nous rappelle-t-elle judicieusement, «un tableau en general, un tableau
en quelque sorte generique ?a n'existe pas» (p. 160). Elle conclut son propos en
«affirmant la necessite d'apprendre de l'art ce que l'on peut dire sur lui: «il ne s'agit
pas seulement d'apprendre l'art pour mieux penser, mais d'apprendre de l'art comment
cette activite demande ä etre pensee» (p. 171). La rupture avec une certaine forme
d'esthetique est ainsi consommee, lorsque l'A. reaffirme sa conviction que «l'etude de

l'art et des artistes peut conduire la philosophe ä s'eloigner de l'esthetique», mais «eile
peut aussi apprendre ä mieux philosopher» (p. 171).

Stefan Imhoof

Laurent Jaffro (ed.), Croit-on comme on veut Histoire d'une controverse,
(Analyse et philosophie), Paris, Vrin, 2013, 247 p.

Quelle est la place de la volonte dans les processus d'acquisition des croyances
Cette question - simple en apparence - est mise en exergue et analysee en fonction de

chaque auteur etudie dans le nouvel ouvrage dirige par L. Jaffro. Ce faisant, le theme
complexe du degre de contröle que nous avons sur nos croyances se trouve precise, et
un panorama historique se construit autour de lui. N'allons pourtant pas imaginer que
cet eminent paysage se dessine aux depens de l'etat actuel de la question; l'ouvrage
se termine sur une note d'epistemologie contemporaine. La structure du livre presente
ainsi douze etudes dont l'harmonie globale tient ä l'objectif commun de repondre ä

la question posee dans le titre: Croit-on comme on veut - Pierre-Marie Morel livre
une analyse comparee d'Aristote et d'Alexandre d'Aphrodise sur le probleme de



426 BIBLIOGRAPHIE

l'assentiment et de la responsabilite, Isabelle Koch observe la notion de croyance chez
Augustin qui aborde notamment les questions de foi et d'autorite, Cyrille Michon
presente une etude approfondie de l'acte de foi et du jugement chez Thomas d'Aquin,
Christophe Grellard analyse la theorie de Jean Buridan quant ä la notion d'assentiment
liee ä celle d'action, Alexander Broadie approfondit la question de l'assentiment, qui,
chez Jean Mair, est une perfection de la volonte, Fanchon Portalier demontre que la
theorie de l'assentiment de Descartes s'inscrit dans la droite ligne de celle des Stoi'ciens,
Philippe Desoche consacre son etude ä Malebranche qui, contrairement ä Descartes,
n'attribue pas de röle predominant ä la volonte dans l'assentiment, Laurent Jaffro aborde
la notion d'assentiment et de proposition verbale dans VEssai de Locke, Maria Rosa
Antognazza expose la position de Leibniz quant ä l'assentiment comme operation de

l'intellect, Pascal Taranto presente la pensee de Samuel Clarke concemant le röle de
l'intellect et de la volonte dans la formation de l'assentiment, Ciaire Etchegaray etudie
le contröle et, par-lä, la responsabilite du croyant face ä ses croyances chez Thomas
Reid, enfln Anne Meylan apporte des notions d'epistemologie contemporaine ainsi que
ses reflexions sur le degre de contröle dans le processus d'acquisition des croyances. -
Le probleme de l'acquisition des croyances est globalement presente comme compose
de deux versants. II concerne, en amont, le degre de contröle que le croyant a sur
ses croyances, lie notamment aux raisons qu'il a de croire, et porte en aval sur les

consequences et implications ethiques, politiques ou encore theologiques de ce contröle.

- Selon la these enoncee dans l'introduction, «croire que p, c'est tenir pour vrai que p»
(p. 9), celui qui croit adopte une certaine attitude envers la verite d'une proposition. La
justification d'une croyance est, dans cet ouvrage, moins focalisee sur la proposition
meme que sur les raisons psychologiques et epistemologiques que le croyant a de croire.
La croyance depend de la verite d'une proposition et eile ne peut, par-lä meme, etre

generee ä l'envi.-Est-il ä dire que le croyant n'a absolument aucune forme de contröle
sur ses croyances La croyance, contrairement ä la connaissance, n'est pas factuelle;
eile repose sur la volonte du croyant de s'approcher au plus pres de la verite. De plus, la

reponse doit faire preuve de finesse si l'on estime que le croyant doit pouvoir repondre
de l'attitude qu'il adopte face ä la verite de sa proposition. - La justification d'un tel
positionnement n'est pas toujours evidente. Concentrons-nous ici sur l'expression
«tenir pour vrai». Certaines croyances n'ont pas de preuves demonstratives: la croyance
que Dieu existe en est l'exemple paradigmatique. Elles echappent ä la connaissance
(comme croyance vraie et pleinement justifiee pour qui l'adopte) et, ainsi, restent de

pures croyances. On croit que p envers et contre l'impossibilite de savoir que p. Des
lors, comment justifier une teile croyance, autrement dit, comment expliquer l'attitude
du croyant face ä la verite de sa proposition? C'est ainsi que le theme de l'assentiment,
lie ä la volonte, prend place au sein de la reflexion sur l'acquisition des croyances et le
degre de contröle qui lui est inherent. - Cet ouvrage varie donne 1'occasion au lecteur
de se familiariser avec ce theme au travers d'analyses aussi claires que concises. Les
details rendent compte de la profondeur de chaque theorie sans jamais perdre le fil avec
le theme general de l'ouvrage.

Laureline Dartiguepeyrou


	Bibliographie

