Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: La dialectique : notes pour l'introduction, le plan et la conclusion d'un
cours (1951)

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 365-369

LA DIALECTIQUE

Notes pour I’introduction,
le plan et la conclusion d’un cours (1951)!

PIERRE THEVENAZ

Introduction

Dialectique : Vous savez la fortune de ce terme dans la philosophie depuis
150 ans. Y a-t-il mot plus ambigu ? Quelques exemples:

— Subtilité des Sophistes dans I’art de la rhétorique et I’argumentation.

— Connaissance de I’étre, de la réalité véritable selon Platon (Phil. 58a).

— Dialectique des sentiments, de la jalousie et de I’amour.

— Matérialisme dialectique.

Est-ce un terme péjoratif ou laudatif ? On parle de la «solidité de la dialec-
tique» de Mirabeau ou de «I’éloquence verbeuse et dialecticienne» de Robes-
pierre. On parle aussi bien d’une «dialectique serrée» que de «vaines subtilités
dialectiques».

Il y a plusieurs sens a ce terme:

— Art de discuter, de manier le langage et les idées.

— Développement d’une idée ou d’un sentiment.

— Loi de développement de la réalité.

Notre tache va étre d’y voir clair, de voir le lien entre ces sens, carilyena
un, fit-il purement verbal. Nous saisirons la dialectique interne qui méne d’un
sens a [’autre.

La dialectique est-elle I’un plutot que 1’autre ?

1) La rhétorique comme dialektiké techne: art de dialoguer, de discuter.

2) La logique dans le frivium médiéval.

3) La méthode philosophique ou métaphysique, la philosophie comme telle
(Platon).

4) La loi (et non pas l'art) du développement de la pensée: processus
logique idéal (Hegel).

5) La loi du développement des choses ou de I’histoire: processus réel
(Marx).

En d’autres termes, la dialectique est-elle:

' NdE: Retranscription des cinq premiers et cinq derniers feuillets d’un cours qui
compte au total 106 feuillets.



366 PIERRE THEVENAZ

— art de contredire (réfuter, parler contre: controverse, €ristique, antilogie) ?

— ou art d’éviter la contradiction (fidélité aux regles de la pensée) ?

— ou loi de succession des contradictions (antithése, affirmation conduisant
a négation) ?

La dialectique est née des contradictions du langage: comme on le voit,
elle est tantdt 1’art de les utiliser pour faire triompher une thése, un certain
logos, tant6t 1’art de les éliminer, tant6t 1’art de les surmonter en maitrisant le
langage pour atteindre la réalité, tantot I’art de saisir leur rapport intime et leur
coexistence dans la réalité (ce qui présuppose un mouvement).

En un mot, la dialectique est donc 1’art de faire jouer le langage contre
lui-méme (2 des fins diverses). Ce cours est donc la suite naturelle du cours sur
le langage au semestre dernier, traitant de la crise du langage (cf. Brice Parain):
langage véhicule et obstacle, langage médium et écran, langage traduction et
trahison.

La dialectique est 1’art de tourner I’obstacle, elle est 1’art du détour et du
cheminement. On ne se trouve pas immédiatement de plain-pied, ni avec le
langage (et ses contradictions !), ni avec les choses: il faut passer par les mots
pour aller a la pensée et pour aller aux choses.

Le probléme de la dialectique sera donc le probleme de 1’efficacité de la
parole, du langage:

— Comment faire que le langage triomphe de la contradiction ?

— Et comment faire que le mot ou les mots ne soient pas vides mais
rejoignent les choses, que ce soient des outils utilisables pour atteindre les
hommes et atteindre la réalité ?

— Comment éviter le verbalisme, un langage vain qui ne suscite devant
nous qu’un monde d’illusions et d’apparences ?

Contradictions et apparences sont liées: quand surgit la contradiction,
c’est le spectre de 1’apparence, de 1’erreur qui surgit. La contradiction nous fait
décoller du réel : dans la réalité, il y a comme une faille, un trou d’air. C’est le
vide !

Mais la contradiction est aussi la richesse et la vie du réel, les contrastes,
le relief, le sel, la plénitude — et non I’identité vide. Donc, la contradiction est
positive et négative a la fois: il s’agit de tourner 1’obstacle de la contradiction,
mais aussi d’aller d’un contraire a I’autre, de ne pas I’éliminer purement et
simplement. La pensée est entrainée dans ce mouvement, il s’agira de voir ce
qu’elle en fera, et cela dépendra de son but: un réel pratique (a faire = ergon)
ou un réel théorique (a étre = on) ? Le succes immédiat ou la vérité ?

Car il y a deux types d’efficacité du langage: réussir (malgré ou par la
contradiction) a atteindre les hommes ou a atteindre les choses. L’obstacle étant
le langage, c’est lui qui sera véhicule et moyen de tourner 1’obstacle. L’appa-
rence, la contradiction, ’erreur pourront devenir condition de la découverte
de la réalité et de la vérité, si nous découvrons le biais, 1’art de passer par le
langage, de le traverser:

= dia (traverser) lectique (le langage) !



LA DIALECTIQUE 367

Plan
1) La dialectique comme éristique ou antilogie Zénon, Sophistes
(rhétorique)
2) La dialectique comme dialogue Socrate

3) La dialectique comme science supréme, logique Platon
du vrai, de I'Etre
(+ Science des intermédiaires entre Etre
et non-étre: Parménide, Sophiste)

4) La dialectique comme logique du probable Aristote
(+ Appendices : I, sur la logique tout
court des Stoiciens, et II, sur l’hyper-
logique de coincidence des opposés :
Plotin, Nicolas de Cuse)

5) La dialectique comme logique de I’infini, des Pascal
deux infinis
(+ Dialectique du christianisme : St Paul,
St Augustin)

6) La dialectique comme logique de I’apparence Kant

7) La dialectique comme logique dynamique duréel Hegel, Marx, Engels
(contradiction du devenir et de I’histoire)

8) La dialectique comme logique de I’existence Kierkegaard
(du paradoxe)

9) La dialectique comme logique de I’ambiguité Merleau-Ponty

Conclusion : Dialectique et philosophie

Nous étions partis de I’ambiguité du terme «dialectique», et nous avions
congu notre tdche pour ces quelques lecons avant tout comme un débrouillage
de la notion, une reconnaissance faite a travers ses diverses acceptions et (ce
qui va de pair) la tentative de saisir les liens qui unissent ces divers sens. Nous
avons essay€ de nous orienter et avons assisté a I’enrichissement progressif
de la notion, et nous pouvons (vous pouvez, j’espere) saisir maintenant
quelques-unes des résonances principales qu’elle éveille dans son usage actuel
si fréquent, en comprendre le fondement philosophique et entrevoir quelle peut
en étre la portée.

S’il fallait marquer 1’unité de la notion, on pourrait dégager les thémes
suivants :



368 PIERRE THEVENAZ

1) La pensée en mouvement: mouvement de pensée, cheminement par
étapes, enchainement — de 1a 1’idée de méthode.

2) La pensée en lutte, en travail (de 1a Marx !), aux prises avec elle-méme,
avec les hommes, avec les mots, les choses, le réel, avec les systémes, I’erreur,
la négation, avec ce qui la nie et ce qu’elle nie. C’est un effort pour vaincre
une résistance, dépasser les oppositions: 1’esprit rencontre une épreuve, une
insatisfaction, et la vérité est alors erreur corrigée, elle résulte d’une Aufhebung
de I’erreur.

3) La pensée par contraste: pensée de I’autre et non du méme, pensée aux
prises avec |’autre, respect des différences, sensibilité pour les différences. I1
y a une vérité de 1’erreur et une identité des contraires: pris par le bon bout,
’autre est aussi le méme.

4) L’exigence d’intégration, d’unité, de synthése, d’universalité: «Le
ressort de toute dialectique est 1’idée de totalité» (Sartre, Situations I11, p. 145).
Cette totalité se conquiert, n’est pas donnée. Elle s’oppose a un systéme fermé,
donné, éternel. Elle permet un certain relativisme ou les choses les plus diverses
trouvent leur justification.

S’il fallait maintenant justifier I’existence de la dialectique dans la Philo-
sophie, on pourrait dire:

— La vérité n’est pas donnée d’un coup : 1a réalité se livre de fagon partielle,
relative, progressive. Elle s’¢largit au fur et 2 mesure que la réflexion s’appro-
fondit. La vérité n’est pas révélée ni découverte dans son achévement et sa
totalité. Elle est le résultat d’un travail de la pensée, d’une discussion avec
autrui ou de theéses opposées, ou d’une réflexion comme discussion avec
soi-méme.

— La pensée travaille: elle n’est pas pur reflet du réel, simple miroir ou
épiphénoméne. Il y a dialogue de la pensée avec la réalité (dans I’expérience et
dans la réflexion). Et 1a philosophie qui en résulte n’est pas un systéme de vérités
découvertes, car en elle le travail de discussion, la recherche, le processus de la
découverte, et la réalité ainsi atteinte constituent une unité indissociable.

— La pensée en philosophie ne porte pas sur le réel: elle est elle-méme
réelle, elle travaille au sein du réel. En ce sens, la vérité, ce sera plus que la
réalité : ce sera la réalité + la pensée qui la révele, qui en prend conscience —
bref: la discussion entre le réel et la pensée.

— Donc, 1a ou il y a dialectique, il n’y a pas simplement le réel (selon le
réalisme), ni non plus simplement la pensée (selon 1’idéalisme): il s’instaure
précisément entre ces deux positions une dialectique, une sorte de va-et-vient.
Nous voyons ainsi en quel sens nous pouvions dire que la dialectique c’est la
part de I’homme dans une connaissance du réel: c’est la recherche du réel
intégrée dans la vérité sur le réel; un devenir, une histoire s’intégre dans la
vérité, ou inversement la vérité devient historique.

On pourrait élargir encore la portée de la dialectique en montrant que les
grandes philosophies de I’histoire ne sont pas des systémes tout faits, fermés
sur eux-mémes, mais les éléments d’une discussion, d’un dialogue qui se



LA DIALECTIQUE 369

poursuit et s’enrichit a travers les siécles. Entre les systémes, il y a aussi une
dialectique qui vise a 1’unité, & embrasser la totalité des vérités et & découvrir
la vérité des erreurs.

Et pour finir on pourrait montrer méme une dialectique dans 1’attitude
vis-a-vis de la dialectique, une sorte de va-et-vient entre le sens favorable et le
sens péjoratif du terme: tant6t elle est le tout de la philosophie, tant6t elle en
est la partie subordonnée, tant6t elle est méthode, tant6t aboutissement de la
recherche. Elle est un mouvement de dépassement, de correction perpétuelle
de la pensée, d’élimination de ses exces. En présence de la logique de I’identité
et de la non-contradiction, qui rejette dans le non-étre tout ce qui est contradic-
toire, la dialectique apparait comme une protestation du réel contre les excés
de la logique: I’autre, le contradictoire ont aussi leur place dans la réalité, il y
a une vérité de la contradiction, une positivité du négatif.

Mais inversement, en présence des subtilités dialectiques qui aboutissent
soit a tout justifier, soit a tisser un réseau de difficultés factices ou purement
verbales devant la réalité la plus évidente, il y aura la protestation inverse
contre les exces de la dialectique. Ce sera Diogéne le Cynique qui réduira d’un
geste les apories éléatiques, les flots d’arguments concernant le mouvement et
son impossibilité, en se mettant & marcher sans rien dire de long en large pour
prouver que le mouvement existe. Ce sera Bergson opposant la simplicité de
I’acte qui «se fait» (par exemple le lever du bras) a la complication paralysante
de la reconstitution de I’acte par la pensée discursive, dialectique, qui s’empétre
dans I’infinité des points composant cette trajectoire.

A chaque fois, la pensée se retire des impasses en prenant ses distances,
soit par rapport a la logique en s’appuyant sur la dialectique, soit par rapport au
réel en s’appuyant aussi sur la dialectique, soit par rapport a la dialectique en
s’appuyant sur le réel. Il y a donc... comme une dialectique qui libére la pensée
de la dialectique elle-méme.

La dialectique, a ce titre, représente la liberté méme de la pensée, I’homme
qui refuse de se noyer ni dans le monde réel ni dans le monde du langage, mais
qui les fait jouer dialectiquement 1’un contre I’autre et I’un en faveur de 1’autre.
En ce sens on pourra dire avec Plotin que la dialectique est 1’essence la plus
précieuse de la philosophie, et que c’est un réel progrés de la philosophie que
d’étre devenue depuis 150 ans toujours plus dialectique dans sa méthode et
dans sa structure.



	La dialectique : notes pour l'introduction, le plan et la conclusion d'un cours (1951)

