Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: Le bonheur selon Kant : notes pour une intervention au colloque de
Royaumont 1949

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 341-344

LE BONHEUR SELON KANT

Notes pour une intervention au colloque de Royaumont 1949

PIERRE THEVENAZ

Il me faut commencer par avouer qu’a la différence des orateurs précédents,
je ne suis nullement spécialiste du sujet que je traite.

Le tournant kantien a quelque chose de troublant: une crise du bonheur,
qui est significative pour nous aujourd’hui. Ce n’est pas un moment isolé : pour
le dire en gros, la philosophie morale se détourne de plus en plus du bonheur,
alors qu’il y a recherche avide d’un bonheur. Il faudrait faire I’exégése du lien
qui unit a la crise kantienne des philosophes tels que Kierkegaard, Nietzsche,
Marcel, Sartre d’une part, et les poetes maudits et les romanciers maudits
comme Kafka d’autre part. Mon propos n’est pas de proposer une exégese
de Kant, mais de soumettre quelques réflexions a propos du tournant kantien.

A maintes reprises [dans ce colloque], hier notamment, I’idée apparait que le
bonheur serait un accord avec le monde, la nature, ou un accord avec soi-méme
— & quoi s’opposerait le malheur de fait, condition de I’homme en désaccord, en
aliénation. C’est la conception antique: elle veut désaliéner I’homme, rétablir
’accord rompu, redonner a I’homme la possession de soi-méme, 1’autarkeia,
1’accord ou harmonie intérieure, ou la conscience de lui-méme. La question est
le rapport de la conscience de soi et de 1’aliénation. A grands traits, I’accord
avec le monde constitue la toile de fond, sur laquelle se détache 1’accord avec
soi-méme. Cette intégration cosmique est le support de toutes les morales
antiques et médiévales. Et c’est justement cette intégration que Kant a rompue
(est-ce définitivement ?).

Mais en fait, ce qui est premier, c’est tout de méme 1’accord avec soi-méme
ou, de fagon plus générale, la conscience de soi, qui est la réalisation méme de
cet accord. C’est a Socrate que nous devons cela: gnothi seauton signifie «sois
conscient de toi, en accord avec toi-méme». C’est le vrai point de départ de
toute la réflexion occidentale sur la morale et le bonheur. Et il n’implique pas
un accord avec le monde. A cet égard, Socrate — bien que dans un tout autre
contexte — préfigure la rupture kantienne. En faisant redescendre la philosophie
du ciel sur la terre, il pose le probléme du bonheur en-dehors de 1’intégration au
cosmos, uniquement sur le plan de 1’accord avec soi-méme, et subsidiairement

' NdE: Retranscription des huit feuillets de notes préparées pour une intervention
en partie improvisée lors du colloque, auxquels sont joints sept feuillets de notes prépa-
ratoires et des notes reflétant d’autres interventions.



342 PIERRE THEVENAZ

sur le plan de I’accord avec la cité. Ni Platon, ni Aristote, ni les stoiciens ne le
suivront.

Mais si, pour prendre la chose par un autre bout, nous posons la question:
«Qu’est-ce qui nous aliene ? Qu’est-ce qui crée en nous une discordance et
compromet notre bonheur ?», alors Socrate s’oppose a Kant en estimant que
c’est I’ignorance de soi qui nous aliéne et compromet notre bonheur: croire
savoir, alors que nous ignorons, voila qui nous sépare de nous-mémes et du
bonheur. La conscience de soi est coincidence avec sa vie.

Platon modifie cette vision : pour lui il y a une perspective cosmique, un ordre,
contemplé avant notre naissance. Qu’est-ce alors qui nous aliéne et empéche
I’accord ou la conscience de soi ? — L’ oubli métaphysique, qui s’intercale entre
chacune des existences (le bonheur est un paradis perdu, oublié du fait de la
métempsychose). Le malheur vient d’un défaut d’attention, d’une distraction.
Rétablir I’accord, c’est le fait de la réminiscence qui surmonte 1’oubli. Mais ce
rétablissement n’est pas entierement (cf. le mythe d’Er possible : notre vie ne
nous appartient pas entiérement).

Venons-en a la rupture kantienne.

Sa «révolution copernicienne», qui fonde les lois de la nature sur le sujet,
semblerait faciliter 1’accord avec le monde, mais en fait elle brise les liens
entre I’homme et la nature, entre la morale et la science, parce qu’elle entraine
la scission entre phénomeéne et chose en soi. Si ce sont les phénomeénes que
I’on connait, cela consacre un désaccord avec le monde réel. Le monde connu
s’intégre a ’homme, mais le monde réel lui échappe irrémédiablement.
L’homme est aliéné du monde dans la mesure méme ou il le connait. De
méme pour ’accord avec soi: I’homme est aliéné de lui-méme. La science,
en se fondant, brise tout appui de la morale sur le monde. La morale devient
autonome, contre nature.

La nature nous aliéne. Le bonheur ne peut plus reposer que sur un autre
accord avec soi: un accord non pas a retrouver, mais a faire. Le bonheur est
renvoyé dans 1’avenir ; mais, irréalisable, il laisse un désaccord. Le devoir reste
coupé de la nature et coupé du bonheur: 1’accord avec soi (ou la conscience
de soi) repose sur le devoir, sur la liberté, mais sans étre ni fondé sur la nature,
ni lié au bonheur. La dissociation phénoméne/noumene (sensible/intelligible)
sans abandon de la chose en soi conduit Kant sur le plan des antinomies. On
s’apercoit que 1’accord avec soi (ou la conscience de soi) est lui aussi antino-
mique : notre vie ne nous appartient pas enticrement.

C’est le point crucial de I’anthropo(cosmo)logie kantienne: entendement
(Verstand) et raison (Vernunft) interférent, aucune réconciliation n’est possible.
Tout le kantisme joue sur cette limite.

En tant que connaissance de soi, la conscience de soi est dans le temps,
phénoménale (relevant du Verstand), soumise au déterminisme causal. Elle est
donc aliénée. En tant que conscience de soi, elle est conscience de liberté et
de devoir, nouménale et intelligible (relevant de la Vernunft), accord avec soi,
mais jamais donné comme un fait [mot incertain, nde]. Kant, philosophe des
antinomies, ne peut jouer la carte de la destinée humaine ni pour 1’intelligible



LE BONHEUR SELON KANT 343

ni pour le sensible, et il ne peut consommer non plus leur réconciliation, ce qui
serait le bonheur, comme il nous le dit.

Car — chose curieuse — Kant conserve la définition antique du bonheur
comme accord avec la nature et accord avec soi; mais, en méme temps, en
assignant des limites infranchissables a la connaissance, il s’empéche de faire
du bonheur 1'usage qu’en faisait I’eudémonisme.

— Ou bien on reste en dega (c6té phénomenes), et il n’y a plus d’accord
avec la nature (ou alors accord en un sens tout nouveau comme accord avec la
nature connue).

— Ou bien on se situe au-dela, et il y a accord avec soi et conscience du
devoir, contre nature et sans bonheur.

La réconciliation n’est jamais réalisée dans cette vie, le bonheur n’est
jamais donné, mais postulé, espéré, comme une grace par surcroit.

Qu’est-ce a dire, sinon qu’en reconnaissant lucidement ces antinomies de
la raison théorique et pratique, Kant consacre !’aliénation fondamentale de
[’homme dans cette vie ? Mais comme sa révolution copernicienne ne porte pas
ses effets jusque sur la notion du bonheur, qui reste antique (et eudémoniste
malgré sa critique), il n’est pas étonnant qu’il en vienne a expulser le bonheur
de la vie morale et qu’il le transmue en pure expérience religieuse. L’accord
véritable est renvoyé dans 1’au-dela.

Mais alors, pour cette vie-ci, que mettre a la place du bonheur ? Kant répond :
1’obéissance a la loi morale, la conscience du devoir accompli — appelons-la par
son nom : la bonne conscience ! L’accord avec soi se recolle: c’est pour ici-bas
la bonne conscience, pour I’au-dela le bonheur espéré.

Il ne serait pas trés exact de dire que la dignité est un substitut du bonheur.
Kant nous fait plutét passer du bonheur inaccessible & la conscience (la bonne
conscience) de ne pouvoir I’atteindre.

Il y aurait ici a réfléchir sur ce fait troublant que Kant, en affirmant hautement
les limites de I’esprit humain, n’aboutit nullement a soumettre I’lhomme a une
transcendance ni & ’humilier. Au contraire, les limites sont une puissance
d’exaltation de I’humain; elles conduisent a une apothéose de 1’humain. Pour
cette vie-ci, la conscience des limites conduit a renforcer 1’en-deca (théorique
et pratique) des limites plutdt qu’a nous ouvrir a I’au-dela. C’est une apothéose
de ’humain sans bonheur, malgré 1’accent mis sur 1’espoir: un optimisme
désespéré, désabusé.

Qu’est-ce que Kant a a nous dire ?

1) Que nous ne sommes pas les artisans de notre bonheur ! Le bonheur n’est
pas une fin concrete assignable a notre activité, a notre vie, servant de mobile a
nos actes. Le bonheur est totalement hors de notre prise.



344 PIERRE THEVENAZ

2) Qu’il y a discontinuité entre notre action et notre bonheur ! C’est une
rupture extrémement grave, dont on pourrait poursuivre les effets jusqu’a nos
jours: attitudes romantiques, désespoir. Kant a préféré garder la notion de
bonheur comme accord et la renvoyer dans 1’au-dela, la couper de notre vie.

Mais il y aurait I’autre solution, & laquelle toute la morale de Kant nous
invite : le bonheur n’est pas un accord, n’est pas une désaliénation a tout prix
ou en tout cas pas la désaliénation que nous croyons devoir accomplir, et de ce
fait il pourrait étre réintégré a notre vie présente.

3) Kant nous permettrait ainsi, malgré lui, de poser la question décisive
— excusez la maniére abrupte dont je la pose: ne serait-ce pas précisément la
notion d’un bonheur comme accord avec soi et avec le monde qui serait 1’alié-
nation fondamentale ? Donc, ne faut-il pas soumettre la notion de bonheur elle
aussi a la révolution copernicienne, et du méme coup la notion d’aliénation,
celle d’accord avec soi et celle de conscience de soi ?

Et nous dirions alors: la seule aliénation serait de nous imaginer que nous
avons a conquérir le bonheur et de croire que nous pouvons coincider avec notre
vie. Ne faut-il pas voir un sir indice que nous errons — et que nous sommes a
coté de la question — dans le fait que nous ne savons pas ce que nous devons
chercher ni tres bien oz nous devons le chercher ?

En fait, c’est bien le christianisme, je pense, qui nous délivre de 1’aliénation
fondamentale de 1I’eudémonisme. Et Kant sur ce point s’est arrété a mi-chemin.
Le bonheur, nous dit le christianisme, n’est ni une fin, ni une récompense ni
une chimere. Il est 13, déja 1, tout a déja été accompli. Le bonheur n’est pas
une grace que nous ayons a attendre pour I’au-dela : cette grace est antérieure a
notre vie, sur la Croix. De ce bonheur, nous ne disposons pas, il ne dépend pas
de nous, et pourtant il est ce qui fait la synthése des extases temporelles. Il a
déja été donné a I’humanité, il est déja 1a présent, mais il est promesse, espoir
eschatologique. C’est parce qu’il est déja 1a qu’il n’est pas vain de I’espérer.

Nous retrouvons Platon, mais pas ’oubli: une désobéissance qui plonge
plus profond dans 1’ontologique, le péché. Le christianisme nous propose une
conscience de soi qui n’est pas accord, autonomie, autarkeia; car nous ne
pouvons saisir ce bonheur présent que dans la conscience de ce qui nous en
sépare, dans la conscience de la grace qui est conscience du péché, «mauvaise»
conscience. Il faut cette brisure de notre autarkeia pour que nous retrouvions le
bonheur: c’est a travers 1’aliénation apparente ef réelle de la foi — du choc que
nous ressentons devant la Croix — que s’entrevoit sur un plan eschatologique un
nouvel, un tout autre accord avec soi.

Vous entrevoyez en quel sens ces réflexions prolongent le kantisme et
tendraient a le renverser tout a la fois, a en prendre le contre-pied.



	Le bonheur selon Kant : notes pour une intervention au colloque de Royaumont 1949

