Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: Penser la radicalité de la posture philosophique de Pierre Thévenaz :
un enjeu théologique

Autor: Muller, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 267-276

PENSER LA RADICALITE DE LA POSTURE
PHILOSOPHIQUE DE PIERRE THEVENAZ:
UN ENJEU THEOLOGIQUE

DEeNIs MULLER

Résumé

La démarche philosophique de Pierre Thévenaz pousse la réflexion philo-
sophique a la radicalité incessante, ce qui contribue a mettre en évidence
la condition finie d’une pensée sans absolu. Une telle réduction a la racine
permet de valoriser l'autonomie stricte de la raison et de créer les conditions
d’un dialogue exigeant de la philosophie avec la théologie.

1. La question de départ

Dans la bréve recension pour le grand public qu’il fit en 1945 du résumé
analytique de la Dogmatique de Barth proposé par son ami Jean-Louis Leuba,
Pierre Thévenaz écrivit notamment ces mots sur la théologie barthienne, qui
semblent pouvoir caractériser sa propre vision des rapports entre la philosophie
et la théologie : «Qui aurait pu penser que cette théologie serait finalement une
libération, un élargissement, un approfondissement ? Qui aurait dit que ce serait
précisément par elle que les intellectuels — et pas seulement eux — retrouve-
raient le chemin de la Croix ?» .

I1 est remarquable que, dans sa contribution aux Mélanges Karl Barth parus
en 1946, texte intitulé «Situation de la raison. Essai de philosophie protes-
tante» 2, le concept-clef de la réflexion thévenazienne est d’ores et déja celui de
I’expérience-choc, qui va occuper la fonction décisive que 1’on sait dans son
ultime ouvrage, posthume.

Thévenaz précise en note (p. 119, n. 1) que I’expérience signifie pour lui
«choc de I’extérieur» et que son projet a lui ne saurait étre confondu ni avec une
«théologie de I’expérience» (ce qu’a Barth évidemment ne plaise) ni avec une
philosophie empiriste (contraire au geste phénoménologique).

' «Un événement pour les peuples de langue frangaise. La dogmatique de Karl
Barth», La vie protestante, 1945, p. 4.

2 In: Hommage et reconnaissance. Recueil de travaux publiés a l'occasion du
soixantiéme anniversaire de Karl Barth, Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1946,
p- 119-123, Les chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient a cet article.



268 DENIS MULLER

Thévenaz distingue le point de vue du sujet et celui de I’objet. L’expé-
rience-choc peut en effet nous confronter soit avec un autre objet, un autre
contenu en quelque sorte, soit avec un autre rapport au sujet.

Nous pouvons relever une deuxiéme caractéristique de 1’approche opérée
par Pierre Thévenaz dans ce texte succinct. L’accent est en effet sur la
conscience (au sens phénoménologique s’entend), laquelle, «réveillée de son
sommeil dogmatique, se ressaisit, se reprend, réfléchit» (p. 119). L’expérience-
choc véritable signifiera une «épreuve de force» entre le sujet et I’objet, et la
conscience un match, d’une certaine maniére, entre 1’épaisseur de 1’expérience
et la vivacité de la conscience. Thévenaz note avec sa finesse phénoménolo-
gique coutumieére les variations qui peuvent affecter aussi bien 1’expérience,
jusqu’a la trouver complétement close et indisponible, que la conscience, tentée
par une maitrise trop facile, mais soudain vraiment déstabilisée, choquée,
renversée sur le coté.

Effectuons un deuxiéme sondage, cette fois-ci dans les textes de Thévenaz
de 1952 consacrés a la phénoménologie. Dans le premier de ces textes®, on lit
ce qui suit:

Or on apprend maintenant que vers 1905 Husserl passe par une crise intérieure
trés sérieuse ou il va jusqu’a douter de sa propre qualité de philosophe, et le 25
septembre 1906 il écrit dans son Journal que «s’il veut pouvoir s’appeler philo-
sophe, il lui faut entreprendre une critique radicale de la raison ; avant d’étre au
clair sur ce point, «je ne peux vraiment plus vivre»: «C’en est assez des tourments
de I’obscurité (Unklarheit) et des ballottements du doute. Il me faut arriver a une
consolidation intérieure. Je sais bien qu’il s’agit 1a de quelque chose de grand, de ce
qu’il y a de plus grand ; je sais que de grands génies y ont échoué et que, si je voulais
me mesurer 3 eux, je devrais d’emblée désespérer*.

Cette critique radicale de la raison, issue de la méditation simultanée de Kant
et de Descartes, I’amene a la découverte décisive qui va orienter définitivement
sa réflexion vers une philosophie transcendantale : la «réduction phénoménolo-
gique» (p. 13). La réduction est a comprendre comme «rupture radicale avec le
monde naturel et I’attitude naturelle de la connaissance» (p. 13 sq.): il faut bien
relever I’attention soutenue que Thévenaz accorde a cette interprétation de la
réduction phénoménologique comme rupture radicale, car il ne parait pas faire
de doute a mes yeux que la rupture non moins radicale de Karl Barth avec la
théologie naturelle apparaitra 8 Thévenaz comme un strict paralléle entre deux
radicalités correspondantes.

3 «Qu’est-ce que la phénoménologie ? Partie I, La phénoménologie de Husserl»,
RThPh 1952, p. 9-30 (les chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient a cet article).
Accessible a I’adresse : http://retro.seals.ch/cntmng?pid=rtp-003:1952:2::355 (consulté
le 30 novembre 2014).

4 Cité par W. BEEMEL dans son introduction & Die Idee der Phdnomenologie,
p. VII-VIII (note de Thévenaz).



PENSER LA RADICALITE 269

Lisons encore la finale de ce texte:

On ne peut pas cesser de vivre le monde — méme pas, surtout pas lorsqu’on réfléchit
sur lui, car la réflexion est encore une fagon d’intentionner le monde. La philosophie
est imbriquée dans la vie, et quand on s’imagine qu’elle en décolle, c’est qu’elle vit
le monde autrement, plus intensément. Le monde vécu n’est donc jamais étranger a
la raison pour Husserl: simplement cette raison reste trop souvent latente et il faut
bien des ascéses et bien des ruptures pour la faire apparaitre. C’est pourquoi la prise
de conscience du sens du monde et du sens de la raison (ils ne font qu’un) restent une
tache infinie pour le philosophe. Mais, méme si Husserl, a la fin de sa carriére, plus
que jamais se sent un «débutant» et aspirerait a tout reprendre ab ovo, la philosophie
enfin consciente d’elle-méme et radicalement fondée grace a la phénoménologie est
a ses yeux la seule raison d’étre de I’humanité, et sa chance de salut (p. 30).

Pour Thévenaz, la phénoménologie husserlienne est une quéte radicale du
fondement de la conscience, mais c’est une quéte a recommencer sans cesse.
Pas de savoir absolu. Thévenaz pousse le fondationnalisme husserlien de la
conscience a son extrémité, mais aussi jusqu’a sa contradiction méme. Et c’est
de ce geste philosophique de radicalisation que va naitre, me semble-t-il, 1’idée
de I’expérience-choc, jusqu’a son extrémité qui sera celle de la croix et qui nous
conduirait a une sorte d’expérience kénotique de I’implosion interne de la raison.

Peut-étre méme est-il possible d’affirmer que cette radicalisation de I’aporie
méme de la raison emprunte aussi a la compréhension que Thévenaz a énoncée
au sujet du projet heideggérien ? Voyez en tout cas cet extrait du deuxieéme
article de 1952 sur la phénoménologie®:

Chez Husserl la recherche du fondement radical renvoyait a la conscience transcen-
dentale ou constituante (source constitutive de tout le monde visé par I’intentionalité
de cette conscience). C’est en termes de conscience que s’exprimait le fondement.
Chez Heidegger !’interrogation remonte encore en de¢a de la conscience trans-
cendentale, jusqu’a un «fondement du fondement»® ; et déja s’annonce que cette
«itération», ce redoublement de radicalité ne peut nous conduire que vers une sorte
de «vide sans fond» (4b-grund), vers un néant’, un néant plus radical que tout étre
ou que tout fondement qui est (c’est-a-dire qui ne serait qu’un «étant»). L’ontologie
fondamentale débouche dans une ontologie du non étre, dans une méontologie®.

La conclusion de I’article de Thévenaz sur Heidegger laisse entrevoir
les réserves envers le dépassement de la métaphysique tenté par le dernier
Heidegger:

3 «Qu’est-ce que la phénoménologie ? Partie II, La phénoménologie de Heidegger»,

RThPh 1952, p. 126-140, ici p. 129. Les chiffres entre parenthéses dans la suite du
texte renvoient a cet article. Accessible a 1’adresse http://retro.seals.ch/cntmng?
pid=rtp-003:1952:2::365 (consulté le 30 novembre 1914).

¢ «Grund des Grundes». Vom Wesen des Grundes, 1949, p. 49 (note de Thévenaz).

" Cf. Was ist Metaphysik ? C’est en ce sens également que Sartre développera les
thémes de Heidegger (note de Thévenaz).

8 Selon I’expression de J. WaHL, «Essai sur le néant d’un probléme», Deucalion 1,
1946, p. 44 (note de Thévenaz).



270 DENIS MULLER

Tel est le terme de cette «aventure» philosophique qui conduit & «I’avénement» ou
«l’avenant» de I’Etre®. Tel est son style et son allure. La phénoménologie, Husserl
I’avait voulue sobre et objective: elle devait mettre entre parenthéses le pathos
humain. Heidegger, en exacerbant cet objectivisme, a dépouillé I’Etre de tout ce qui
est humain trop humain, étant trop étant, mais il a éveillé autour de cet Etre, enfin
dévoilé dans sa lointaine proximité, un monde de résonances pathétiques, poétiques
et mystiques. Husserl tentait de restituer pour une conscience toujours plus lucide
et réfléchie, une plénitude de sens qui était la rationalité méme. Heidegger nous
replonge dans la plénitude d’un néant mystique, mais la rationalité de cet Etre-sens
a été sacrifiée a une «pensée» qui se veut plus radicale et plus pensante que la raison.
Qu’on I’appelle encore ou qu’on ne I’appelle plus philosophie, le mot en effet n’a
pas grande importance, pourvu qu’on sache ce que I’on dit, ot I’on va et de quelles
obscures lumiéres la Lichtung des Seins vous illumine (p. 137).

Pierre Thévenaz n’est visiblement pas prét a abandonner la conscience et
a sacrifier ’entier de la rationalité a une pensée «plus radicale et plus pensante
que la raison». La théologie ne sera pas pour lui, dans sa lecture de Barth, un
sacrificium intellectus de ce type.

A ce propos, il semble intéressant de comparer briévement ce que dit Ricceur
de Mehl et de Thévenaz. Dans sa discussion critique du livre de Mehl de 1947, La
condition du philosophe chrétien, Ricceur, en 1948, pose cette question centrale :
«Et si cet homme nouveau est réel, ne faut-il pas qu’il entre dans la sphére de ma
subjectivité, qu’il s’atteste comme moi et non comme autre ?» '°,

Que dit sur ce point Ricceur de Thévenaz, dans la préface aux deux volumes
L’homme et sa raison 7 Et peut-on observer un déplacement quand il revient
sur Thévenaz a ’occasion de la publication de la thése de Bernard Hort ?

En 1956!!, Ricceur souligne la cohérence de la méditation thévenazienne,
cohérence qui s’exprime en deux traits distincts et connexes: une «passion de
la radicalité», d’abord, qui se signale comme «philosophie protestante», ensuite
(p- 245). 1l est intéressant de voir comment Ricoeur comprend cette passion de
la radicalité. Il avait noté, dans les diverses interventions de son ami, la rigueur
d’une réflexion «sans cesse reportée vers des questions plus radicales» (p. 245).
Anticipant de fait — dans sa lecture des textes réunis dans L homme et sa raison
— sur les premieres pages de la Condition de la raison philosophique, Ricceur
souligne que la foi en la croix du Christ, loin de couper les ailes a la philo-
sophie, appelle au contraire «I’autonomie de la réflexion» (p. 246) ; Ricceur
précise que toute sa préface va porter sur ce theme. La foi sert d’«ébranlement
initial», moment inaugural ainsi décrit: «La Croix du Christ, événement pur, a
touché cette intelligence en lui annongant la mort du dieu philosophique, la fin
de la théologie philosophique, et en la rendant libre pour une philosophie sans

® Heidegger joue sur ces mots (en frangais dans le texte) dans Uber den Humanismus,
[1947], p. 117 (note de Thévenaz).

10 «La condition du philosophe chrétien», Esprit, 1948, repris dans Lectures 3. Aux
frontiéres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 238-243, ici p. 243.

' «Un philosophe protestant: Pierre Thévenaz», repris dans Lectures 3, op. cit.,
p-245-259. Je le cite selon cette édition.



PENSER LA RADICALITE 271

absolu» (p. 247, c’est Ricceur qui souligne). Or le développement de Ricceur
consiste & montrer que cette radicalité réflexive, plus cartésienne que husser-
lienne en définitive, reste méfiante envers toute idée de fondement ultime et ne
se concrétise que de maniére descendante, par une «conversion a I’en-deca»,
autrement dit une validation de la finitude, de I’humanité méme de la raison.

2. Autonomie et transcendance

C’est justement sur ce point que j’aimerais axer 1’essentiel de ma contri-
bution: comment concilier autonomie et transcendance, ou, si vous préférez, ce
que le premier Thévenaz appelait «la transcendance dans I’immanence» avec
la transcendance comme telle, une forme de lien entre autonomie et théonomie,
pour parler le langage de Tillich ? Comment donner place a 1’Autre dans
la constitution méme du soi, en nouant I’attestation de soi et I’irruption de
1’ Autre ? Nous avons vu que Thévenaz ne cesse de se battre avec cette question
de I’Autre — c’est en quelque sorte sa propre lutte avec 1’ange ! — au cceur de
la démarche phénoménologique ; on pourrait méme affirmer sans doute que
la réduction phénoménologique est précisément un corps a corps avec cette
question de ’altérité, oui, nous I’avons dit, une lutte avec I’ange, avec 1’agilité
et la finesse de I’ Autre. La radicalité du questionnement philosophique, trans-
cendant méme cette réduction phénoménologique, donnera le jour, dans la
Condition de la raison philosophique, au surgissement ou plus exactement a la
reconnaissance d’une telle altérité constituante.

Je me souviens pour ma part de mes discussions avec Jean-Louis Leuba, qui
fut mon professeur a Neuchatel, au sujet de son ami Thévenaz. Dans le souvenir
que j’en ai, la principale limite de la philosophie de Thévenaz lui semblait
donnée par sa trop grande dépendance vis-a-vis de la position de Barth. Mais
a vrai dire I’accent est bien différent quand nous lisons la conférence de Leuba
du 6 février 1956, alors prononcée en hommage a son ami récemment disparu.
Leuba y souligne surtout, et 4 juste titre, dans le méme sens que Ricceur, a quel
point Thévenaz demeure attaché a la raison: «Il était bien nécessaire de redire
cela aujourd’hui, et particuliérement a des protestants plus ou moins barthiens.
Non que Barth ne le sache aussi, et ne 1’ait dit, a sa maniére ! Mais il a dit autre
chose aussi, il y a trente ans, et chacun n’a pas encore lu tous les volumes de
la Dogmatique...» («Pierre Thévenaz», allocution prononcée au cours d’une
séance de la société de philosophie de Neuchatel, consacrée a la mémoire de
notre ami. Au Grand auditoire des Lettres de 1’Université de Neuchdtel, le 6
février 1956, manuscrit, p. 8).

Lors de la cérémonie a 1’occasion des trente ans de la mort de Thévenaz
organisée par la Société neuchateloise de philosophie, le 10 novembre 1985,
j’al de méme souligné I’'importance de 1’autonomie de la raison et, plus
largement, des sciences humaines pour la théologie elle-méme («Le Dieu
vivant et la persistance des idoles», texte inédit). La conséquence interne en
était I’insistance sur la tiche incontournable d’une auto-critique de la théologie.



272 DENIS MULLER

I s’agissait de dépasser aussi bien le fidéisme que le rationalisme, comme cela
était déja trés clair dans ’allocution de Leuba en 1956.

Plus récemment, la préface de Ricceur a la thése de Bernard Hort reproche
subtilement a son auteur de vouloir théologiser ce qui, chez Thévenaz, est philo-
sophie de part en part. D’accord avec Ricceur, je voudrais plutét m’intéresser,
en théologien, a ce qu’il advient de la philosophie a partir de Thévenaz 2.

Dans mon étude critique de la thése de Hort, j’ai notamment écrit ce qui
suit (p. 116):

Thévenaz est resté philosophe, récusant non seulement la possibilité d’une philo-
sophie chrétienne, mais aussi celle d’une philosophie religieuse de type syncrétiste.
Sa résistance au théologique est précisément la signature de I’autonomie philoso-
phique de sa pensée. En mélant les deux plans, Hort fragilise plus qu’il ne féconde
I’interface du théologien et du philosophe.

Hort avait certes souligné la présence du théme de I’autonomie chez
Thévenaz (p. 60 sq.), mais, dans sa distinction entre deux périodes différentes,
il avait surtout insisté sur le «glissement hénologique» (de frappe plotinienne)
chez Thévenaz, en insinuant un lien entre christologie de la croix et hénologie
(p- 79 sq.). Or, comme 1’a montré Ricceur dans sa préface au livre de Hort, il
s’agit ici d’une sollicitation partiellement étrangére au propos thévenazien.

C’est justement sur ce théme de I’autonomie de la raison philosophique
qu’a la suite tout a fait explicite des notations de Paul Ricceur j’aimerais lire
Thévenaz, ce qui serait sans doute une maniére de montrer que, contrairement
a la critique de Bernard Hort touchant le «glissement hénologique» du dernier
Thévenaz, ce dernier n’avait cessé de penser a la médiation anthropologique,
qu’il exprimait en termes d’autonomie plus que de contingence.

I1 faut d’abord souligner que la philosophie de Thévenaz se veut de part
en part une réflexion de I’homme total aux prises avec sa propre expérience
réflexive. Elle est, nous I’avons relevé, «lutte avec I’ange» .

L’imputation de folie ne fait pas vaciller, ne terrasse pas la raison, mais la
contraint a se radicaliser, & s’interroger sans concessions sur ses fondements
et ses raisons, jusqu’a I’auto-réduction infinie de soi, une sorte de mise a nu
radicale. On pourra donc bien dire qu’il faut «penser sans absolu» 4, dans la
ligne de la désabsolutisation radicale de la raison envisagée par Thévenaz ;
mais cette désabsolutisation empruntera pour ainsi dire la voie a-méthodique
d’un dépouillement sans fin, d une kénose infinie.

12 Voir ma recension du livre de Hort, «Un théologien hanté. Une approche originale,
par un jeune théologien romand, de I’ceuvre philosophique de Pierre Thévenaz», RThPh
122, 1990, p. 109-117 (http://retro.seals.ch/cntmng?pid=rtp-003:1990:40::620, consulté
le 30 novembre 2014). Les chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient a cette
étude, que je me permets de citer plus largement ; il se trouve en effet que le livre de Hort
représente la plus importante et apparemment unique approche directement théologique
du geste thévenazien.

13 La condition de la raison philosophigue, Neuchatel, Baconniére, 1960, p. 63.

4 C’était le titre de la Journée Thévenaz dont la présente publication donne les textes.



PENSER LA RADICALITE 273

a) L’objection de Bernard Hort touchant la lecture de 1 Co 1,18-20

En 1990, je commentais ainsi le questionnement de Hort (p. 115 sq.):

Hort conteste la maniére dont Thévenaz fonde 1’imputation de folie signifiée a la
raison autiste. Dans sa lecture de 1 Corinthiens 1,18-20, Thévenaz, selon Hort, aurait
privilégié indiiment les versets 19 et 20, au détriment du verset 18, qui souligne
effectivement I’affirmation de puissance sous-tendant positivement le moment
critique des versets suivants. Pour cette raison, Hort propose de distinguer entre
I’imputation externe et 1’imputation interne de folie. La Parole, théologiquement
parlant, ne fait pas seulement face aux absolus de la vie (signifiés par ’hénologie)
sur le mode de I’extériorité. Il y a aussi partage critique au sein de I’Ecriture, comme
le montre, en particulier, le théme protestant du «canon dans le canon». C’est-a-dire
que nous n’avons jamais affaire a la Parole a I’état pur, pas plus que, philosophi-
quement, nous ne pouvons dissocier le cogito de la réalité concréte du monde et des
sujets, la contingence s’impose a la confluence du théologique et du philosophique,
comme densité de leur intériorité méme. Des lors, il devient possible de respecter et
d’assumer les divers jeux de différenciation dont le travail théologique dépend: les
deux natures, Loi et Evangile, les distinctions intra-trinitaires, etc.

Cette articulation de la contingence et de ’intériorité est étroitement liée & la compré-
hension de la corrélation théologique entre la croix et la résurrection. Hort déplore de
ce fait que, chez Thévenaz, I’'imputation de folie naisse exclusivement de la parole
de la croix. Pour Hort, la théologie chrétienne nait au contact d’une expérience-choc
dont la Résurrection — et non la croix prise isolément — est la source principale. Ainsi,
a la limite, le débat théologique de Hort avec le dernier Thévenaz prend une tournure
exclusivement christologique. Avec Balthasar, Hort opte pour le primat ontologique de
la Résurrection, ¢’est-a-dire, en fait, pour une interprétation ontologiquement résurrec-
tionnelle de ’événement de la croix.

Deux problemes distincts sont alors télescopés. Je ne suis pas sir, en effet, que
Thévenaz ait eu une telle préoccupation théologique. D’une part, le texte méme
de la Condition de la raison philosophique manifeste, a plusieurs reprises, que
I’expérience-choc de la croix dont parle Paul en 1 Corinthiens 1 inclut tout a fait
la résurrection ; c’est ainsi que Thévenaz intégre sans difficultés le texte certes trés
lucanien d’Actes 17,22-34 dans son argumentation'® ; or c’est bien sur I’annonce
de la résurrection du Christ que 1’apdtre Paul suscite la réaction des philosophes
athéniens. Mais d’autre part, et surtout, la question de Thévenaz est celle de la crise
de la raison provoquée par la folie de la foi chrétienne tout entiére. Il me parait
problématique, dans ce contexte, de jouer, comme le fait Hort, la résurrection contre
la croix. Le renversement christologique qui est ici opposé a Thévenaz ne change
pas vraiment la situation de la raison ; il apparait plutét comme une surinterprétation
théologique qui demeure extérieure a la démarche immanente du philosophe.

Quelle que soit la maniere dont on veuille et puisse comprendre la relation
du philosophe protestant Pierre Thévenaz avec Karl Barth, une chose nous
parait acquise: Thévenaz récuse toute opposition schématique entre foi et

15 I’y ai consacré ma dissertation de demi-licence en Nouveau Testament, Actes 17,
22-31: Saint Paul a Athénes. Le probléeme de la mission chrétienne aux paiens comme
rencontre du kérygme et de la culture, Neuchitel, Université de Neuchatel, 21 mars 1969.



274 DENIS MULLER

raison (il se démarque donc, pour le moins, de tout barthisme, comme Leuba
I’a justement souligné).

b) L’homme croyant et philosophe et le rejaillissement
sur la condition d’existence

Toute la problématique de Thévenaz, dans son ouvrage posthume et
inachevé, La condition de la raison philosophique'S, se joue dans la notion
de condition d’existence'’. La conscience, précise-t-il, est «assomption de
situation» (p. 103). De réduction en réduction, de désabsolutisation en désab-
solutisation, le sujet réfléchissant a quitté la situation de départ, 1’illusion, en
quelque sorte, de la posture d’un commencement, pour assumer une condition
d’existence. La raison se découvre en condition de folie possible (p. 105) et sa
riposte ne peut pas sortir de cette condition méme. Il n’y a pas de havre de paix,
de bastion, de recul possible hors du champ de cette condition assumée, vécue
et acceptée. Il en découle un «rapport a soi» original (p. 106 sgq.).

¢) L’importance de l’autonomie de la raison

Le theme central de la radicalisation interminable de la philosophie joue
chez Thévenaz un double rdle: c’est a la fois I’expression de 1’épochalité sans
fin de la philosophie et le lieu de rencontre-choc par excellence entre la visée
de la philosophie et I’objet de la théologie. Mais cette radicalité est inséparable
de I’autonomie de la raison.

3. Laradicalité philosophique thévenazienne, un enjeu théologique

Pour nous, la philosophie critique du dernier Thévenaz demeure en conti-
nuité forte avec ses précédents travaux de philosophie réflexive axée sur la
notion de transcendance vers l’intérieur. La démarche réflexive a conduit
Thévenaz a une réduction ad infinitum, récusant toute idée de commencement
premier'® et redoublant la réduction phénoménologique du rapport naturel

16 Op. cit. Les chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient a cet ouvrage.

17 D. JervoLNO a développé ce point dans sa belle réception de Thévenaz, «Pierre
Thévenaz et la condition humaine de la raison», RTAPh 107, 1975, p. 176-184 ;
«Entre Thévenaz et Ricceur: la “philosophie sans absolu™», in: P. CAPELLE, G. HEBERT,
G. PopELARD (éds), Le souci du passage. Mélanges offerts a Jean Greisch, Paris,
Beauchesne, 2004, p. 180-190 ; «Pierre Thévenaz (1913-1955) et la condition humaine
de la raison», RThPh 137, 2005, p. 129-139 ; voir son livre Pierre Thévenaz e la filosofia
senza assoluto, Napoli, Edizioni Athena, 1984, 20032 (¢f. I’étude critique de B. Horr,
«Une philosophie sans absolu», RThPh 120, 1988, p. 353-358).

18 Voir notre propre esquisse sur cette question du commencement: «Le pouvoir
de commencer et I’illusion des origines. Une petite méditation philosophique et théolo-



PENSER LA RADICALITE 275

au monde par une auto-réduction proprement philosophique de la raison.
Or il y a comme un mouvement convergent, dans la Condition de la raison
philosophique, entre 1’auto-réduction de la raison et I’appel a une conversion
«hétéronome» de la raison, sortie enfin de ses fantasmes d’absolu et donc de
son autisme, et désormais «capable» de pointer vers une altérité constitutive. La
raison thévenazienne, a la croisée de la philosophie réflexive et de la théologie
critique, est a la fois une raison autonome et une raison «théonome», si, comme
je le propose, la terminologie tillichienne peut convenir a rendre compte de la
démarche thévenazienne.

Dans un vocabulaire plus personnel, j’aimerais esquisser un autre chemin
phénoménologique: je 1’appellerai la traversée des turbulences et la remontée
des filiations.

a) Traversée des turbulences

De réduction en réduction, nous n’allons pas vers toujours plus de radicalité,
au point d’atteindre le point de resdescente, mais nous traversons des s€dimen-
tations compactes, des tissus de contradiction, des obstacles existentiels: la
réduction est une ascése intramondaine, de part en part historique et existen-
tielle, et le chemin de phénoméne en phénomeéne est de lutte avec 1’ange, mais
avec des anges partiels, provisoires, constants ; notre chemin est tissé de réduc-
tions et de crises. Phénoménologie traversante, post-hégélienne, au ceeur méme
des réalités de la vie, du monde, de ’histoire, par la médiation des figures
culturelles et réflexives et des formes de vie sociale. C’est ainsi seulement que
pourrait sans doute étre levée 1’objection parfois élevée envers le solipsime de
la méthode phénoménologique. Le sujet n’est pas complétement enfermé dans
le mouvement de I’intentionnalité de la conscience, pour viser des contenus
et intuitionner des essences, il a besoin de se coltiner avec des configurations
historiques et culturelles, de passer 1’épreuve des traditions et des révolutions,
de se matérialiser dans un devenir cosmique et historique.

b) Remontée des filiations

Il ne me parait pas inutile par ailleurs, au terme de cette contribution, de
m’interroger généalogiquement sur la signification du geste remontant aux
peres de la pensée: en quoi Pierre Thévenaz nous inspire, jeune pere fauché a
42 ans, a travers la mémoire de sa pensée, via les médiations de ses enfants et
de ses amis ? Plus personnellement, ce que je fais ici, en un 1* décembre 2014,
d’un philosophe né en 1913 ayant marqué certains de mes maitres, les plus
proches, Jean-Louis Leuba (1912-2005) et Pierre Javet (1931-2010), puis Paul

gique sur la différence entre Dieu et I’hommep», in: E. Gaziaux (éd.), Philosophie et
théologie. Festschrift Emilio Brito, Leuven, Leuven University Press 2007, p. 443-454.



276 DENIS MULLER

Ricceur (1913-2005), a distance ; et ce que j’en fais, a la veille des cent ans de
mon propre pére (1914-1970), le 19 décembre 2014.

C’est pour moi I’occasion d’une dédicace mais aussi d’un recul par rapport
a ce qui se joue dans la filiation : le souvenir du pére, disparu dans ma jeunesse,
m’a éveillé a la radicalité de la dette. De réduction en réduction, j’ai tenté
de remonter non pas au commencement absolu, mais bien aux traces fragiles,
incertaines, partielles et partiales de I’héritage. Ce que mon pére m’a transmis,
par ses exces et ses radicalités (je parle du mien, sportif et fanatique, a peine
capable de lire), a été expérience-choc et chiquenaude de ma vocation, de
mon devenir-sujet, de ma mise en marche comme acteur de ma vie et de mon
métier. Mais je prends conscience, avec le recul, ayant passé 1’age qu’avait
mon pére a sa propre disparition, combien ma réponse, ma responsivité autant
que ma responsabilité, ne sont pas imitation de sa posture, copie de ses exces,
mais traduction différenciée, retragage par touches et par esquisses d’un autre
chemin, d’une autre interrogation.

S’il n’y a pas de pensée absolue ou, stricto sensu, de pensée de 1’absolu,
notre cheminement réfiexif est cependant traversé d’une passion de I’infini,
d’une quéte incessante et nécessaire de la vérité. L’épreuve des turbulences
nous apprend a affronter et & surmonter les obstacles, sans jamais parvenir a
une posture de maitrise ou de domination. La lutte avec 1’ange est constante.
La méthode est spirituelle et pratique, faute de pouvoir étre théorique. Sur ce
chemin de mise a 1’épreuve, la confrontation avec les figures de la paternité et
de la filiation est décisive. C’est dans le choc avec les maitres et les méthodes
que nous faisons I’apprentissage du devenir sujet et de la pensée libre.

En deca de I’esprit critique et de la recherche du vrai qui sont les conditions
de la philosophie, il faut remonter, ou plutdt redescendre jusqu’a la condition
humaine et jusqu’a la conscience que nous en prenons dans I’étonnement. La
condition, singulier plus riche de résonances et plus lourd de sens que le pluriel,
singulier ou s’exprime le fondement unique des entreprises humaines, la situation
vraiment «singuliére» et «étonnante» de I’homme au fond de son puits '°.

Il me plait de terminer mon exposé par ces mots trés beaux et trés denses de
Pierre Thévenaz, prononcés lors de son installation a I’Université de Lausanne
en 1949. IIs nous redisent non seulement la condition radicalement humaine
et pleinement autonome de la philosophie, mais aussi, cum grano salis, la
condition d’une possible et souhaitable existence théologique aujourd’hui: elle
devra étre a mes yeux réflexion critique désabsolutisée sur le sens de Dieu au
cceur méme de toute raison incarnée et de toute existence mortelle 2.

19 «Discours de M. Pierre Thévenaz, professeur a la Faculté des lettres», Publica-
tions de I'Université de Lausanne VII, 10 novembre 1949, p. 48.

20 C’est a ces corrélations dynamiques entre philosophie et théologie qu’une éthique
théologique contemporaine doit sans cesse s’essayer, cf. mon recueil Convocation et
provocation de I’éthique. Dialogues philosophiques et théologiques, Berlin-Miinster, Lit
Verlag, 2014.



	Penser la radicalité de la posture philosophique de Pierre Thévenaz : un enjeu théologique

