
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : après le
centenaire de sa naissance

Artikel: Penser la radicalité de la posture philosophique de Pierre Thévenaz :
un enjeu théologique

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 267-276

PENSER LA RADICALITE DE LA POSTURE
PHILOSOPHIQUE DE PIERRE THEVENAZ:

UN ENJEU THEOLOGIQUE

Denis Müller

Resume

La demarche philosophique de Pierre Thevenaz pousse la reflexion philo-
sophique ä la radicalite incessante, ce qui contribue ä mettre en evidence

la condition finie d'une pensee sans absolu. Une telle reduction ä la racine
permet de valoriser l'autonomie stricte de la raison et de creer les conditions
d'un dialogue exigeant de la philosophic avec la theologie.

1. La question de depart

Dans la breve recension pour le grand public qu'il fit en 1945 du resume
analytique de la Dogmatique de Barth propose par son ami Jean-Louis Leuba,
Pierre Thevenaz ecrivit notamment ces mots sur la theologie barthienne, qui
semblent pouvoir caracteriser sa propre vision des rapports entre la philosophie
et la theologie: «Qui aurait pu penser que cette theologie serait finalement une
liberation, un elargissement, un approfondissement? Qui aurait dit que ce serait

precisement par elle que les intellectuels - et pas seulement eux - retrouve-
raient le chemin de la Croix ?»'.

II est remarquable que, dans sa contribution aux Melanges Karl Barth parus
en 1946, texte intitule «Situation de la raison. Essai de philosophie protes-
tante»2, le concept-clef de la reflexion thevenazienne est d'ores et dejä celui de

Texperience-choc, qui va occuper la fonction decisive que Ton sait dans son
ultime ouvrage, posthume.

Thevenaz precise en note (p. 119, n. 1) que T experience signifie pour lui
«choc de Texterieur» et que son projet ä lui ne saurait etre confondu ni avec une
«theologie de Texperience» (ce qu'ä Barth evidemment ne plaise) ni avec une
philosophie empiriste (contraire au geste phenomenologique).

1 «Un evenement pour les peuples de langue franqaise. La dogmatique de Karl
Barth», La vieprotestante, 1945, p. 4.

2 In'. Hommage et reconnaissance. Recueil de travaux publies ä I'occasion du
soixantieme anniversaire de Karl Barth, Neuchätel, Delachaux et Niestie, 1946,

p. 119-123. Les chiflres entre parentheses dans le texte renvoient ä cet article.



268 DENIS MÜLLER

Thevenaz distingue le point de vue du sujet et celui de l'objet. L'expe-
rience-choc peut en effet nous confronter soit avec un autre objet, un autre

contenu en quelque sorte, soit avec un autre rapport au sujet.
Nous pouvons relever une deuxieme caracteristique de l'approche operee

par Pierre Thevenaz dans ce texte succinct. L'accent est en effet sur la
conscience (au sens phenomenologique s'entend), laquelle, «reveillee de son
sommeil dogmatique, se ressaisit, se reprend, reflechit» (p. 119). L'experience-
choc veritable signifiera une «epreuve de force» entre le sujet et l'objet, et la
conscience un match, d'une certaine maniere, entre l'epaisseur de Texperience
et la vivacite de la conscience. Thevenaz note avec sa finesse phenomenologique

coutumiere les variations qui peuvent affecter aussi bien Texperience,
jusqu'ä la trouver completement close et indisponible, que la conscience, tentee

par une maitrise trop facile, mais soudain vraiment destabilisee, choquee,

renversee sur le cöte.

Effectuons un deuxieme sondage, cette fois-ci dans les textes de Thevenaz
de 1952 consacres ä la phenomenologie. Dans le premier de ces textes3, on lit
ce qui suit:

Or on apprend maintenant que vers 1905 Husserl passe par une crise interieure
tres serieuse oü il va jusqu'ä douter de sa propre qualite de philosophe, et le 25

septembre 1906 il ecrit dans son Journal que «s'il veut pouvoir s'appeler
philosophe», il lui faut entreprendre une critique radicale de la raison ; avant d'etre au
clair sur ce point, «je ne peux vraiment plus vivre»: «C'en est assez des tourments
de Tobscurite (Unklarheit) et des ballottements du doute. II me faut arriver ä une
consolidation interieure. Je sais bien qu'il s'agit lä de quelque chose de grand, de ce

qu'il y a de plus grand; je sais que de grands genies y ont echoue et que, si je voulais
me mesurer ä eux, je devrais d'emblee desesperer4.

Cette critique radicale de la raison, issue de la meditation simultanee de Kant
et de Descartes, l'amene ä la decouverte decisive qui va orienter definitivement
sa reflexion vers une philosophic transcendantale: la «reduction phenomenologique»

(p. 13). La reduction est ä comprendre comme «rupture radicale avec le
monde naturel et Tattitude naturelle de la connaissance» (p. 13 59.): il faut bien
relever Tattention soutenue que Thevenaz accorde ä cette interpretation de la
reduction phenomenologique comme rupture radicale, car il ne parait pas faire
de doute ä mes yeux que la rupture non moins radicale de Karl Barth avec la

theologie naturelle apparaitra ä Thevenaz comme un strict parallele entre deux

radicalites correspondantes.

3 «Qu'est-ce que la phenomenologie Partie I, La phenomenologie de Husserl»,
RThPh 1952, p. 9-30 (les chiffres entre parentheses dans le texte renvoient ä cet article).
Accessible ä l'adresse: http://retro.seals.ch/cntmng?pid=rtp-003:1952:2::355 (consulte
le 30 novembre 2014).

4 Cite par W. Biemel dans son introduction ä Die Idee der Phänomenologie,
p. VII-VIII (note de Thevenaz).



PENSER LA RADICALITE 269

Lisons encore la finale de ce texte:

On ne peut pas cesser de vivre le monde -meme pas, surtout pas lorsqu'on reflechit
sur lui, car la reflexion est encore une fa9on d'intentionner le monde. La philosophic
est imbriquee dans la vie, et quand on s'imagine qu'elle en decolle, c'est qu'elle vit
le monde autrement, plus intensement. Le monde vecu n'est done jamais etranger ä

la raison pour Husserl: simplement cette raison reste trop souvent latente et il faut
bien des asceses et bien des ruptures pour la faire apparaitre. C'est pourquoi la prise
de conscience du sens du monde et du sens de la raison (ils ne font qu'un) restent une
täche infinie pour le philosophe. Mais, meme si Husserl, ä la fin de sa carriere, plus
que jamais se sent un «debutant» et aspirerait ä tout reprendre ab ovo, la philosophie
enfin consciente d'elle-meme et radicalement fondee grace ä la Phänomenologie est
ä ses yeux la seule raison d'etre de l'humanite, et sa chance de salut (p. 30).

Pour Thevenaz, la phenomenologie husserlienne est une quete radicale du
fondement de la conscience, mais c'est une quete ä recommencer sans cesse.
Pas de savoir absolu. Thevenaz pousse le fondationnalisme husserlien de la
conscience ä son extremite, mais aussi jusqu'ä sa contradiction meme. Et c'est
de ce geste philosophique de radicalisation que va naitre, me semble-t-il, l'idee
de l'experience-choc, jusqu'ä son extremite qui sera celle de la croix et qui nous
conduirait ä une sorte d'experience kenotique de l'implosion interne de la raison.

Peut-etre meme est-il possible d'affirmer que cette radicalisation de l'aporie
meme de la raison emprunte aussi ä la comprehension que Thevenaz a enoncee
au sujet du projet heideggerien Voyez en tout cas cet extrait du deuxieme
article de 1952 sur la phenomenologie5:

Chez Husserl la recherche du fondement radical renvoyait ä la conscience transcen-
dentale ou Constituante (source constitutive de tout le monde vise par l'intentionalite
de cette conscience). C'est en termes de conscience que s'exprimait le fondement.
Chez Heidegger 1'interrogation remonte encore en defä de la conscience
transcendental, jusqu'ä un «fondement du fondement»6 ; et dejä s'annonce que cette
«iteration», ce redoublement de radicalite ne peut nous conduire que vers une sorte
de «vide sans fond» (Ab-grund), vers un neant7, un neant plus radical que tout etre
ou que tout fondement qui est (e'est-a-dire qui ne serait qu'un «etant»). L'ontologie
fondamentale debouche dans une ontologie du non etre, dans une meontologie8.

La conclusion de Particle de Thevenaz sur Heidegger laisse entrevoir
les reserves envers le depassement de la metaphysique tente par le dernier

Heidegger:

5 «Qu'est-ce que la phenomenologie Partie II, La phenomenologie de Heidegger»,
RThPh 1952, p. 126-140, ici p. 129. Les chifffes entre parentheses dans la suite du
texte renvoient ä cet article. Accessible ä l'adresse http://retro.seals.ch/cntmng?
pid=rtp-003:1952:2::365 (consulte le 30 novembre 1914).

6 «Grund des Grundes». Vom Wesen des Grundes, 1949, p. 49 (note de Thevenaz).
7 Cf. Was ist Metaphysik C'est en ce sens egalement que Sartre developpera les

themes de Heidegger (note de Thevenaz).
8 Selon l'expression de J. Wahl, «Essai sur le neant d'un probleme», Deucalion 1,

1946, p. 44 (note de Thevenaz).



270 DENIS MÜLLER

Tel est le terme de cette «aventure» philosophique qui conduit ä «Tavenement» ou
«Tavenant» de l'Etre9. Tel est son style et son allure. La phenomenologie, Husserl
Tavait voulue sobre et objective: eile devait mettre entre parentheses le pathos
humain. Heidegger, en exacerbant cet objectivisme, a depouille l'Etre de tout ce qui
est humain trop humain, etant trop etant, mais il a eveille autour de cet Etre, enfin
devoile dans sa lointaine proximite, un monde de resonances pathetiques, poetiques
et mystiques. Husserl tentait de restituer pour une conscience toujours plus lucide
et reflechie, une plenitude de sens qui etait la rationalite meme. Heidegger nous
replonge dans la plenitude d'un neant mystique, mais la rationalite de cet Etre-sens
a ete sacrifiee ä une «pensee» qui se veut plus radicale et plus pensante que la raison.
Qu'on Tappelle encore ou qu'on ne Tappelle plus philosophie, le mot en effet n'a
pas grande importance, pourvu qu'on sache ce que Ton dit, oü Ton va et de quelles
obscures lumieres la Lichtung des Seins vous illumine (p. 137).

Pierre Thevenaz n'est visiblement pas pret ä abandonner la conscience et

ä sacrifier Tentier de la rationalite ä une pensee «plus radicale et plus pensante

que la raison». La theologie ne sera pas pour lui, dans sa lecture de Barth, un
sacrificium intellectus de ce type.

A ce propos, il semble interessant de comparer brievement ce que dit Ricceur
de Mehl et de Thevenaz. Dans sa discussion critique du livre de Mehl de 1947, La
condition duphilosophe chretien, Ricceur, en 1948, pose cette question centrale:
«Et si cet homme nouveau est reel, ne faut-il pas qu'il entre dans la sphere de ma
subjectivite, qu'il s'atteste comme moi et non comme autre ?»10.

Que dit sur ce point Ricceur de Thevenaz, dans la preface aux deux volumes
L 'komme et sa raison Et peut-on observer un deplacement quand il revient
sur Thevenaz ä Toccasion de la publication de la these de Bernard Hort

En 1956 n, Ricceur souligne la coherence de la meditation thevenazienne,
coherence qui s'exprime en deux traits distincts et connexes: une «passion de

la radicalite», d'abord, qui se signale comme «philosophie protestante», ensuite

(p. 245). II est interessant de voir comment Ricceur comprend cette passion de

la radicalite. II avait note, dans les diverses interventions de son ami, la rigueur
d'une reflexion «sans cesse reportee vers des questions plus radicales» (p. 245).
Anticipant de fait - dans sa lecture des textes reunis dans L 'komme et sa raison

- sur les premieres pages de la Condition de la raison philosophique, Ricceur

souligne que la foi en la croix du Christ, loin de couper les ailes ä la
philosophie, appelle au contraire «Tautonomic de la reflexion» (p. 246) ; Ricceur

precise que toute sa preface va porter sur ce theme. La foi sert d'«ebranlement
initial», moment inaugural ainsi decrit: «La Croix du Christ, evenement pur, a

touche cette intelligence en lui annonfant la mort du dieu philosophique, la fin
de la theologie philosophique, et en la rendant libre pour une philosophie sans

9 Heidegger joue sur ces mots (en ffanpais dans le texte) dans Über den Humanismus,
[1947], p. 117 (note de Thevenaz).

10 «La condition du philosophe chretien», Esprit, 1948, repris dans Lectures 3. Aux
frontieres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 238-243, ici p. 243.

11 «Un philosophe Protestant: Pierre Thevenaz», repris dans Lectures 3, op. cit.,
p. 245-259. Je le cite selon cette edition.



PENSER LA RADICALITE 271

absolu» (p. 247, c'est Ricceur qui souligne). Or le developpement de Ricoeur
consiste ä montrer que cette radicalite reflexive, plus cartesienne que husser-
lienne en definitive, reste mefiante envers toute idee de fondement ultime et ne
se concretise que de maniere descendante, par une «conversion ä Pen-de9ä»,
autrement dit une validation de la finitude, de l'humanite meme de la raison.

2. Autonomie et transcendance

C'est justement sur ce point que j'aimerais axer l'essentiel de ma contribution

: comment concilier autonomic et transcendance, ou, si vous preferez, ce

que le premier Thevenaz appelait «la transcendance dans 1'immanence» avec
la transcendance comme teile, une forme de lien entre autonomic et theonomie,

pour parier le langage de Tillich Comment donner place ä l'Autre dans

la Constitution meme du soi, en nouant l'attestation de soi et Tirruption de

l'Autre Nous avons vu que Thevenaz ne cesse de se battre avec cette question
de l'Autre - c'est en quelque sorte sa propre lutte avec Tange - au cceur de

la demarche phenomenologique ; on pourrait meme affirmer sans doute que
la reduction phenomenologique est precisement un corps ä corps avec cette

question de Talterite, oui, nous l'avons dit, une lutte avec Tange, avec Tagilite
et la finesse de l'Autre. La radicalite du questionnement philosophique, trans-
cendant meme cette reduction phenomenologique, donnera le jour, dans la
Condition de la raison philosophique, au surgissement ou plus exactement ä la
reconnaissance d'une teile alterite Constituante.

Je me souviens pour ma part de mes discussions avec Jean-Louis Leuba, qui
fut mon professeur ä Neuchätel, au sujet de son ami Thevenaz. Dans le souvenir

que j'en ai, la principale limite de la philosophic de Thevenaz lui semblait
donnee par sa trop grande dependance vis-ä-vis de la position de Barth. Mais
ä vrai dire Taccent est bien different quand nous lisons la conference de Leuba
du 6 fevrier 1956, alors prononcee en hommage ä son ami recemment disparu.
Leuba y souligne surtout, et ä juste titre, dans le meme sens que Ricoeur, ä quel
point Thevenaz demeure attache ä la raison: «II etait bien necessaire de redire
cela aujourd'hui, et particulierement ä des protestants plus ou moins barthiens.
Non que Barth ne le sache aussi, et ne l'ait dit, ä sa maniere Mais il a dit autre
chose aussi, il y a trente ans, et chacun n'a pas encore lu tous les volumes de

la Dogmatique...» («Pierre Thevenaz», allocution prononcee au cours d'une
seance de la societe de philosophic de Neuchätel, consacree ä la memoire de

notre ami. Au Grand auditoire des Lettres de TUniversite de Neuchätel, le 6

fevrier 1956, manuscrit, p. 8).
Lors de la ceremonie ä Toccasion des trente ans de la mort de Thevenaz

organisee par la Societe neuchäteloise de philosophic, le 10 novembre 1985,

j'ai de meme souligne T importance de Tautonomic de la raison et, plus
largement, des sciences humaines pour la theologie elle-meme («Le Dieu
vivant et la persistance des idoles», texte inedit). La consequence interne en
etait Tinsistance sur la täche incontournable d'une auto-critique de la theologie.



272 DENIS MÜLLER

II s'agissait de depasser aussi bien le fideisme que le rationalisme, comme cela
etait dejä tres clair dans l'allocution de Leuba en 1956.

Plus recemment, la preface de Ricoeur ä la these de Bernard Hort reproche
subtilement ä son auteur de vouloir theologiser ce qui, chez Thevenaz, est
philosophic de part en part. D'accord avec Ricoeur, je voudrais plutot m'interesser,
en theologien, ä ce qu'il advient de la philosophic ä partir de Thevenazl2.

Dans mon etude critique de la these de Hort, j'ai notamment ecrit ce qui
suit (p. 116):

Thevenaz est reste philosophe, recusant non seulement la possibility d'une
Philosophie chretienne, mais aussi celle d'une philosophie religieuse de type syncretiste.
Sa resistance au theologique est precisement la signature de l'autonomie philoso-
phique de sa pensee. En melant les deux plans, Hort ffagilise plus qu'il ne feconde
l'interface du theologien et du philosophe.

Hort avait certes souligne la presence du theme de l'autonomie chez

Thevenaz (p. 60 sq.), mais, dans sa distinction entre deux periodes differentes,
il avait surtout insiste sur le «glissement henologique» (de frappe plotinienne)
chez Thevenaz, en insinuant un lien entre christologie de la croix et henologie
(p. 79 sq.). Or, comme l'a montre Ricoeur dans sa preface au livre de Hort, il
s'agit ici d'une sollicitation partiellement etrangere au propos thevenazien.

C'est justement sur ce theme de l'autonomie de la raison philosophique
qu'ä la suite tout ä fait explicite des notations de Paul Ricoeur j'aimerais lire
Thevenaz, ce qui serait sans doute une maniere de montrer que, contrairement
ä la critique de Bernard Hort touchant le «glissement henologique» du dernier
Thevenaz, ce dernier n'avait cesse de penser ä la mediation anthropologique,
qu'il exprimait en termes d'autonomie plus que de contingence.

11 faut d'abord souligner que la philosophie de Thevenaz se veut de part
en part une reflexion de Yhomme total aux prises avec sa propre experience
reflexive. Elle est, nous l'avons releve, «lutte avec 1'ange»13.

L'imputation de folie ne fait pas vaciller, ne terrasse pas la raison, mais la
contraint ä se radicaliser, ä s'interroger sans concessions sur ses fondements
et ses raisons, jusqu'ä Yauto-reduction infinie de soi, une sorte de mise ä nu
radicale. On pourra done bien dire qu'il faut «penser sans absolu»14, dans la

ligne de la desabsolutisation radicale de la raison envisagee par Thevenaz ;

mais cette desabsolutisation empruntera pour ainsi dire la voie a-methodique
d'un depouillement sans fin, d'une kenose infinie.

12 Voir ma recension du livre de Hort, «Un theologien hante. Une approche originale,
par un jeune theologien romand, de l'ceuvre philosophique de Pierre Thevenaz», RThPh
122, 1990, p. 109-117 (http://retro.seals.ch/cntmng?pid=rtp-003:1990:40::620, consulte
le 30 novembre 2014). Les chifffes entre parentheses dans le texte renvoient ä cette
etude, que je me permets de citer plus largement; il se trouve en effet que le livre de Hort
represente la plus importante et apparemment unique approche directement theologique
du geste thevenazien.

13 La condition de la raison philosophique, Neuchätel, Baconniere, 1960, p. 63.
14 C'etait le titre de la Journee Thevenaz dont la presente publication donne les textes.



PENSER LA RADICALITE 273

a) L 'objection de BernardHort touchant la lecture de 1 Co 1,18-20

En 1990, je commentais ainsi le questionnement de Hort (p. 115 sq.):

Hort conteste la maniere dont Thevenaz fonde l'imputation de folie signifiee ä la
raison autiste. Dans sa lecture de 1 Corinthiens 1,18-20, Thevenaz, selon Hort, aurait
privilegie indüment les versets 19 et 20, au detriment du verset 18, qui souligne
effectivement l'affirmation de puissance sous-tendant positivement le moment
critique des versets suivants. Pour cette raison, Hort propose de distinguer entre
l'imputation externe et l'imputation interne de folie. La Parole, theologiquement
parlant, ne fait pas seulement face aux absolus de la vie (signifies par l'henologie)
sur le mode de l'exteriorite. II y a aussi partage critique au sein de l'Ecriture, comme
le montre, en particulier, le theme Protestant du «canon dans le canon». C'est-ä-dire
que nous n'avons jamais affaire ä la Parole ä l'etat pur, pas plus que, philosophi-
quement, nous ne pouvons dissocier le cogito de la realite concrete du monde et des

sujets, la contingence s'impose ä la confluence du theologique et du philosophique,
comme densite de leur interiorite meme. Des lors, il devient possible de respecter et
d'assumer les divers jeux de differentiation dont le travail theologique depend: les
deux natures, Loi et Evangile, les distinctions intra-trinitaires, etc.

Cette articulation de la contingence et de Tinteriorite est etroitement liee ä la comprehension

de la correlation theologique entre la croix et la resurrection. Hort deplore de

ce fait que, chez Thevenaz, l'imputation de folie naisse exclusivement de la parole
de la croix. Pour Hort, la theologie chretienne nait au contact d'une experience-choc
dont la Resurrection - et non la croix prise isolement - est la source principale. Ainsi,
ä la limite, le debat theologique de Hort avec le demier Thevenaz prend une tournure
exclusivement christologique. Avec Balthasar, Hort opte pour le primat ontologique de
la Resurrection, c'est-ä-dire, en fait, pour une interpretation ontologiquement resurrec-
tionnelle de Tevenement de la croix.

Deux problemes distincts sont alors telescopes. Je ne suis pas sür, en efifet, que
Thevenaz ait eu une telle preoccupation theologique. D'une part, le texte meme
de la Condition de la raison philosophique manifeste, ä plusieurs reprises, que
Texperience-choc de la croix dont parle Paul en 1 Corinthiens 1 inclut tout ä fait
la resurrection ; c'est ainsi que Thevenaz integre sans difficultes le texte certes tres
lucanien d'Actes 17,22-34 dans son argumentation15 ; or c'est bien sur Tannonce
de la resurrection du Christ que Tapötre Paul suscite la reaction des philosophes
atheniens. Mais d'autre part, et surtout, la question de Thevenaz est celle de la crise
de la raison provoquee par la folie de la foi chretienne tout entiere. II me parait
problematique, dans ce contexte, de jouer, comme le fait Hort, la resurrection contre
la croix. Le renversement christologique qui est ici oppose ä Thevenaz ne change
pas vraiment la situation de la raison ; il apparait plutöt comme une surinterpretation
theologique qui demeure exterieure ä la demarche immanente du philosophe.

Quelle que soit la maniere dont on veuille et puisse comprendre la relation
du philosophe protestant Pierre Thevenaz avec Karl Barth, une chose nous
parait acquise: Thevenaz recuse toute opposition schematique entre foi et

15 J'y ai consacre ma dissertation de demi-licence en Nouveau Testament, Actes 17,
22-31: Saint Paul ä Athenes. Le probleme de la mission chretienne aux paiens comme
rencontre du kerygme et de la culture, Neuchätel, Universite de Neuchätel, 21 mars 1969.



274 DENIS MÜLLER

raison (il se demarque done, pour le moins, de tout barthisme, comme Leuba
l'a justement souligne).

b) L 'homme croyant et philosophe et le rejaillissement
sur la condition d'existence

Toute la problematique de Thevenaz, dans son ouvrage posthume et
inacheve, La condition de la raison philosophique16, se joue dans la notion
de condition d'existence11. La conscience, precise-t-il, est «assomption de

situation» (p. 103). De reduction en reduction, de desabsolutisation en desab-

solutisation, le sujet reflechissant a quitte la situation de depart, l'illusion, en

quelque sorte, de la posture d'un commencement, pour assumer une condition
d'existence. La raison se decouvre en condition de folie possible (p. 105) et sa

riposte ne peut pas sortir de cette condition meme. II n'y a pas de havre de paix,
de bastion, de recul possible hors du champ de cette condition assumee, vecue
et acceptee. II en decoule un «rapport ä soi» original (p. 106 sq.).

c) L 'importance de I 'autonomie de la raison

Le theme central de la radicalisation interminable de la philosophie joue
chez Thevenaz un double role: e'est ä la fois l'expression de l'epochalite sans
fin de la philosophie et le lieu de rencontre-choc par excellence entre la visee
de la philosophie et l'objet de la theologie. Mais cette radicalite est inseparable
de I 'autonomie de la raison.

3. La radicalite philosophique thevenazienne, un enjeu theologique

Pour nous, la philosophie critique du dernier Thevenaz demeure en continuity

forte avec ses precedents travaux de philosophie reflexive axee sur la
notion de transcendance vers l'interieur. La demarche reflexive a conduit
Thevenaz ä une reduction ad infinitum, recusant toute idee de commencement
premier18 et redoublant la reduction phenomenologique du rapport naturel

16 Op. cit. Les chiffres entre parentheses dans le texte renvoient ä cet ouvrage.
17 D. Jervolino a developpe ce point dans sa belle reception de Thevenaz, «Pierre

Thevenaz et la condition humaine de la raison», RThPh 107, 1975, p. 176-184 ;

«Entre Thevenaz et Ricceur: la "philosophie sans absolu"», in: P. Capelle, G. Hebert,
G. Popelard (eds), Le souci du passage. Melanges offerts a Jean Greisch, Paris,
Beauchesne, 2004, p. 180-190 ; «Pierre Thevenaz (1913-1955) et la condition humaine
de la raison», RThPh 137,2005, p. 129-139 ; voir son livre Pierre Thevenaz e lafilosofia
senza assoluto, Napoli, Edizioni Athena, 1984, 20032 (cf. l'etude critique de B. Hort,
«Une philosophie sans absolu», RThPh 120, 1988, p. 353-358).

18 Voir notre propre esquisse sur cette question du commencement: «Le pouvoir
de commencer et l'illusion des origines. Une petite meditation philosophique et theolo-



PENSER LA RADICALITE 275

au monde par une auto-reduction proprement philosophique de la raison.
Or il y a comme un mouvement convergent, dans la Condition de la raison
philosophique, entre l'auto-reduction de la raison et l'appel ä une conversion
«heteronome» de la raison, sortie enfin de ses fantasmes d'absolu et done de

son autisme, et desormais «capable» de pointer vers une alterite constitutive. La
raison thevenazienne, ä la croisee de la philosophic reflexive et de la theologie
critique, est ä la fois une raison autonome et une raison «theonome», si, comme
je le propose, la terminologie tillichienne peut convenir ä rendre compte de la
demarche thevenazienne.

Dans un vocabulaire plus personnel, j'aimerais esquisser un autre chemin

phenomenologique: je l'appellerai la traversee des turbulences et la remontee
des filiations.

a) Traversee des turbulences

De reduction en reduction, nous n'allons pas vers toujours plus de radicalite,
au point d'atteindre le point de resdescente, mais nous traversons des sedimentations

compactes, des tissus de contradiction, des obstacles existentiels: la
reduction est une ascese intramondaine, de part en part historique et existentielle,

et le chemin de phenomene en phenomene est de lutte avec l'ange, mais

avec des anges partiels, provisoires, constants ; notre chemin est tisse de reductions

et de crises. Phänomenologie traversante, post-hegelienne, au cceur meme
des realties de la vie, du monde, de l'histoire, par la mediation des figures
culturelles et reflexives et des formes de vie sociale. C'est ainsi seulement que
pourrait sans doute etre levee l'objection parfois elevee envers le solipsime de

la methode phenomenologique. Le sujet n'est pas completement enferme dans

le mouvement de Pintentionnalite de la conscience, pour viser des contenus
et intuitionner des essences, il a besoin de se coltiner avec des configurations
historiques et culturelles, de passer l'epreuve des traditions et des revolutions,
de se materialiser dans un devenir cosmique et historique.

b) Remontee desfiliations

II ne me parait pas inutile par ailleurs, au terme de cette contribution, de

m'interroger genealogiquement sur la signification du geste remontant aux

peres de la pensee: en quoi Pierre Thevenaz nous inspire, jeune pere fauche ä

42 ans, ä travers la memoire de sa pensee, via les mediations de ses enfants et
de ses amis Plus personnellement, ce que je fais ici, en un 1er decembre 2014,
d'un philosophe ne en 1913 ayant marque certains de mes maitres, les plus
proches, Jean-Louis Leuba (1912-2005) et Pierre Javet (1931-2010), puis Paul

gique sur la difference entre Dieu et l'homme», in: E. Gaziaux (ed.), Philosophie et
theologie. Festschrift Emilio Brito, Leuven, Leuven University Press 2007, p. 443-454.



276 DENIS MÜLLER

Ricceur (1913-2005), ä distance ; et ce que j'en fais, ä la veille des cent ans de

mon propre pere (1914-1970), le 19 decembre 2014.
C'est pour moi l'occasion d'une dedicace mais aussi d'un recul par rapport

ä ce qui se joue dans la filiation: le souvenir du pere, disparu dans ma jeunesse,
m'a eveille ä la radicalite de la dette. De reduction en reduction, j'ai tente
de remonter non pas au commencement absolu, mais bien aux traces fragiles,
incertaines, partielles et partiales de l'heritage. Ce que mon pere m'a transmis,

par ses exces et ses radicalites (je parle du mien, sportif et fanatique, ä peine
capable de lire), a ete experience-choc et chiquenaude de ma vocation, de

mon devenir-sujet, de ma mise en marche comme acteur de ma vie et de mon
metier. Mais je prends conscience, avec le recul, ayant passe l'age qu'avait
mon pere ä sa propre disparition, combien ma reponse, ma responsivite autant

que ma responsabilite, ne sont pas imitation de sa posture, copie de ses exces,
mais traduction differenciee, retragage par touches et par esquisses d'un autre
chemin, d'une autre interrogation.

S'il n'y a pas de pensee absolue ou, stricto sensu, de pensee de l'absolu,
notre cheminement reflexif est cependant traverse d'une passion de l'infini,
d'une quete incessante et necessaire de la verite. L'epreuve des turbulences

nous apprend ä affronter et ä surmonter les obstacles, sans jamais parvenir ä

une posture de maitrise ou de domination. La lutte avec l'ange est constante.
La methode est spirituelle et pratique, faute de pouvoir etre theorique. Sur ce
chemin de mise ä l'epreuve, la confrontation avec les figures de la paternite et
de la filiation est decisive. C'est dans le choc avec les maitres et les methodes

que nous faisons l'apprentissage du devenir sujet et de la pensee fibre.
En degä de l'esprit critique et de la recherche du vrai qui sont les conditions

de la philosophic, il faut remonter, ou plutot redescendre jusqu'ä la condition
humaine et jusqu'ä la conscience que nous en prenons dans l'etonnement. La
condition, singulier plus riche de resonances et plus lourd de sens que le pluriel,
singulier oü s'exprime le fondement unique des entreprises humaines, la situation
vraiment «singuliere» et «etonnante» de l'homme au fond de son puits

II me plait de terminer mon expose par ces mots tres beaux et tres denses de

Pierre Thevenaz, prononces lors de son installation ä l'Universite de Lausanne

en 1949. lis nous redisent non seulement la condition radicalement humaine
et pleinement autonome de la philosophic, mais aussi, cum grano salis, la
condition d'une possible et souhaitable existence theologique aujourd'hui: eile
devra etre ä mes yeux reflexion critique desabsolutisee sur le sens de Dieu au

cceur meme de toute raison incarnee et de toute existence mortelle20.

" «Discours de M. Pierre Thevenaz, professeur ä la Faculte des lettres», Publications

de l'Universite de Lausanne VII, 10 novembre 1949, p. 48.
20 C'est ä ces correlations dynamiques entre Philosophie et theologie qu'une ethique

theologique contemporaine doit sans cesse s'essayer, cf. mon recueil Convocation et

provocation de I'ethique. Dialoguesphilosophiques et theologiques, Berlin-Münster, Lit
Verlag, 2014.


	Penser la radicalité de la posture philosophique de Pierre Thévenaz : un enjeu théologique

