Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: Une réception de la "Philosophie sans absolu" de Pierre Thévenaz dans
les dernieres années de Paul Ricceur

Autor: Yamada, Tomoaki

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 255-266

UNE RECEPTION DE LA «PHILOSOPHIE
SANS ABSOLU» DE PIERRE THEVENAZ
DANS LES DERNIERES ANNEES DE PAUL RICEUR

Tomoakl YAMADA

Résumé

Dans [’ceuvre posthume, Vivant jusqu’a la mort. Suivi de Fragments,
publiée en 2007, Ricceur se définit en tant que «philosophe sans absoluy, un
détour emprunté de la «philosophie sans absoluy» de Pierre Thévenaz. C’est
une affirmation de ['attitude agnostique devant la mort qui s’exprime et qui
contredit la perception habituelle du philosophe catalogué comme «philosophe
chrétien». Les Fragments reflétent un effort de réconciliation du désir de vivre
avec la nécessité de la mort. La présente contribution se donne pour but de
considerer la réception et l'influence de Thévenaz dans la pensée de Ricceur,
notamment dans les derniéres années de sa vie.

1. Introduction

Monumentale et diverse, 1’ceuvre de Paul Ricceur comprend de nombreux
écrits sur I’herméneutique tant biblique que philosophique. D’une maniére
générale, Paul Ricceur a tracé une ligne de démarcation nette entre son ceuvre
philosophique et sa conviction confessionnelle'. Dans le méme temps, il sait
combien les limites entre ces deux registres sont difficiles et complexes?. La
question de I’articulation du philosophique et du théologique est ainsi poursuivie
jusqu’a la fin de sa vie®. Un des enjeux de cette question est notamment celui de
la compatibilité entre ces deux démarches.

! Sur cette question, parmi bien d’autres textes: J.-M. TETaz, «Vérité et convo-
cation. L’herméneutique biblique comme probléme philosophique», Esprit, 2006/3-4,
p- 138-155; O. ABEL, «Remarques sur 1’articulation philosophie-théologie chez Paul
Ricceur», Transversalités 101, janvier-mars, 2007, p. 19-26; P. BUHLER, D. Frey (éds),
Paul Riceeur : un philosophe lit la Bible. A I’entrecroisement des herméneutiques philo-
sophique et biblique, Genéve, Labor et Fides, 2011, p. 7-12; P. GiseL, «Du monde et des
corps, et d’un travail des textes et des institutions. Paul Ricceur et la question du théolo-
giquey, in: Ip., Du religieux, du théologique, et du social. Traversées et déplacements,
Paris, Cerf, 2012, p. 158-178.

% Dans I’article indiqué, O. Abel le souligne p. 26.

3 Cf. la «Note éditoriale» d’O. Mongin, in: P. Ric®UR, Lectures 3. Aux frontiéres de
la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 7-11, rééd. coll. «Points Essais», 2006 (désormais



256 TOMOAKI YAMADA

Dans un entretien avec Frangois Azouvi et Marc de Launay;, il exprime cette
tension au moyen de la polarité entre «critique» et «conviction»*. Pour lui en
effet, «la philosophie n’est pas simplement critique, elle est aussi de I’ordre de
la conviction. Et la conviction religieuse posséde elle-méme une dimension
critique interne» °. Le caractére critique dans la conviction religieuse ne marque
pas seulement un rapport critique a la tradition, mais une distance fonciére
dont la signification est aussi théologique. L’ importance de la conviction dans
Paffirmation qui jalonne le parcours philosophique dit aussi la véhémence
ontologique® qui oriente sa réflexion.

Un des thémes sur lesquels on éprouve le plus nettement 1’intersection
complexe de ces deux aspects de la pensée de Ricceur est celui de ’acte de
philosopher. Cet acte émerge forcément devant la mort, et la «conviction philo-
sophique» 7 sera, autant dire, un motif profond qui travaille 1’ceuvre posthume
de Vivant jusqu’a la mort®. Cet écrit est composé de deux parties. La premiére
comporte deux documents d’archives, 1’un intitulé «Jusqu’a la mort. Du deuil
et de la gaité. P. R.», ’autre tout simplement «La mort». Ces deux textes sont
supposés avoir été écrits entre 1995 et 1997. Ils s’interrompent vers 1997, la
période de rédaction de ces travaux correspondant a celle de la maladie et de
la mort de son €pouse, Simone. Ainsi est-il aussi possible de voir dans cet
accompagnement des derniers jours une des raisons pour lesquelles Ricceur a
conduit une méditation sur la mort. Quant a la partie des Fragments, elle fut
écrite entre 2004 et 2005. L’ensemble de ces textes est énoncé dans le style
d’un monologue du philosophe avec lui-méme?®, d’un entretien avec soi-méme

abrégé L3), p. 7. Pour la controverse sur cette articulation, voir O. MoNGIN, Paul Ricceur,
Paris, Seuil, 1994, rééd. coll. «Points Essais», 2003, p. 200-204, et F. DossEg, Paul
Ricceur. Les sens d’une vie (1913-2005), €d. revue et augmentée, Paris, La Découverte,
2008, p. 554-581.

* P. RIc®WR, La critique et la conviction. Entretien avec Frangois Azouvi et Marc
de Launay. Paris, Calmann-Lévy, 1995, rééd. Paris, Hachette, 2002 (désormais abrégé
CO),p. 11.

3 Ibid, p. 211. Ricceur dit ainsi que «la critique ne sera pas d’un c6té et la conviction
de I’autre; dans chacun des champs qui seront parcourus ou effleurés, je ticherai de
montrer qu’il y a, selon des degrés différents, un alliage subtil de la conviction et de la
critiquen, CC, p. 11.

¢ Cf. P. Rickur, Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995
(désormais abrégé RF), p. 60, et Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990, rééd. coll.
«Points Essais», 1966 (désormais abrégé SA4), p. 350. Sans le dire expressément, Ricceur
renvoie a 1’usage qu’il fait de cette formule dans La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975,
rééd. coll. «Points Essais», 1997, p. 379-388.

7 Cf. Y. SUGIMURA, «“Demeurer vivant jusqu’a...”. La question de la vie et de la
mort et le “religieux” chez le dernier Ricceur», Etudes Ricceuriennes/Riceeur Studies,
vol. 3,n° 2, 2012, p. 26.

8 P. Ric®UR, Vivant jusqu’a la mort. Suivi de Fragments (préface d’O. Abel, postface
de C. Goldenstein), Paris, Seuil, 2007 (désormais abrégé V'M).

® Concernant Vivant jusqu'a la mort, cf. F. WOrRMS, «Vivant jusqu’a la mort...
et non pas pour la mort», Esprit, 2006/3-4, p. 304-315, et «Vie, mort et survie dans



UNE RECEPTION DE LA «PHILOSOPHIE SANS ABSOLU» 257

pour ainsi dire, et ce style refléte un effort de réconciliation du désir de vivre
avec la nécessité de la mort '°.

Une préoccupation du souci de I’articulation poursuivie par Ricceur
est particuliérement reprise et approfondie dés le «fragment» 0(1). Dans ce
fragment, I’attitude agnostique devant la mort se déploie sous les auspices de
I’expression d’un «philosophe sans absolu» !, venant, modifiée, d’un article de
son regretté ami Pierre Thévenaz, intitulé «La philosophie sans absolu» ' dans
lequel I’auteur méne une enquéte sur la «philosophie protestante». Notre philo-
sophe y avait consacré une étude intitulée «Pierre Thévenaz. Un philosophe
protestant», en préface a 1’ouvrage de Thévenaz publié¢ en 1956, et reprise
dans Lectures 3. 1l convient de noter que les renvois de Ricceur a Thévenaz
sont moins nombreux dans les derniéres années que dans les années 1950. Ils
sont réapparus a 1’occasion de discussions sur I’autonomie du discours philo-
sophique, vers les années 1990 '%. Dans le «fragment » 0(1), Ricceur déplace
’accent, de la discipline vers celui qui 1’exerce. Le plus important est en
effet qu’il s’applique a lui-méme 1’expression «sans absolu», comme auto-
désignation d’une identité conflictuelle, tenant ensemble celui qui se présente

et aprés La Mémoire, I'Histoire, 1'Oubli», in: F. Dossg, C. GOLDENSTEIN (éds), Paul
Ricceur : penser la mémoire, Paris, Seuil, 2013, p. 135-137; D. Frey, «Les méditations
d’un chrétien d’expression philosophique», in: D. Frey, C. GrapPpE, K. LEHMKUHLER,
ET F. LIENHARD (€ds), La réception de I'ceuvre de Paul Riceeur dans les champs de la
théologie, Miinchen, Lit, 2013, p. 115-136. Nous recevons les implications utiles pour
la direction de notre étude particulierement de 1’article de Worms de 2013. En consi-
dérant la premiére partie des écrits posthumes, Worms renvoie au motif de 1’«exercice
spirituel», au sens que Pierre Hadot a donné a cette expression (voir P. Hapot, Exercices
spirituels et philosophie antique, Paris, Albin Michel, 2¢ éd. augmentée 2002, avec une
préface d’A. 1. Davidson); cependant, notre objectif consiste & considérer principa-
lement les Fragments.

1 Cf F. WormMms, «Vivant jusqu’a la mort... et non pas pour la mort», art. cit., et
«Préface» d’O. Abel, in: VM, p. 7-26.

1" VM, p. 107 [ou il faut inverser la position des notes 1 et 3, NdE].

"> P. THEVENAZ, «La philosophie sans absolu», in: L 'homme et sa raison |, Neuchatel,
Baconniére, 1956 (désormais cité HR ), p. 187-206. A propos de I’échange intellectuel
et familier entre Thévenaz et Ricceur, voir S. Bonzon, «Paul Ricceur en Suisse romande :
rencontres, liens et héritages», RThPh 138/1V, 2006, p. 294. Selon elle, leur premiére
rencontre a eu lieu en 1948 a Nigelhaus en zone frangaise d’occupation, alors que
Thévenaz participait & une rencontre entre professeurs frangais et allemands ; Thévenaz
écrit & sa femme en date du 21 juin 1948: «Nous étions 13 hier soir. Deux rencontres
“sensationnelles”: 1. Ricceur, le type du bouquin sur Jaspers et Marcel, protestant trés
sympathique [...]».

B L3, p. 245-259.

4 Cf P. Riceur, «Préface» a B. Horrt, Contingence et intériorité. Essai sur la
signification théologique de 1’ceuvre de Pierre Thévenaz, Geneve, Labor et Fides, 1989,
p.5-9, ici p. 8; dans CH. BoucHInDOMME et R. RocHoLitz (éds), Temps et récit de Paul
Riceeur en débat, Paris, Cerf, 1990, p. 211; RF, p. 26 et p. 85 ; «Préface» a D. JERVOLINO,
Riceeur. L’Amore difficile, Roma, Studium, 1995, p. 10; «Paul Ricceur: la foi du philo-
sophe [interviewé par S. Czernecki sur la résurrection, le religieux, son étre protestant et la
vie éternelle]», Le Christianisme au XX* siecle, n°® 697, 11-24 juill. 1999, p. 6.



258 TOMOAKI YAMADA

en tant que philosophe et en tant que chrétien, qui semble étre 1’un des motifs
lui permettant d’écrire en face de sa propre mort °.

Visant a éclairer |’usage ricceurien de I’expression thévenazienne de «philo-
sophie sans absolu», demandons-nous s’il y en a une réception unique dans les
derniéres années. Répondre a cette question impose d’abord de décrire deux
présuppositions. L’une concerne 1’articulation du philosophique et du théolo-
gique, 1’autre le théme d’«étre vivant jusqu’a la mort», fil conducteur pour
interpréter Fragments, qui n’est pas un ouvrage €dit€ par Ricceur lui-méme,
mais des archives éditées aprés sa mort, laissant le lecteur livré a ses propres
conjectures.

2. Remarques sur articulation du philosophique et du théologique;
la préface de Soi-méme comme un autre et Réflexion faite

On peut considérer comme typique la maniére de publier les deux dernieres
études des Gifford lectures — «Le soi mandaté» et «Le soi dans le miroir des
Ecritures» — de maniére séparée et non intégrées a Soi-méme comme un autre .
L’arriére-plan de cette démarche, le préjugé négatif ou la rumeur dressée contre
lui d’étre un crypto-théologien ou un philosophe chrétien, qui se poursuit dans
les années 1980, en serait 1’une des raisons décisives. En prenant I’exemple de
la discussion avec Bouchindomme, Ricceur déclare que «la foi dans le Dieu
de la Bible n’appartient pas aux présupposés de mes investigations philoso-
phiques» et qu’il est proche de la «“philosophie protestante” comme philo-
sophie sans absolu» de Thévenaz'’. La préface de Soi-méme comme un autre
refléte assurément ce contexte.

Ricceur y met d’une part clairement en ceuvre le «souci» de tenir un
«discours philosophique autonome» ; d’autre part, il met entre parenthéses les
«convictions» qui le rattachent a la foi biblique'®. L’autonomie du discours
philosophique, liée a une sorte d’«ascétisme de 1’argument», conduit 1’ceuvre
philosophique ricceurienne a une philosophie dont «la nomination effective de
Dieu est absente et ou la question de Dieu, en tant que question philosophique,

15 Selon O. ABEL, «Remarques sur 1’articulation philosophie-théologie chez Paul
Ricceur», art. cit., p. 26, «1’articulation philosophie-théologie chez Ricceur ne cesse de
jouer ainsi entre une dimension de controverse chaleureuse qui tient ensemble la dissy-
métrie et la réciprocité irréductibles des points de vue et une dimension de conviction
vulnérable qui atteste “ici je me tiens”, mais je me tiens devant ce qui n’est pas moi,
je me tiens parmi d’autres. “Qui dites-vous que je suis ?” serait encore a cet égard une
interrogation portée par la responsabilité de I’intelligence philosophique». Ce qu’indique
ici Abel se retrouve dans notre interprétation des Fragments.

16 Cf. S84, p. 11-38.

17 Cu. BoucHINDOMME, R. RocHoLItz (éds), Temps et récit de Paul Riceeur en débat,
op. cit.

18 84, p. 36.



UNE RECEPTION DE LA «PHILOSOPHIE SANS ABSOLU» 259

reste elle-méme tenue dans un suspens qu’on peut dire agnostique»'®. Cet
«ascétisme» de 1’autonomie du discours philosophique est une sorte de mise en
pratique du refus de méler les genres. Le suspens «agnostique» n’est pas une
attitude statique, mais porte en lui une oscillation interne issue du rapport avec
la foi biblique. L’articulation du philosophique et du théologique n’est ainsi
pas déterminée par des causes extérieures seulement, comme le préjugé ou le
débat, mais reléverait aussi d’une juxtaposition conflictuelle intrinséque?. Le
double aspect, extérieur et intérieur, de cette articulation présente également le
schéma du pole «question-réponse» ou «appel-réponse» au niveau du discours.
Le «souci» ricceurien de tenir un discours autonome manifeste que sont diffi-
ciles et complexes les limites entre les deux registres, 1’attitude agnostique
étant essentielle a I’intime du philosopher.

Tenant compte du «souci» ricceurien comme mise en pratique de son affir-
mation motivée de ne pas méler les genres, un effort fidele a tenir sa parole en
tant que philosophe y émerge?', et Ricceur le souligne par le mot «promesse» 2.
Elle atteste que le style philosophique ricceurien ne sépare jamais les dimen-
sions parlante et agissante de la condition humaine?. Ce style signifie un acte
de responsabilité pour maintenir le soi-méme en toutes circonstances a travers
I’ouvrage écrit. Le caractére de I’engagement est implicitement compris dans
la préface de Soi-méme comme un autre.

Ensuite, la corrélation réciproque des deux schémas, «question» - «réponse»
et «appel» - «réponse», est forcément liée a une oscillation interne a 1’idée
thévenazienne d’une «philosophie sans absolu» dans Réflexion faite. Elle
est rapportée, dit Ricceur, a la «question du rapport conflictuel-consensuel
entre ma philosophie sans absolu et ma foi biblique plus nourrie d’exégese
que de théologie» *. Ce rapport «conflictuel-consensuel» présente un double
aspect: I’un est celui de «ma philosophie sans absolu», comme méthodologie
riceurienne. L’adjectif possessif «ma» est 1’affirmation de 1’engagement.
L’autre est celui de 1’attachement a la conviction issue d’une «foi biblique
plus nourrie d’exégése que de théologie». D’une part, le rapport conflictuel
entre la foi et I’argumentation philosophique conduit & I’autonomie du

19 Ibid.

2 L3:p- 7

2 P, RIc®UR, «Le tragique et la promesse», in: Paul Riceeur philosophe de tous les
dialogues, Paris, Montparnasse, Macromedia, CFRT, 2007, p. 7-8. A |’origine de cet
entretien: P. RiIc&URr, «La promesse, une parole qui engage. Entretien avec O. Abely,
émission de Présence protestante diffusée sur France 2 en 1991.

22 «Je n’ai pas retenu ces deux études pour la version frangaise définitive et les
ai publiées ailleurs, afin de tenir la promesse que je me suis faite de ne pas méler le
philosophique et le théologique», CC, p. 140.

2 P. Ric@ur, «Le tragique et la promesse», op. cit., p. 7: «ll ne faudrait pas opposer
dire et faire, dire c’est déja faire ; en particulier il y a des actes de discours qui engagent,
car on ne s’engage pas seulement en faisant mais en parlant. Et pour moi le modéle de
cette parole qui engage c’est la promesse».

24 RF,p. 82.



260 TOMOAKI YAMADA

discours philosophique. D’autre part, le rapport consensuel réside dans le fait
que I’investigation philosophique elle-méme est indirectement confirmée par
la source non philosophique qu’est une foi enracinée dans la naissance et la
culture. Ce dernier point nous conduit a aborder la pensée spéculative : le geste
d’investigation philosophique dans les limites de la raison se trouve repris dans
une réflexion de la conviction sur elle-méme, dans une sorte de mouvement
interprétatif circulaire.

Ce qui est impliqué dans les remarques sur 1’articulation du philosophique
et du théologique, c’est d’abord la dualité de 1’attitude agnostique entre I’auto-
nomie du discours philosophique, afin d’éviter la confusion de genres, et la
corrélation réciproque de deux discours, qui conduit le rapport conflictuel-
consensuel dans le fonds intime ricceurien. C’est ensuite 1’engagement
qu’affirme la maniére riceeurienne de s’appuyer sur 1’idée thévenazienne
d’une «philosophie sans absolu», une marque attachée au théme d’«étre vivant
jusqu’a la mort».

3. Sens d’«étre vivant jusqu’a la mort» ; La mémoire, I’histoire,
DPoubli et le «Fragment» consacré a Jacques Derrida

Bien que de statut différent, autre que celui des Fragments, le theme d’«étre
vivant jusqu’a la mort» est constitutif de la derniére période. 11 apparait parmi
des ceuvres et des articles publiés?. On peut y lire I’épreuve de la volonté
de vivre jusqu’au bout, dans la joie et la gaité, tracée par I’acte d’écrire et
inscrite dans 1’écriture méme. De style différent, une maniére de croyance est
particulierement exprimée dans La mémoire, I’histoire, ['oubli. Ricceur écrit:
«La jubilation fomentée par le veeu — que j’assume — de demeurer vivant
jusqu’a... et non pas pour la mort ne fait-elle pas ressortir par contraste le coté
existentiel, partial et inéluctablement partiel de la résolution heideggérienne
face au mourir ?» %,

La déclaration de «demeurer vivant jusqu’a... et non pas pour la mort»
contraste avec le theme de «I’étre pour la mort» chez Heidegger. Aux yeux de
Riceeur, le «pour» la mort de Heidegger parait affaiblir les diverses possibilités
d’étre, bien que Heidegger définisse Dasein par 1’expression de Ganzsein-
konnen (pouvoir-étre-tout, &tre-tout possible). Il met donc un accent qui differe
d’Heidegger par I’expression «jusqu’a» la mort. Il y a une triade d’acceptations
de la mort, qui doit prendre le chemin détourné proposé par le «jusqu’a» la
mort. Cette triade se compose de la mort du soi, de celle des proches, de celle

% (Cf. P. Ric&ur, «La conviction et la critique». Entretien recueilli a4 I’occasion de
ses 90 ans par N. Crom, B. Frappat et R. Migliorini, Paul Ricceur, Cahier de I’Herne,
Paris, L’Herne, 2004, p. 15-18, et P. Ric&ur, La mémoire, I’histoire, |’oubli, Paris, Seuil,
2000, rééd. coll. «Points Essais», 2003 (désormais abrégé MHO).

% MHO, p. 466.



UNE RECEPTION DE LA «PHILOSOPHIE SANS ABSOLU>» 261

des autres. La mort du soi est d’abord confrontée au désir de vivre contre la
mort singuliére, ensuite la mort des proches est rattachée a I’anticipation de
la mort de soi-méme, enfin la mort des autres est liée a la mort violente et au
meurtre. A travers cette triade de la mort, nous arrivons a la banalité, assumée,
du «on meurt». C’est la mort équitable par laquelle «je dois mourir» comme
tout le monde, avant moi et aprés moi.

Chez Ricceur, le «pour» la mort de Heidegger occulte le theme préalable
du pouvoir-étre-tout, ou d’un possible étre-tout, alors que les diverses possibi-
lités d’étre sont ouvertes dans le «jusqu’a» la mort. Les possibilités de la vie
puissante contre la mort sont résumées dans «la jubilation fomentée par le veeu
— que j’assume — de demeurer vivant jusqu’a... et non pas pour la mort», en se
formalisant sur la partie de phrase, «que j’assume». Si ce sujet, «je», implique
I’identité dans le veeu de vivre, en revanche la question de I’identité d’étre
philosophe et chrétien n’est pas posée dans certains des fragments ou le lien est
fait. Par le verbe «assumer», Ricceur témoigne également de 1’effort de consen-
tement a sa propre mort, ce verbe attestant d’un style propre a une réconciliation
difficile. Le chemin de la réconciliation demande a étre lié a la re-formulation
du sujet proposé dans Soi-méme comme un autre, ou I’ego compris comme une
identité-mémeté — ou idem, comme il 1’appelle — est complexifié et enrichi par
une identité-ipséité. C’est grace a cette altérité fonciérement intrinséque au soi
qu’un chemin permettant d’intégrer la mort dans la vie est rendu possible. Le
soi face a la mort poursuit la volonté de vivre ou le désir d’étre jusqu’au bout.
Le veeu de vivre ne céde ainsi jamais, pas plus que la fidélité a soi-méme.

Dans le «fragment» de Vivant jusqu’a la mort consacré a Jacques Derrida,
la volonté de vivre est exprimée comme «demeurer vivant jusqu’a la mort»
par Ricceur lui-méme. Il propose particulierement la synthése du parcours de
réconciliation entre le refus et le consentement a la mort: «Un mot me revient
a nouveau: “I’espérance qu’elle [la trace] me survive”. Tout le religieux est
la, comme lien entre mon vouloir-vivre et les miens [les proches]»?’. C’est
a travers une forme de langage qui emprunte les termes du veeu ricceurien,
sans céder a I’imaginaire touchant les morts, que s’exprime habituellement la
survie. La transmission de la vie passe par la trace écrite, laissée comme témoi-
gnage d’un ayant-été aux autres, aux survivants. En accomplissant jusqu’a son
terme ce «travail de deuil», Ricceur en arrive au transfert aux autres de 1’amour
de la vie®®. Le «religieux» se fonde sur ce transfert. Le renoncement a la survie
acheve le détachement en decga de la mort, qui n’est pas la perte du soi, ni I’arrét
de la volonté de vivre, mais la condition nécessaire de la libération pour la gaité.

Un signe de ce renoncement est 1’apparition du terme agnostique. 11
est associé au théme d’étre vivant jusqu’a la mort qui oriente la réflexion
ricceurienne.

7 pM, p. 131.
% Ibid, p. 76.



262 TOMOAKI YAMADA

4. Une réception de la «philosophie sans absolu» chez Riceeur.
Lecture de Thévenaz vers les années 1950

A propos de la «philosophie sans absolu» chez Ricceur, les présupposés de
I’attitude agnostique s’entrevoient deés la premiere partie de son ceuvre. Avant
qu’il lise Thévenaz, une des préoccupations principales était, au sens large, les
rapports de la philosophie et du christianisme. Dans I’article intitulé, «Note
sur les rapports de la philosophie et du christianisme», de 1936%, il décrit
la philosophie chrétienne comme une science des limites qui convainquent
d’ignorance la sagesse des hommes en partant du dedans de cette sagesse, a
travers le théme philosophique du désespoir ou de I’inquiétude. La question
des limites de la sagesse humaine se prolonge dans I’article intitulé «Responsa-
bilité de la pensée», la méme année . Il y distingue les sens «avant-dernier» et
«dernier» de la responsabilité intellectuelle. L’ «avant-dernier» est que I’homme
est toujours dans le monde, et qu’il doit répondre de ce qu’il y dessine. Le
«dernier» est que I’homme est toujours devant Dieu, et que la pensée fait partie
du drame religieux, de la chute et du salut.

Cette distinction de la responsabilité humaine et chrétienne conduit au
dialogue entre la philosophie de 1’existence et la foi chrétienne dans «Le renou-
vellement du probléme de la philosophie chrétienne par les philosophies de
I’existence», de 19493, Il n’est pas question pour lui de défendre les principes
d’une philosophie chrétienne, mais de veiller & préserver la polarité de la foi
chrétienne et de la philosophie existentielle. Cette polarit¢ s’est greffée au
grand projet d’une poétique de la volonté dans Le volontaire et I'involontaire®.
Or, ce projet sur la relation de la volonté humaine et de la transcendance a
été abandonné. Les derniers mots, «vouloir n’est pas créemn *, n’étaient pas
seulement prémonitoires de I’abandon ultérieur de ce projet, mais étaient
en quelque sorte une ascese de la réflexion'. En face de la nécessité de la
mort et de la tristesse du fini, la volonté oscille dans la dialectique du refus et
du consentement. Passant par le consentement imparfait et hyperbolique, le
chemin de I’oscillation s’achéve dans un consentement selon 1’espérance. Ce

2 Conférence a la Fédération francaise des Associations Chrétiennes d’Etudiants,
Péques 1936, Le Semeur 38/9, juillet 1936, p. 541-557.

30 P. Ric@&ur, «Responsabilité de la penséen, Etre 1/1, 10 nov. 1936, p. 4-5.

3I' In: Le probléme de la philosophie chrétienne, Paris, P.U.F., 1949, p. 43-67.

32 P. RIC®UR, Philosophie de la volonté, t. 1: Le volontaire et I'involontaire, Paris,
Aubier, 1950, rééd. Paris, Seuil, 2009 (désormais abrégé PV I).

33 Ibid., p. 605.

3 Voir RE p. 26, et D. JervoLNo, «La poétique retrouvée de Paul Ricceur», in:
J. A. BarasH, M. DeLBrACCIO (éds), La sagesse pratique. Autour de I'ceuvre de Paul
Riceeur, Centre régional de Documentation pédagogique de 1’Académie d’Amiens,
1998, p.31-43, ici p. 36.



UNE RECEPTION DE LA «PHILOSOPHIE SANS ABSOLU>» 263

consentement arrive a une liberté seulement humaine par rapport aux «idées-
limites» **. Touchant la présupposition de ce rapport, Ricceur a recu Thévenaz.

Sur le chemin de la quéte de la «philosophie protestante» chez Thévenaz*,
la «philosophie sans absolu» n’est pas philosophie athée ou antichré-
tienne*’. Elle consiste plutot dans la rencontre entre la raison philosophique
et 1’«expérience-choc» de 1’annonce chrétienne®®. Dans cette expérience-
choc, la sagesse humaine est qualifiée de folie devant Dieu. S’en ouvre une
réflexion philosophique mettant I’homme a découvert. Cette réflexion conduit
la conversion philosophique de la raison absolue, li€ée & Dieu, vers la raison
humaine devant Dieu. La raison désabsolutisée et détotalisée, sortant de son
autisme, est «autonome» par rapport a Dieu, car la méditation de 1’expérience
chrétienne n’est qu’humaine®. Elle tient & I’expérience chrétienne qui rend
possible 1’autonomie de la philosophie“. Dans la philosophie sans absolu de
Thévenaz, I’homme se sent obligé de «se mesurer avec 1’absolu, de prendre
conscience de sa situation et de sa finitude en face d’une limite qui le rejette
dans ’en-deca seul “réel”»*'. La philosophie sans absolu de Thévenaz est la
philosophie hors autisme d’une raison humaine devant Dieu.

A travers ce théme thévenazien, I’attitude agnostique ricceurienne a
été formulée dans «Un philosophe protestant: Pierre Thévenaz»“?. Ricceur
emprunte a Thévenaz 1’idée d’une «philosophie responsable devant Dieu»*.
C’est dans la responsabilité de 1’intelligence que le philosophe doit répondre,
selon une polarité d’appel et de réponse, dans 1’acte philosophique lui-méme.

Mais dans cette méme préface & Thévenaz, Ricceur observe et s’interroge :
«Le croyant confesse sa responsabilité de philosophe devant Dieu; mais le

3 PV 1, p. 605.

3 Cf. P. TuEVENAZ, «L affrontement de la philosophie et du christianisme», Verbum
Caro 1V, 1950, p. 129-137, ici p. 136-137, et La condition de la raison philosophique,
Neuchatel, Baconniére, 1960 (désormais abrégé CR).

37 Voir D. JervoLINO, «Entre Thévenaz et Ricceur : la “philosophie sans absolu™», in:
Le souci du passage. Mélanges offerts a Jean Greisch. Textes réunis par Ph. Capelle, G.
Hébert, M. D. Popelard, Paris, Cerf, 2004, p. 180-190, ici p. 183, et «Pierre Thévenaz
(1913-1955). La philosophie sans absolu d’un “croyant philosophe”», in: Ph. CAPELLE-
DuMonT (éds), Philosophie et théologie a l’époque contemporaine, Anthologie t. IV*
(J. Greisch et G. Hébert [éds]), Paris, Cerf, 2011, p. 247-256, ici p. 247.

& CR.p. 13,

¥ Ibid., p. 169.

40 Jbid., p. 171.

“' HR I, p. 206.

“ «A une philosophie divine il opposera constamment une philosophie responsable
devant Dieu, une philosophie ol Dieu n’est plus I’objet supréme de la philosophie, mais
ol il est impliqué a titre de pdle d’appel et de réponse de ’acte philosophique lui-méme.
C’est ce que veut dire le beau mot de “responsabilité” [...] Car c’est I’intelligence méme
qui doit répondre, si je suis un intellectuel, un philosophe; [...] une intelligence délivrée
est une intelligence qui a regu le courage et la virulence de sa problématique propre»,
L3, p. 246-247.

4 Ibid., p. 246.



264 TOMOAKI YAMADA

philosophe sait-il qu’il est devant Dieu ?» *. Ensuite, il avance que «la question
que nous pose la philosophie de Pierre Thévenaz est de savoir si une philo-
sophie protestante est seulement une philosophie réductrice, iconoclaste» .
La notion de limite et celle de conversion a I’en deca sont ainsi formulées
par Ricceur. Il connaissait bien la faiblesse argumentative de Thévenaz liée a
la radicalité du «devant Dieu» qu’il pose. Cette faiblesse est celle de savoir
comment le «devant Dieu» fait encore partie de la réflexion philosophique. Et
comment le philosophe sait qu’il est «devant Dieu» *. Avec Ricceur, on peut se
demander si «la conversion du divin a I’humanité peut proposer le méme doute
si le “devant Dieu” n’appartient pas a la réflexion comme felle»®’. La trace
agnostique ricceurienne est formulée par ses questions sur le «devant Dieu» de
Thévenaz.

5. Un «philosophe sans absolu» dans le «fragment» 0(1)

Cette préoccupation, qui a longtemps poursuivi Ricceur, réapparait tardi-
vement avec un retour thévenazien des le «fragment» 0(1):

Je ne suis pas un philosophe chrétien comme la rumeur en court, en un sens volon-
tiers péjoratif, voire discriminatoire. Je suis, d’un c6té, un philosophe tout court,
méme un philosophe sans absolu soucieux de, voué a, versé dans 1’anthropologie
philosophique [...]. Et, de I’autre, un chrétien d’expression philosophique, comme
Rembrandt est un peintre tout court et un chrétien d’expression picturale et Bach
un musicien tout court et un chrétien d’expression musicale. Dire «philosophe
chrétien», c’est énoncer un syntagme, un bloc conceptuel ; en revanche, distinguer
le philosophe professionnel du chrétien philosophant, c’est assumer une situation
schizoide qui a sa dynamique, ses souffrances et ses petits bonheurs .

Il proteste ici qu’il n’est pas un «philosophe chrétien» et contredit cette
qualification a laquelle il dénie toute pertinence. Sa réfutation contre ce préjugé
concerne un conflit intime, plutét qu’une controverse particuliére. Car ce
conflit est issu d’une collision qui se produit lors de sa propre investigation
philosophique. D’une part, cette investigation est soutenue par une attitude
agnostique en vue de I’autonomie du discours philosophique. D’autre part, elle
est soutenue par la motivation de rendre raison a la foi en tant que ressource
non philosophique.

I1 affirme qu’il est un «philosophe sans absoluy li€ par cette attitude agnos-
tique, tout en é€nongant qu’il est un «chrétien d’expression philosophique».
Cette disposition est, selon lui, celle d’«assumer une situation schizoide qui
a sa dynamique, ses souffrances et ses petits bonheurs». Il y souligne que sa

“ Ibid, p.257.
 Ibid,, p.259.
% Ibid, p. 257.
7 Ibid,, p. 258.
% PM, p. 107-108.



UNE RECEPTION DE LA «PHILOSOPHIE SANS ABSOLU» 265

philosophie est enracinée et fondée dans la tradition protestante et 1’exégése
biblique. Son style d’articulation du philosophique et du théologique n’est pas
de simplement les séparer, mais de faire voir comment ces champs se sont
influencés 1’un I’autre. Le lieu de la philosophie appuyée par la foi biblique
se situe sur le registre d’un mode du discours parmi de multiples disciplines,
et le talent particulier ou la source de 1’inspiration ne se pergoit pas ailleurs,
pas plus que ce n’est le cas dans I’ceuvre d’art. Cependant, chez Ricceur, il est
nécessaire de marquer la limite dans la remontée a cette source qui nourrit la
pensée spéculative. L’idée d’un «chrétien d’expression philosophique» donne
cette limite a la source non philosophique, la distinction entre le philosophe
de métier et le chrétien philosophant explicitant 1’affirmation d’une «situation
schizoide». Cette situation humaine paradoxale dans la polarité philosophe et
chrétien désigne ainsi un mouvement interne, le conflit d’abord, puis la contra-
diction, et enfin le consentement. La caractéristique «dynamique» est le rapport
dialogique et conflictuel entre les deux pdles visant a I’effort existentiel, et
le moment existentiel qui mobilise sa force motrice élabore spéculativement
son adhésion primordiale a la vie, aux paroles, a la mort de Jésus. L’adhésion
suscite le souci de rendre raison, de donner le meilleur argument dans les situa-
tions de confrontation. Mais cette mobilisation de la compétence philosophique
n’entame pas la liberté de pensée, ni I’autonomie.

L’autonomie du discours philosophique met 1’accent sur 1’autarcie et
1’autosuffisance de la recherche philosophique et de la structuration du discours
philosophique. Les «souffrances» désignent la difficulté de la réconciliation:
I’effort pour maintenir sans cesse 1’autonomie du discours philosophique, sans
le confondre avec la foi biblique, provoque parfois la contradiction. Les «petits
bonheurs» signifient peut-étre un état d’équilibre, de consentement a ce qui est.
La foi biblique indépendante est préservée de ’acte libre du philosopher, et
pourtant ces deux sphéres sont mises en tension.

6. Conclusion

Dans le «fragment» 0(1), 1’expression ricceurienne de «philosophe sans
absolu» n’indique pas seulement I’affirmation de I’attitude agnostique, mais est
aussi située a 1’autre p6le d’une identité conflictuelle de «chrétien d’expression
philosophique». Cette tension conflictuelle intime est le processus d’ouvrir
sans cesse une voie vers I’autarcie et 1’autosuffisance de 1’investigation philo-
sophique, indirectement confirmé par la motivation de rendre raison a la foi
biblique. L’expression «sans absolu» est un état de I’acte inachevé du philo-
sopher devant la frontiére. La réception thévenazienne, chez Ricceur, s’incarne
dans la résistance existentielle de celui qui cherche a étre pleinement vivant
jusqu’au dernier moment. Cette maniére de vivre de 1’2omme Ricceur est mise
a découvert par son «anthropologie philosophique».



266 TOMOAKI YAMADA

En considérant le double pole de I’identité conflictuelle entre la raison d’un
«philosophe sans absolu» et la foi d’un «chrétien d’expression philosophique»,
on peut se demander si cet €élargissement de la réception de la «philosophie
sans absolu» chez Ricceur est un développement isolé ou une rencontre contin-
gente avec «|I’homme tout entier» qu’évoque Thévenaz®.

¥ «Le probléme n’est pas celui de I’homme aux prises avec sa foi et sa raison, de
I’homme en face de sa raison et de sa foi, et capable d’arbitrer leur conflit. C’est celui de
I’homme tout entier, avec sa raison et avec sa foi, croyant et raisonnant, devant Dieu»,
P. THEVENAZ, «La situation du croyant philosophe», in: HR I, p. 241-253, ici p. 243.



	Une réception de la "Philosophie sans absolu" de Pierre Thévenaz dans les dernières années de Paul Ricœur

