
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : après le
centenaire de sa naissance

Artikel: Croire et penser avec mon père Pierre et mon professeur Paul Ricœur

Autor: Thévenaz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 245-253

CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE PIERRE
ET MON PROFESSEUR PAUL RICCEUR

Jean-Pierre Thevenaz

Resume

Cet expose raconte I 'heritage regu et transmis par deux contemporains et
amis nes tous deux en 1913 et corrige des inexactitudes dans I'attestation de

leurs echanges. Par ce recit de lectures et d'ecoutes partagees, le theologien
cherche ä faire entendre la necessaire formation critique dont il a beneficie

pour son propre metier. II temoigne de la triple ressource philosophique dont
sa parole use, ä la suite de ses maitres, pour interpeler et appeler sans abuser
du langage: reduction critique des phenomenologues, ecoute silencieuse des

croyants et humanite passionnee des personnalistes. II n 'en ressort pas que le

passage de lafragilite a la stabilite sefasse avec davantage d'evidence chez un

philosophe croyant: I'humain demeurefragile.

II n'est pas naturel de croire ni de penser! D'ailleurs les mots changent
de sens selon les formes de pensee ou de foi, et l'acte que chacun de ces mots
designe depend du sens qu'on lui donne... Alors ä supposer que l'on croie

ou pense, quelle realite va-t-on penser ou croire Va-t-on toucher ä la verite
des choses Ou aller au-delä des choses Croire ou penser, est-ce heriter
et recevoir une epaisseur existante du reel, ou est-ce saisir une nouveaute
inattendue hors du reel

Dans la pratique, comme penseurs ou aussi comme croyants, nous devons

constamment interpreter ce que nous pensons ou croyons, cela meme sans

devoir developper de theorie ä ce sujet, ce que font et doivent faire en revanche
les analystes ou les critiques qui s'y specialised, les philosophes en particulier.

Comme theologien Iiis de philosophe et forme en philosophie, j'ai utilise
les cadres d'analyse et certains outils, notamment de Ricoeur, dans ma propre
pratique d'intervention, en hermeneutique et en ethique. Mais mon travail
n'etant pas de theorie, il n'a developpe directement ni l'hermeneutique ni la

systematique doctrinale. Est-ce ä dire que j'ai cru sans penser ou pense sans
reflechir Au contraire

Ai-je peut-etre, bien avant d'en etre conscient, herite du dialogue familial
sur la foi et sur la pensee un besoin de chercher des verites Le moindre enjeu
physique, en effet, permettait dejä de renvoyer l'enfant que j'etais au defi

pose par Archimede: ne suffit-il pas de bien poser votre levier pour parvenir ä



246 JEAN-PIERRE THEVENAZ

soulever le monde Mais reste ä savoir oü le poser - au-dehors evidemment...
On me le disait meme dans le grec d'Archimede, et ce «Dos moipou std» m'est
reste en memoire: Donne-moi un point stable

La famille qui m'a donne la vie pendant que finissait la guerre contre le
nazisme allemand unissait en elle un heritage culturel et philosophique commun,
quoique melant des origines ä la fois allemandes, frangaises et suisses. Mon
pere, ayant fait ses etudes postdoctorales ä Bale, avait en effet ehoisi la pour
femme une doctorante en litterature franchise, Cornelia Schmalenbach, fille
d'un philosophe allemand1 enseignant de cette universite. Et il avait lui-meme

refu ä Neuehätel, puis ä Paris, la tradition philosophique franfaise avant eelle
de rAllemagne.

Le chemin par l'Allemagne et par Paris fut aussi le mien apres mes vingt
ans. Et dans le bagage de pensee commun que j'ai alors re<?u de mon pere,
puis de Ricceur, il y a cette double approche ä la fois ffanfaise et allemande de

trois heritages: celui de la critique phenomenologique, celui de l'attention ä la
Parole evangelique refue de la Reforme protestante, et 1'exigence existentielle
du personnalisme et de l'existentialisme Chretien.

J'ai eu acces chez ma mere aux textes publies ou manuscrits de mon pere,
que le cancer avait arrete en plein travail peu apres mes dix ans. Ces textes
m'ont servi de lectures occasionnelles durant mes annees de formation ou
d'enseignement comme assistant en theologie. lis sont deposes depuis 1996 ä

la Bibliotheque cantonale et universitaire de Lausanne, oü je les ai retrouves et

parcourus en vue de la Journee du Fonds Ricceur du P'decembre 2014 et de la

publication d'inedits qui en suit la publication.

1. Une formation par la phenomenologie

Ricceur comme Thevenaz, tous deux nes en 1913, se sont formes en
philosophic entre 1930 et 1940 avec la methode critique de la phenomenologie.
Exerces ä penser la pensee en fonction de son intentionnalite, ä en faire la
critique en mettant entre parentheses ses contenus, pour ensuite revenir au
reel ä partir de 1'intentionnalite ainsi analysee, c'est ce qu'ils nous ont appris.
La critique de nos perceptions et de notre pensee, au-delä meme de ce que
Kant appelait les a priori de notre entendement, faisait desormais partie de la
prudence elementaire de celui qui apprend ä parier.

II nous est done devenu impossible de pretendre etre simplement
«objectifs», surtout en matiere de pensee et de foi, mais pas non plus de nous
vouloir simplement subjectifs: 1'intentionnalite n'est pas une subjectivite. Car

ce qui est pense ou cru, c'est une maniere d'etre au monde.

1 Herman Schmalenbach (1885-1950), professeur ä Göttingen, puis Bale, auteur
notamment de Die soziologische Kategorie des Bundes, de Geist und Sein, d'un ouvrage
consacre ä Leibniz et d'un autre sur Kants Religion.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 247

C'est cela meme que Ricceur a fortement souligne lorsqu'il a decrit son

parcours et ses recherches dans Reflexionfaite comme l'elargissement progressif
d'une premiere ontologie2. II ne recule d'ailleurs pas devant la reprise du terme

ontologie pour decrire la pensee ä laquelle il parvient finalement.
Pour sa part, mon pere a finalement retenu le terme de condition pour

decrire l'objet de ses analyses3, apres etre longtemps reste plus proche d'une
pratique de reflexivite. Sa premiere intention avait en effet ete, dans les annees

1940, d'ecrire une «ontologie du moi»4. Mais le mot d'Augustin est reste plus
fort, et je l'entends encore une fois en langue originale: Quaestio mihi /actus
sum - Je suis devenu question pour moi-meme Comment en effet ecrire

l'ontologie d'une... question

2. Une attention ä l'Evangile

Deuxieme heritage commun, le Dieu qui parle. Pour Thevenaz comme

pour Ricceur, Pappel ä penser s'est developpe des avant leurs etudes en

parallele ä une vocation evangelique ä croire, au sens d'ecouter la Parole de

l'Evangile, en l'occurrence dans sa teneur reformee. Cette vocation s'entend et
se regoit comme fin des illusions et delivrance du mal, et la philosophic n'y est

pour rien: c'est l'heure de l'ecoute et de la lecture d'une «voix exterieure»5,

provenant de l'evenement historiquement incarne du Messie reconnu en Jesus.

Ensuite commencent la critique philosophique de cette experience et la reprise
intelligente des enjeux apergus ou vecus.

Ricceur a entendu dans cette Parole la symbolique du mal et celle de la

liberation, demandant l'une et l'autre ä etre pensees pour etre interpretees dans

la formation de notre volonte et de notre moi.
Thevenaz a lu cette Parole comme manifestation d'une folie et d'une

conscience, une experience de la condition simplement humaine que la raison

2 Reflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995, p. 23-24, 55-60
et 78. C'est apres le premier passage que Ricceur indique son attention ä la pensee «sans
absolu» de mon pere, faisant reference ä L'homme et sa raison en note, p. 26 (publication

de 1956, datee ici par erreur de 1954).
3 Ce changement, annonce dans Particle «Reflexion et conscience de soi» (1953),

in: L 'komme et sa raison I, Neuchätel, Baconniere, 1956, p. 120, s'exprime aussi dans

l'ouvrage posthume La condition de la raison philosophique, Neuchätel, Baconniere,
1960, notamment chap. V, p. 102-104, par le choix de parier d'une «condition humaine»
assumee plutot que de developper une «Philosophie protestante» de l'etre ou de la vie.

4 Un projet de 70 feuillets portant ce titre et datant de 1940 est depose parmi les

papiers de mon pere ä la Bibliotheque cantonale et universitaire de Lausanne.
5 L'Eglise comme Alle de la «vive voix» de l'Evangile, qui lui est exterieure et reste

exterieure aux personnes appelees, leur apporte par cette Parole de l'Evangile simulta-
nement une liberation (qui devient interieure) et une socialisation. Celles-ci se vivaient,
en France comme en Suisse, dans des associations d'etudiants protestants reunies par
leurs aumoniers.



248 JEAN-PIERRE THEVENAZ

reflechit: si je reijois en croyant le choc d'une folie s'averant sagesse et done
de toute sagesse reduite ä folie, pour le coup «je suis devenu question pour
moi-meme»6.

Personnellement, comme theologien praticien puis ethicien, ces deux
lectures m'ont encourage, d'une part ä relayer l'invitation äpenser que Ricceur

lisait dans le vocabulaire symbolique7, d'autre part ä souligner des folies et ä

questionner des sagesses8. Car ma täche de theologien - quand bien meme les

philosophes m'apprennent comment la parole est entendue et refue - consiste

ä la faire entendre, ä la faire intervenir et interpeler9.
Cet Evangile lui-meme avait ete annonce ä Ricceur et Thevenaz etudiants,

durant les annees 1930, par leurs aumöniers respectifs, formes ä l'ecole de Karl
Barth. Et l'un et l'autre ont continue ä l'ecouter et ä s'en nourrir en participant
avec nous, plus jeunes, ä des cubes ou meditations oü la Parole etait annoncee.

Le philosophe continue ä ecouter. Devant un monde devenant inintelligible,
Ricceur s'oblige ä renouer les fils de pensees et de paroles anterieures - Celles de

la foi comme Celles de la culture ou de l'art - pom en oflrir, au-delä des mises

en question, une interpretation philosophique et une «reprise» intelligible10. De

meme Thevenaz, devant l'echec d'une pensee en arise, se propose de retrouver

6 La condition de la raison..., op. cit., p. 66-67 et 83. Cet etre en question met la
raison «ä hauteur d'homme», p. 119-126, expression dont Thevenaz usait dejä dans «La
Philosophie sans absolu» (1953), in: L 'komme et sa raison I, op. cit., p. 206, et au debut
et ä la fin de ses «Reflexions philosophiques sur la condition actuelle de Thomme»
(1950), infra, p. 345-357.

7 Merci ä la presente Revue d'avoir dejä accueilli de ma part, sur ce sujet, une reponse
d'etudiant ä un concours, publiee sous le titre «Theologie et philosophie», RThPh 1969/
III, p. 178-199. Cf. par ailleurs mes propositions sur la formation en Eglise, ä la suite de

mes mandats ä Geneve: «Formation d'adultes», Cahiers Protestants, Lausanne, 1977,
et «En Eglise pour quoi ?», Bulletin du Centre Protestant d'Etudes, Geneve, 1982. Plus
generalement: «Incapables... mais regeneres !», Autres temps, Paris, 2004.

8 Cf. mes contributions: «Vivons-nous une societe multiculturelle ?», Etudes
theologiques et religieuses, 1985; «L'orientation chretienne d'une institution: qui
la donne qui la reqoit comment ?», Pages romandes de I'ASA, Lausanne, 1986;
«L'ethique dans la diaconie: aux coupables le pardon», in: Associer les valeurs a la
pratique, Berne, Federation des Eglises Protestantes de Suisse (IES Etudes et Rapports
60), 2004; «Entre durability et decroissance», Information-Evangelisation, Paris, Eglise
reformee de France, janvier 2012; «Pour bien travailler, soigner la vie», La chair et le
souffle, 2010, et in: Changer pour vivre mieux (L. Basset, M. M. Egger, eds), Montreal,
Novalis, 2010.

9 Cf. mes interpellations: «L'avenir du travail: entre les mains de qui ?», Cahiers
protestants, Lausanne, 1987; «Qui doit mettre en oeuvre la solidarity sociale ?»,
Documents de l'lnstitut d'ethique sociale, Berne, Federation des Eglises Protestantes
de Suisse, 1998.

10 Son premier article sur l'hermeneutique des symboles se concluait dejä sur cette
question: «Est-il possible de concevoir une histoire sensee [...], un devenirde l'etre oü
le tragique [...] serait ä la fois reconnu et surmonte ?», Le conflit des interpretations,
Paris, Seuil, 1969, p. 310.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 249

un «.point de depart radical»11, une assurance premiere de la conscience de soi:
le «Dos moi pou stö» d'Archimede.

Au theologien que je suis devenu, il importe toujours - meme en ecoutant
et communiquant la Parole d'esperance - de garder conscience des crises et des

critiques qui l'entourent et de developper une rationalite des reprises de cette
Parole re?ue12.

3. L'exigence sociale du personnalisme

Troisieme heritage: l'humain. Les philosophes ne se limitent pas ä dresser
le bilan des mises en question interieures et exterieures. Certes, ils entendent les

interpellations, ils explicitent les critiques de la pensee et les crises du croire,
mais ils ne se contentent pas d'etaler ce jeu de critiques sans prendre position

pour l'etre humain. Ä cet egard, la troisieme ligne de pensee qui a reuni Ricceur

et Thevenaz est la lecture personnaliste des relations sociales.

L'un et l'autre ont suivi le mouvement Esprit des sa naissance au milieu des

annees 1930 et ont ecrit ä la suite d'Emmanuel Mounier sur la complementarite
entre liberie et communaute et contre 1'inadmissible «desordre etabli»13. Car

jamais le demier mot ne peut appartenir aux forces sociales dominantes. L'exigence

personnaliste embrasse du regard ä la fois la personne vivante et les

conditions qui lui sont faites en societe.

Cette exigence a traverse le temps de guerre. En 1948, de Paris, Mounier
invitait tant Ricceur que Thevenaz et d'autres ä un colloque Esprit tenu en zone
franqaise de 1'Allemagne occupee, pres de Tübingen: il y reunissait des Franqais

ou francophones et des Allemands pour partager une culture personnaliste
commune14. Ensuite, en 1949, sous l'impulsion de Denis de Rougemont, la ville
de Lausanne voyait se rassembler des personnalites de toute l'Europe preparant
le Centre Europeen de la Culture et une approche federaliste du continent:

" Son article de 1951 «Crise de la raison et critique de la raison» suit directement
celui intitule «La question du point de depart radical chez Descartes et Husserl», aussi
de 1951, in: L'komme et sa raison I, p. 147 sq., puis p. 167 sq.

12 Cf mes presentations: «Que confesser dans notre histoire ?», in: «Au coeur de l'his-
toire, Klauspeter Blaser», Le Fait missionnaire n° 15, Lausanne, 2004; «L'enseignement
economique et social Protestant aujourd'hui: Andre Bieler et ses successeurs», expose ä

l'«Association Internationale pour l'Enseignement Social Chretien» lors de son congres
de Geneve, 5.09.2009.

13 L'expression est d'Emmanuel Mounier. Thevenaz a fait paraitre quatre premiers
articles de philosophie politique dans le journal L 'Essor en 1937 ä Geneve, puis quatre
autres entre 193 8 et 1940. Et Ricceur a notamment resume le vecu social dans «Le socius
et le prochain», in: Histoire et verite, Paris, Seuil, 1955, p. 113 sq.

14 On trouve parmi les papiers de mon pere ä la Bibliotheque cantonale et univer-
sitaire de Lausanne les notes qu'il a prises sur les exposes donnes, celui de Ricoeur
notamment, ainsi que les documents d'invitation et un recit du voyage dans une lettre
parlant notamment de Ricceur ä sa femme (citee par T. Yamada, infra, note 12, p. 257).



250 JEAN-PIERRE THEVENAZ

mon pere y prit part et en fit le recit dans la Vie protestante (16.12.1949, 6 et

13.01.1950). Encore dans ses interventions ulterieures sur l'actualite, mon pere
a considere que la philosophic devait defendre la personne en societe, la rendre
consciente et prudente, consciente de soi et du monde.

Son reve initial d'une ontologie du moi etait devenu le projet d'une
philosophie protestante (face au thomisme catholique) analysant la condition
humaine et travaillant ä la conscience de soi comme lieu oü l'humain «s'appri-
voise lui-meme» hors de toute doctrine (L'homme et sa raison, vol. II, p. 45)
et oü sa raison s'impose davantage qu'une metaphysique: une «metanoese»,

une «reforme de l'entendement» (L 'homme et sa raison, vol. I, p. 205, et La
condition de la raison philosophique, p. 167).

A la meme epoque, Ricceur construisait sa Philosophie de la volonte, en
faisant face de plus en plus nettement au «non-volontaire», aux contingences
sociales, psychanalytiques et politiques de la conscience subjective15. II en etait
ä cette «dialectique des deux hermeneutiques» entre inconscience et conscience,
entre destin subi et histoire orientee, quand j'ai suivi son enseignement et son
action entre 1966 et 1969.

4. Du «mordant» face ä la «morsure du reel»

Que nous puissions etre fous plutöt que sages, c'est, chez mon pere, l'expe-
rience initiale, plus incisive que toutes les autres formes de «morsure du reel»

auxquelles la pensee philosophique est confrontee16. Porter dans ces conditions,
done «sans absolu», une pensee qui garde son mordant devient une urgence.

Et comme alors «le rapport ä soi se trouve modifie profondement ou plus
exactement cree pour la premiere fois», ecrit-il au milieu de La condition de

la raison philosophique, «la possibility de folie [...] deroule ses consequences

15 La conscience de soi devient «reflexion indirecte» (Reflexion faite, op. cit.,
p. 34). Face ä Freud, il met en evidence les alienations de l'avoir, du pouvoir et du
valoir (dans «Le conscient et l'inconscient», in: Le conflit des interpretations, op. cit.,
p. 111-113), mais pour aboutir aux «pensees nouvelles que le Symbole suscite», «une
histoire polarisee», «orientee» : «l'inconscient est origine, genese, la conscience est fin
des temps, apocalypse» {ibid. p. 118-121).

16 Expression de G. Marcel, Du refits ä I 'invocation, Paris, Gallimard, 1940, p. 89,
dejä citee par Thevenaz en 1942 dans sa lepon inaugurale de privat-docent «Metaphysique

et destinee humaine», L 'homme. Metaphysique et transcendance (Etre et Penser,
n° 1), Neuchätel, Baconniere, 1943, p. 51. II reprend cette expression dans La condition
de la raison..., op. cit., p. 98, entre guillemets, sans reference explicite ä Marcel, mais
avec un renvoi ä Situations I de Sartre. Cette «morsure du reel», qui invitait encore le
philosophe de 1942 ä «viser l'absolu ä travers et dans la necessaire fragilite humaine»,
p. 49, devient finalement, en 1953, pour la raison un «regard qui la deshabille» et la
«desabsolutise»: son autre, la folie possible, ibid., p. 93. L'experience de la sagesse folle
et de la folie sage est decrite dans La condition de la raison..., op. cit., p. 31 sq. et 53,
puis autrementp. 113.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 251

de fait et mord sur la realite» (p. 105, je souligne). Qui mord qui, finalement
La raison, par son questionnement «mordant»17, prend conscience du reel qui
la mord: eile n'a pas de salut ä disposition, et eile n'a plus non plus de fausses

securites pour s'illusionner. Mais eile en devient «une raison hardie, desinvolte,

prete ä bouleverser comme eile a elle-meme ete bouleversee [...], plus dure et

plus mordante peut-etre» {ibid., p. 160).
Mordante parce que confiante - le croyant dirait: «sauvee» - et prete ä

vivre dans un reel «sauve»ls. Cela est-il alors pensable Pensable ou non, cette

offre qui est bonne nouvelle - Evangile -, si eile est crue, regue et acceptee,
doit trouver selon Ricceur son approximation dans une pensee qui aura la forme
d'une «intelligence de l'esperance»19.

Ricoeur a travaille ainsi notamment ä interpreter, en 1967, les «figures de

l'esperance» pour penser en philosophe 1'apport de la Theologie de l'esperance

de Jürgen Moltmann20, qu'il avait lue en allemand avant que j 'en publie
la traduction ffangaise avec ma femme en 1970. Comment ouvrir le present
ä un avenir hors du desordre, ä une «passion pour le possible» et pour le
bien veritable La pensee, comme la foi, peut en effet saluer de loin21 cet

avenement... II n'y a certes pas place en philosophie pour le Dieu Sauveur,

precise Ricceur, mais bien pour le Sacre, qui en est une approximation philoso-
phique {ibid., p. 314 et 394): cette expression veut indiquer ce qui sauve, mais

sans le nommer comme une personne, tout en le laissant parier.
Cette lecture d'une histoire ouverte prepare, chez Ricceur, tout son travail

sur les recits, dont il retrace la construction dans Reflexionfaite (p. 57 et 73 sq.):

17 Dejä dans «L'evidence et le Statut metaphysique de la verite» (1950), Thevenaz
montrait comment, chez Descartes comme chez Kant ou Piaton, la mise en question
externe de la raison devient question metaphysique de la raison sur elle-meme,
«mordant sur la verite meme», in: L'homme et sa raison I, op. cit., p. 140. Et la meme
annee, il disait en conclusion de ses legons sur Kant: «Le pont qui menait ä l'absolu
s'est effondre. L'homme se trouve ainsi rejete dans l'en-degä», «La critique comme
metaphysique de la metaphysique» (posthume), RThPh, 1956, p. 247-248.

18 Appele un jour a precher, Thevenaz a resume ce salut ainsi: «L'amour a vaincu
la Separation, des lors l'homme peut retrouver l'homme et bätir une nouvelle cite», «Le
chretien dans la cite» (1954), infra, p. 401.

19 Le conflit des interpretations, op. cit., p. 310 et dejä 284 {cf. aussi n. 10 ci-dessus).
20 Dans son article sur Moltmann, «La liberie selon l'esperance» (1968), in: Le

conflit des interpretations, op. cit., p. 393-415, Ricceur ouvre la partie philosophique
en annongant une reflexion de l'esperance qui sera «approximation» de ce qui s'offfe
comme «une novation de sens et une exigence d'intelligibilite», p. 402-403.

21 L'avenement eschatologique «salue de loin» inspire ä Moltmann une «passion

pour le possible»: cette expression, que Ricoeur reprend dans sa lecture de Moltmann,
p. 398, vient de Kierkegaard et se retrouve plusieurs fois dans la Theologie de l'esperance,

Paris, Cerf-Mame, 1970, p. 16, 33, 228, 388. Cf. ma presentation «Passion
de Dieu, passions humaines et Sympathie des choses. Ethique et messianisme chez

Jürgen Moltmann», Revue de theologie et de philosophie, 1987, p. 303 sq. Et dejä:
«Verite d'esperance ou verite de connaissance Les enjeux de la theologie de Jürgen
Moltmann», Etudes theologiques et religieuses, 1974, p. 225 sq.



252 JEAN-PIERRE THEVENAZ

au-delä de 1'interpretation existentiale venue de l'ecole de Bultmann22, il va
trouver dans les recits tout le «monde vecu» qui s'y deploie, pour en nourrir
notre propre monde de lecteurs, notre etre-au-monde.

Pour nous autres theologiens, cette approche est plus riche que l'existen-
tiale: les paroles re9ues portent en effet un monde en elles, tantot monde perdu,
tantot monde sauve, un monde pense perdu mais, malgre tout peut-etre, un
monde cru sauve. La parole evangelique transmet une bonne nouvelle, et on
l'entend en faisant confiance, en croyant. C'est le propre de la theologie que
de lui donner echo.

Dans la communication actuelle de cette parole, comme theologiens, nous
avons beaucoup ä apprendre de tels retours philosophiques sin les expressions
et les recits, ä la recherche du monde qu'ils disent pour l'avoir vecu: l'auditeur
contemporain s'interesse ä ce vecu plutot qu'aux noms qui lui ont ete donnes.

Croire, c'est re-ouvrir le monde: Ricceur et mon pere l'ont su et l'ont dit,...
mais ne l'ontpense qu'avec prudence!

5. Une conscience de fragilite

Finalement, en effet, la pensee ne saurait pretendre croire ce qu'elle ignore,
ni d'ailleurs ce qu'elle sait, ni savoir ce qu'elle ne fait que penser ou croire: eile
a trop appris de la critique pour ne pas rester modeste, «ä hauteur d'homme»,
disait Thevenaz (cf. n. 6). Elle dira done moins une origine ou un fondement
du monde qu'une perspective, espoir ou aboutissement, moins une dependance
envers une precedence qu'une chance neuve de delivrance, reijue fragile dans

un monde fragile.
Fragile, notre monde l'a tout particulierement ete, et la pensee avec lui,

dans les annees 1940, au temps de la guerre et des conflits politiques. Ce fut
le temps de la pensee en «situations», selon le titre de Sartre, souvent cite par
mon pere. La condition de la raison lisant le monde se trouve solidaire, dans sa

fragilite, des situations fragiles de ce monde lui-meme23.

Fragilite humaine exprimee dans le theatre existentialiste, que mon pere
lisait, frequentait et commentait. A en croire sa reaction publiee en novembre
1952 dans la Gazette de Lausanne («Sartre s'est laisse voler sa piece par
Brasseur»24), l'acteur Brasseur avait perdu le sens meme de la piece de Sartre

qu'il creait, Le Diable et le Bon Dieu, en se faisant diable plutot qu'ambigu,
univoque plutot que dramatique et fragile.

22 Cf. ce qui «reste ä penser» apres le travail de Bultmann, in: Le conflit des

interpretations, op. cit., p. 390-392. Voir aussi, chez Moltmann, les chapitres proposant de

depasser la lecture existentiale des recits comme de la foi.
23 Voir notamment l'expose inedit donne en janvier 1950: «Reflexions philosophiques

sur la condition actuelle de l'homme», infra, p. 345-357.
24 Commentaire repris dans le cours inedit de 1954, «Le theatre de G. Marcel et de

J.R Sartre», infra p. 379-381.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 253

Fragilite existentielle des situations personnelles aussi: celle de la prison de

guerre qui a coupe le trajet de Ricceur, celle du cancer brutal qui a coupe la vie
de mon pere en plein elan de pensee. Fragilite reconnue et acceptee, que j'ai
ainsi rencontree jeune, et qui m'a rendu d'autant plus eher durant mes etudes

post-grade le regard amical que Ricceur portait sur mon pere, mais aussi sur
mon propre projet. J'en ai ete alors fortifie dans ma propre formation ä penser
et ä croire, au point d'avoir le courage d'aller tenir ma premiere predication
pastorale au culte reforme de la paroisse oü allait Ricceur (je remplagais le

pasteur Louis Simon).
Mais les fragilites demeurent et se renforcent: que croire et que penser,

quand les bonnes nouvelles se font plus rares et moins bonnes Moins le croire
peut se montrer ferme et sür25, plus il est ä l'affut d'echos bien penses ä sa

quete de la vie sauve Meme si ce ne sont que des approximations philo-
sophiques... Ainsi, Ricceur a construit une pensee de la liberte et de Faction
qui parvient ä recolter les fruits de paroles et de recits, d'interpellations, de

reflexions critiques, d'analyses phenomenologiques, et qui reconstruit la force
du croire dans la modestie du penser. II est loin d'un croire de pure spiritualite
qui fleurirait sans penser le monde.

Mais il a pu s'exprimer ainsi parce qu'il avait, comme mon pere,
regu une bonne nouvelle, un Evangile ä croire, Parole venue du dehors
dont nous ne sommes que les auditeurs. Meme si comme theologiens -
fragiles et modestes nous aussi! -, il nous incombe de la faire entendre.

25 Voir la confrontation de Thevenaz avec «L'atheisme contemporain: Camus et
Sartre» (1952), texte publie par l'Eglise reformee de France en 1952, reproduit infra
p. 383-397. La meme confrontation se retrouve chez Ricceur dans «Religion, atheisme,
foi», in: Le conflit des interpretations, op. cit., p. 431-457, et dans Vivant jusqu'ä la
mort, suivi de Fragments, Paris, Seuil, 2007, comme le montre T. Yamada dans sa
contribution infra. Un de ces fragments renvoie, p. 107, ä la «Philosophie sans absolu».


	Croire et penser avec mon père Pierre et mon professeur Paul Ricœur

