Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: Croire et penser avec mon pére Pierre et mon professeur Paul Ricoeur
Autor: Thévenaz, Jean-Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 245-253

CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE PIERRE
ET MON PROFESSEUR PAUL RIC(EUR

JEAN-PIERRE THEVENAZ

Résume

Cet exposé raconte I’héritage regu et transmis par deux contemporains et
amis nés tous deux en 1913 et corrige des inexactitudes dans 1’attestation de
leurs échanges. Par ce récit de lectures et d’écoutes partagées, le théologien
cherche a faire entendre la nécessaire formation critique dont il a bénéficié
pour son propre métier. 1l témoigne de la triple ressource philosophique dont
sa parole use, a la suite de ses maitres, pour interpeler et appeler sans abuser
du langage: réduction critique des phénoménologues, écoute silencieuse des
croyants et humanité passionnée des personnalistes. I/ n’en ressort pas que le
passage de la fragilité a la stabilité se fasse avec davantage d’évidence chez un
philosophe croyant : ['humain demeure fragile.

Il n’est pas naturel de croire ni de penser! D’ailleurs les mots changent
de sens selon les formes de pensée ou de foi, et I’acte que chacun de ces mots
désigne dépend du sens qu’on lui donne... Alors a supposer que I’on croie
ou pense, quelle réalité va-t-on penser ou croire ? Va-t-on toucher a la vérité
des choses ? Ou aller au-dela des choses ? Croire ou penser, est-ce hériter
et recevoir une épaisseur existante du réel, ou est-ce saisir une nouveauté
inattendue hors du réel ?

Dans la pratique, comme penseurs ou aussi comme croyants, nous devons
constamment inferpréter ce que nous pensons ou croyons, cela méme sans
devoir développer de théorie a ce sujet, ce que font et doivent faire en revanche
les analystes ou les critiques qui s’y spécialisent, les philosophes en particulier.

Comme théologien fils de philosophe et formé en philosophie, j’ai utilisé
les cadres d’analyse et certains outils, notamment de Ricceur, dans ma propre
pratique d’intervention, en herméneutique et en éthique. Mais mon travail
n’étant pas de théorie, il n’a développé directement ni I’herméneutique ni la
systématique doctrinale. Est-ce a dire que j’ai cru sans penser ou pensé sans
réfléchir ? Au contraire !

Ai-je peut-étre, bien avant d’en étre conscient, hérité du dialogue familial
sur la foi et sur la pensée un besoin de chercher des vérités ? Le moindre enjeu
physique, en effet, permettait déja de renvoyer I’enfant que j’étais au défi
posé par Archiméde : ne suffit-il pas de bien poser votre levier pour parvenir a



246 JEAN-PIERRE THEVENAZ

soulever le monde ? Mais reste & savoir ou le poser — au-dehors évidemment...
On me le disait méme dans le grec d’Archimede, et ce «Dos moi pou sté» m’est
resté en mémoire : Donne-moi un point stable !

La famille qui m’a donné la vie pendant que finissait la guerre contre le
nazisme allemand unissait en elle un héritage culturel et philosophique commun,
quoique mélant des origines a la fois allemandes, frangaises et suisses. Mon
pére, ayant fait ses études postdoctorales a Béle, avait en effet choisi 1a pour
femme une doctorante en littérature frangaise, Cornelia Schmalenbach, fille
d’un philosophe allemand' enseignant de cette université. Et il avait lui-méme
recu & Neuchatel, puis a Paris, la tradition philosophique frangaise avant celle
de I’Allemagne.

Le chemin par I’Allemagne et par Paris fut aussi le mien apreés mes vingt
ans. Et dans le bagage de pensée commun que j’ai alors re¢u de mon pére,
puis de Ricceur, il y a cette double approche a la fois frangaise et allemande de
trois héritages : celui de la critique phénoménologique, celui de ’attention a la
Parole évangélique recue de la Réforme protestante, et I’exigence existentielle
du personnalisme et de I’existentialisme chrétien.

J’ai eu acceés chez ma mere aux textes publiés ou manuscrits de mon pére,
que le cancer avait arrété en plein travail peu aprés mes dix ans. Ces textes
m’ont servi de lectures occasionnelles durant mes années de formation ou
d’enseignement comme assistant en théologie. Ils sont déposés depuis 1996 a
la Bibliothéque cantonale et universitaire de Lausanne, ou je les ai retrouvés et
parcourus en vue de la Journée du Fonds Ricceur du 1" décembre 2014 et de la
publication d’inédits qui en suit la publication.

1. Une formation par la phénoménologie

Ricceur comme Thévenaz, tous deux nés en 1913, se sont formés en philo-
sophie entre 1930 et 1940 avec la méthode critique de la phénoménologie.
Exercés a penser la pensée en fonction de son intentionnalité, & en faire la
critique en mettant entre parenthéses ses contenus, pour ensuite revenir au
réel a partir de I’intentionnalité ainsi analysée, c’est ce qu’ils nous ont appris.
La critique de nos perceptions et de notre pensée, au-dela méme de ce que
Kant appelait les a priori de notre entendement, faisait désormais partie de la
prudence €lémentaire de celui qui apprend a parler.

Il nous est donc devenu impossible de prétendre étre simplement
«objectifs», surtout en matiére de pensée et de foi, mais pas non plus de nous
vouloir simplement subjectifs: I’intentionnalité n’est pas une subjectivité. Car
ce qui est pensé ou cru, c’est une maniere d’éfre au monde.

! Herman ScHMALENBACH (1885-1950), professeur a Géttingen, puis Bale, auteur
notamment de Die soziologische Kategorie des Bundes, de Geist und Sein, d’un ouvrage
consacré a Leibniz et d’un autre sur Kants Religion.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 247

C’est cela méme que Ricceur a fortement souligné lorsqu’il a décrit son
parcours et ses recherches dans Réflexion faite comme |’ élargissement progressif
d’une premiére ontologie?. 11 ne recule d’ailleurs pas devant la reprise du terme
ontologie pour décrire la pensée a laquelle il parvient finalement.

Pour sa part, mon pére a finalement retenu le terme de condition pour
décrire I’objet de ses analyses?, aprés étre longtemps resté plus proche d’une
pratique de réflexivité. Sa premiére intention avait en effet été, dans les années
1940, d’écrire une «ontologie du moi»*. Mais le mot d’ Augustin est resté plus
fort, et je I’entends encore une fois en langue originale : Quaestio mihi factus
sum — Je suis devenu question pour moi-méme ! Comment en effet écrire
I’ontologie d’une... question ?

2. Une attention a I’Evangile

Deuxiéme héritage commun, le Dieu qui parle. Pour Thévenaz comme
pour Ricceur, 1’appel a penser s’est développé dés avant leurs études en
paralléle & une vocation évangélique a croire, au sens d’écouter la Parole de
I’Evangile, en ’occurrence dans sa teneur réformée. Cette vocation s’entend et
se recoit comme fin des illusions et délivrance du mal, et la philosophie n’y est
pour rien: c¢’est I’heure de I’écoute et de la lecture d’une «voix extérieure»’,
provenant de I’événement historiquement incarné du Messie reconnu en Jésus.
Ensuite commencent la critique philosophique de cette expérience et la reprise
intelligente des enjeux apergus ou vécus.

Ricceur a entendu dans cette Parole la symbolique du mal et celle de la
libération, demandant 1’une et I’autre a étre pensées pour étre interprétées dans
la formation de notre volonté et de notre moi.

Thévenaz a lu cette Parole comme manifestation d’une folie et d’une
conscience, une expérience de la condition simplement humaine que la raison

2 Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle, Paris, Esprit, 1995, p. 23-24, 55-60
et 78. C’est aprés le premier passage que Ricceur indique son attention a la pensée «sans
absolu» de mon pére, faisant référence a L’homme et sa raison en note, p. 26 (publi-
cation de 1956, datée ici par erreur de 1954).

3 Ce changement, annoncé dans I’article «Réflexion et conscience de soi» (1953),
in: L’homme et sa raison I, Neuchétel, Baconniére, 1956, p. 120, s’exprime aussi dans
’ouvrage posthume La condition de la raison philosophigque, Neuchitel, Baconniére,
1960, notamment chap. V, p. 102-104, par le choix de parler d’une «condition humaine»
assumée plutdt que de développer une «philosophie protestante» de I’étre ou de la vie.

4 Un projet de 70 feuillets portant ce titre et datant de 1940 est déposé parmi les
papiers de mon pere a la Bibliothéque cantonale et universitaire de Lausanne.

> L’Eglise comme fille de la «vive voix» de I’Evangile, qui lui est extérieure et reste
extérieure aux personnes appelées, leur apporte par cette Parole de I’Evangile simulta-
nément une libération (qui devient intérieure) et une socialisation. Celles-ci se vivaient,
en France comme en Suisse, dans des associations d’étudiants protestants réunies par
leurs aumédniers.



248 JEAN-PIERRE THEVENAZ

réfléchit: si je recois en croyant le choc d’une folie s’avérant sagesse et donc
de toute sagesse réduite a folie, pour le coup «je suis devenu question pour
moi-méme» °.

Personnellement, comme théologien praticien puis éthicien, ces deux
lectures m’ont encouragé, d’une part a relayer I’invitation a penser que Ricceur
lisait dans le vocabulaire symbolique’, d’autre part a souligner des folies et a
questionner des sagesses®. Car ma tdche de théologien — quand bien méme les
philosophes m’apprennent comment la parole est entendue et regue — consiste
a la faire entendre, a la faire intervenir et interpeler®.

Cet Evangile lui-méme avait été annoncé a Ricceur et Thévenaz étudiants,
durant les années 1930, par leurs aumdniers respectifs, formés a I’école de Karl
Barth. Et I’un et I’autre ont continué a I’écouter et a s’en nourrir en participant
avec nous, plus jeunes, a des cultes ou méditations ou la Parole était annoncée.

Le philosophe continue a écouter. Devant un monde devenant inintelligible,
Ricceur s’oblige a renouer les fils de pensées et de paroles antérieures — celles de
la foi comme celles de la culture ou de I’art — pour en offtir, au-dela des mises
en question, une interprétation philosophique et une «reprise» intelligible '°. De
méme Thévenaz, devant I’échec d’une pensée en crise, se propose de retrouver

8 La condition de la raison..., op. cit., p. 66-67 et 83. Cet étre en question met la
raison «a hauteur d’homme», p. 119-126, expression dont Thévenaz usait déja dans «La
philosophie sans absolu» (1953), in: L homme et sa raison I, op. cit., p. 206, et au début
et 2 la fin de ses «Réflexions philosophiques sur la condition actuelle de I’homme»
(1950), infra, p. 345-357.

7 Merci ala présente Revue d’avoir déja accueilli de ma part, sur ce sujet, une réponse
d’étudiant & un concours, publiée sous le titre «Théologie et philosophie», RThPh 1969/
IIL, p. 178-199. Cf. par ailleurs mes propositions sur la formation en Eglise, 4 la suite de
mes mandats a Genéve: «Formation d’adultes», Cahiers Protestants, Lausanne, 1977,
et «En Eglise pour quoi ?», Bulletin du Centre Protestant d’Etudes, Genéve, 1982. Plus
généralement : «Incapables... mais régénérés !», Autres temps, Paris, 2004. ,

8 Cf. mes contributions: «Vivons-nous une société multiculturelle ?», Etudes
théologiques et religieuses, 1985; «L’orientation chrétienne d’une institution: qui
la donne ? qui la regoit ? comment ?», Pages romandes de I’ASA, Lausanne, 1986;
«L’éthique dans la diaconie: aux coupables le pardon», in: Associer les valeurs a la
pratique, Berne, Fédération des Eglises Protestantes de Suisse (IES Etudes et Rapports
60), 2004 ; «Entre durabilité et décroissance», Information-Evangélisation, Paris, Eglise
réformée de France, janvier 2012 ; «Pour bien travailler, soigner la vie», La chair et le
souffle, 2010, et in: Changer pour vivre mieux (L. BAsseT, M. M. EGGER, éds), Montréal,
Novalis, 2010.

% Cf. mes interpellations: «L’avenir du travail : entre les mains de qui ?», Cahiers
protestants, Lausanne, 1987; «Qui doit mettre en ceuvre la solidarité sociale ?»,
Documents de IInstitut d’éthique sociale, Bere, Fédération des Eglises Protestantes
de Suisse, 1998.

10 Son premier article sur I’herméneutique des symboles se concluait déja sur cette
question : «Est-il possible de concevoir une histoire sensée [...], un devenir de I’étre ou
le tragique [...] serait a la fois reconnu et surmonté ?», Le conflit des interprétations,
Paris, Seuil, 1969, p. 310.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 249

un «point de départ radical» "', une assurance premiére de la conscience de soi:
le «Dos moi pou sté» d’ Archimede.

Au théologien que je suis devenu, il importe toujours — méme en écoutant
et communiquant la Parole d’espérance — de garder conscience des crises et des
critiques qui 1’entourent et de développer une rationalité des reprises de cette
Parole regue 2,

3. L’exigence sociale du personnalisme

Troisiéme héritage : ’humain. Les philosophes ne se limitent pas a dresser
le bilan des mises en question intérieures et extérieures. Certes, ils entendent les
interpellations, ils explicitent les critiques de la pensée et les crises du croire,
mais ils ne se contentent pas d’étaler ce jeu de critiques sans prendre position
pour I’étre humain. A cet égard, la troisiéme ligne de pensée qui a réuni Ricceur
et Thévenaz est la lecture personnaliste des relations sociales.

L’un et I’autre ont suivi le mouvement Esprit dés sa naissance au milieu des
années 1930 et ont écrit 4 la suite d’Emmanuel Mounier sur la complémentarité
entre liberté et communauté et contre I’inadmissible «désordre établin . Car
jamais le dernier mot ne peut appartenir aux forces sociales dominantes. L’exi-
gence personnaliste embrasse du regard a la fois la personne vivante et les
conditions qui lui sont faites en société.

Cette exigence a traversé le temps de guerre. En 1948, de Paris, Mounier
invitait tant Ricceur que Thévenaz et d’autres a un colloque Esprit tenu en zone
francaise de I’ Allemagne occupée, pres de Tiibingen : il y réunissait des Frangais
ou francophones et des Allemands pour partager une culture personnaliste
commune ', Ensuite, en 1949, sous I’'impulsion de Denis de Rougemont, la ville
de Lausanne voyait se rassembler des personnalités de toute I’Europe préparant
le Centre Européen de la Culture et une approche fédéraliste du continent:

1 Son article de 1951 «Crise de la raison et critique de la raison» suit directement
celui intitulé «La question du point de départ radical chez Descartes et Husserl», aussi
de 1951, in: L’homme et sa raison I, p. 147 sq., puis p. 167 sq.

12 Cf. mes présentations : «Que confesser dans notre histoire ?», in : «Au coeur de 1’his-
toire, Klauspeter Blaser», Le Fait missionnaire n° 15, Lausanne, 2004 ; «L’enseignement
économique et social protestant aujourd’hui: André Biéler et ses successeurs», exposé a
I’«Association Internationale pour I’Enseignement Social Chrétien» lors de son congrés
de Geneve, 5.09.2009.

13 L’expression est d’Emmanuel Mounier. Thévenaz a fait paraitre quatre premiers
articles de philosophie politique dans le journal L’Essor en 1937 a Genéve, puis quatre
autres entre 1938 et 1940. Et Ricceur a notamment résumé le vécu social dans «Le socius
et le prochainw, in: Histoire et vérité, Paris, Seuil, 1955, p. 113 sq.

14 On trouve parmi les papiers de mon pére a la Bibliothéque cantonale et univer-
sitaire de Lausanne les notes qu’il a prises sur les exposés donnés, celui de Ricceur
notamment, ainsi que les documents d’invitation et un récit du voyage dans une lettre
parlant notamment de Ricceur a sa femme (citée par T. YAMADA, infra, note 12, p. 257).



250 JEAN-PIERRE THEVENAZ

mon pere y prit part et en fit le récit dans la Vie protestante (16.12.1949, 6 et
13.01.1950). Encore dans ses interventions ultérieures sur I’actualité, mon pére
a considéré que la philosophie devait défendre la personne en société, la rendre
consciente et prudente, consciente de soi et du monde.

Son réve initial d’une ontologie du moi é€tait devenu le projet d’une
philosophie protestante (face au thomisme catholique) analysant la condition
humaine et travaillant a la conscience de soi comme lieu ot I’humain «s’appri-
voise lui-méme» hors de toute doctrine (L 'homme et sa raison, vol. 11, p. 45)
et ou sa raison s’impose davantage qu’une métaphysique: une «métanoeése,
une «réforme de I’entendement» (L 'homme et sa raison, vol. 1, p. 205, et La
condition de la raison philosophique, p. 167).

A la méme époque, Ricoeur construisait sa Philosophie de la volonté, en
faisant face de plus en plus nettement au «non-volontaire», aux contingences
sociales, psychanalytiques et politiques de la conscience subjective '°. Il en était
a cette «dialectique des deux herméneutiques» entre inconscience et conscience,
entre destin subi et histoire orientée, quand j’ai suivi son enseignement et son
action entre 1966 et 1969.

4. Du «mordant» face a la «morsure du réel»

Que nous puissions étre fous plutot que sages, c’est, chez mon pere, 1’expé-
rience initiale, plus incisive que toutes les autres formes de «morsure du réel»
auxquelles la pensée philosophique est confrontée '°. Porter dans ces conditions,
donc «sans absolu», une pensée qui garde son mordant devient une urgence.

Et comme alors «le rapport a soi se trouve modifié¢ profondément ou plus
exactement créé pour la premiere fois», écrit-il au milieu de La condition de
la raison philosophique, «la possibilité de folie [...] déroule ses conséquences

5 La conscience de soi devient «réflexion indirecte» (Réflexion faite, op. cit.,
p. 34). Face a Freud, il met en évidence les aliénations de 1’avoir, du pouvoir et du
valoir (dans «Le conscient et I’inconscient», in: Le conflit des interprétations, op. cit.,
p. 111-113), mais pour aboutir aux «pensées nouvelles que le symbole suscite», «une
histoire polarisée», «orientée» : «l’inconscient est origine, genése, la conscience est fin
des temps, apocalypse» (ibid. p. 118-121).

16 Expression de G. MARCEL, Du refus a l’invocation, Paris, Gallimard, 1940, p. 89,
déja citée par Thévenaz en 1942 dans sa legon inaugurale de privat-docent «Métaphy-
sique et destinée humaine», L’ homme. Métaphysique et transcendance (Etre et Penser,
n° 1), Neuchétel, Baconniére, 1943, p. 51. Il reprend cette expression dans La condition
de la raison..., op. cit., p. 98, entre guillemets, sans référence explicite a Marcel, mais
avec un renvoi a Situations I de Sartre. Cette «morsure du réel», qui invitait encore le
philosophe de 1942 a «viser 1’absolu a travers ef dans la nécessaire fragilité humaine»,
p. 49, devient finalement, en 1953, pour la raison un «regard qui la déshabille» et la
«désabsolutise» : son autre, la folie possible, ibid., p. 93. L’expérience de la sagesse folle
et de la folie sage est décrite dans La condition de la raison..., op. cit., p. 31 sq. et 53,
puis autrement p. 113.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 251

de fait et mord sur la réalité» (p. 105, je souligne). Qui mord qui, finalement ?
La raison, par son questionnement «mordant» !7, prend conscience du réel qui
la mord: elle n’a pas de salut a disposition, et elle n’a plus non plus de fausses
sécurités pour s’illusionner. Mais elle en devient «une raison hardie, désinvolte,
préte a bouleverser comme elle a elle-méme €té bouleversée [...], plus dure et
plus mordante peut-&tre» (ibid., p. 160).

Mordante parce que confiante — le croyant dirait: «sauvée» — et préte a
vivre dans un réel «sauvé» '8, Cela est-il alors pensable ? Pensable ou non, cette
offre qui est bonne nouvelle — Evangile —, si elle est crue, regue et acceptée,
doit trouver selon Ricceur son approximation dans une pensée qui aura la forme
d’une «intelligence de 1’espérance» '°.

Ricceur a travaillé ainsi notamment a interpréter, en 1967, les «figures de
I’espérance» pour penser en philosophe I’apport de la Théologie de [’espé-
rance de Jiirgen Moltmann?, qu’il avait lue en allemand avant que j’en publie
la traduction francaise avec ma femme en 1970. Comment ouvrir le présent
a un avenir hors du désordre, a une «passion pour le possible» et pour le
bien véritable ? La pensée, comme la foi, peut en effet saluer de loin?! cet
avénement... Il n’y a certes pas place en philosophie pour le Dieu Sauveur,
précise Ricceur, mais bien pour le Sacré, qui en est une approximation philoso-
phique (ibid., p. 314 et 394): cette expression veut indiquer ce qui sauve, mais
sans le nommer comme une personne, tout en le laissant parler.

Cette lecture d’une histoire ouverte prépare, chez Ricceur, tout son travail
sur les récits, dont il retrace la construction dans Réflexion faite (p. 57 et 73sq.):

'7 Déja dans «L’évidence et le statut métaphysique de la vérité» (1950), Thévenaz
montrait comment, chez Descartes comme chez Kant ou Platon, la mise en question
externe de la raison devient question métaphysique de la raison sur elle-méme,
«mordant sur la vérit€é mémey», in: L homme et sa raison I, op. cit., p. 140. Et la méme
année, il disait en conclusion de ses legons sur Kant: «Le pont qui menait a I’absolu
s’est effondré. L’homme se trouve ainsi rejeté dans 1’en-deca», «La critique comme
métaphysique de la métaphysique» (posthume), RThPh, 1956, p. 247-248.

18 Appelé un jour a précher, Thévenaz a résumé ce salut ainsi: «L’amour a vaincu
la séparation, dés lors I’homme peut retrouver I’homme et batir une nouvelle cité», «Le
chrétien dans la cité» (1954), infra, p. 401.

¥ Le conflit des interprétations, op. cit., p. 310 et déja 284 (cf- aussi n. 10 ci-dessus).

2 Dans son article sur Moltmann, «La liberté selon I’espérance» (1968), in: Le
conflit des interprétations, op. cit., p. 393-415, Ricceur ouvre la partie philosophique
en annongant une réflexion de I’espérance qui sera «approximation» de ce qui s’offre
comme «une novation de sens et une exigence d’intelligibilité», p. 402-403.

21 L’aveénement eschatologique «salué de loin» inspire & Moltmann une «passion
pour le possible» : cette expression, que Ricceur reprend dans sa lecture de Moltmann,
p. 398, vient de Kierkegaard et se retrouve plusieurs fois dans la Théologie de I’espé-
rance, Paris, Cerf-Mame, 1970, p. 16, 33, 228, 388. Cf ma présentation «Passion
de Dieu, passions humaines et sympathie des choses. Ethique et messianisme chez
Jirgen Moltmann», Revue de théologie et de philosophie, 1987, p. 303 sq. Et déja:
«Vérité d’espérance ou vérité de connaissance ? Les enjeux de la théologie de Jiirgen
Moltmann», Etudes théologiques et religieuses, 1974, p. 225 sq.



252 JEAN-PIERRE THEVENAZ

au-dela de I’interprétation existentiale venue de 1’école de Bultmann?, il va
trouver dans les récits tout le «monde vécu» qui s’y déploie, pour en nourrir
notre propre monde de lecteurs, notre étre-au-monde.

Pour nous autres théologiens, cette approche est plus riche que 1’existen-
tiale : les paroles regues portent en effet un monde en elles, tantdt monde perdu,
tantét monde sauvé, un monde pensé perdu mais, malgré tout peut-€tre, un
monde cru sauvé. La parole évangélique transmet une bonne nouvelle, et on
I’entend en faisant confiance, en croyant. C’est le propre de la théologie que
de lui donner écho.

Dans la communication actuelle de cette parole, comme théologiens, nous
avons beaucoup a apprendre de tels retours philosophiques sur les expressions
et les récits, a la recherche du monde qu’ils disent pour I’avoir vécu : I’auditeur
contemporain s’intéresse a ce vécu plutdt qu’aux noms qui lui ont été donnés.

Croire, c’est ré-ouvrir le monde: Ricceur et mon pere I’ont su et 'ont dit, ...
mais ne 1’ont pensé qu’avec prudence !

5. Une conscience de fragilité

Finalement, en effet, la pensée ne saurait prétendre croire ce qu’elle ignore,
ni d’ailleurs ce qu’elle sait, ni savoir ce qu’elle ne fait que penser ou croire : elle
a trop appris de la critique pour ne pas rester modeste, «a hauteur d’homme»,
disait Thévenaz (cf. n. 6). Elle dira donc moins une origine ou un fondement
du monde qu’une perspective, espoir ou aboutissement, moins une dépendance
envers une précédence qu’une chance neuve de délivrance, regue fragile dans
un monde fragile.

Fragile, notre monde I’a tout particuliérement été, et la pensée avec lui,
dans les années 1940, au temps de la guerre et des conflits politiques. Ce fut
le temps de la pensée en «situations», selon le titre de Sartre, souvent cité par
mon pere. La condition de la raison lisant le monde se trouve solidaire, dans sa
fragilité, des situations fragiles de ce monde lui-méme*.

Fragilité humaine exprimée dans le théatre existentialiste, que mon pére
lisait, fréquentait et commentait. A en croire sa réaction publiée en novembre
1952 dans la Gazette de Lausanne («Sartre s’est laissé voler sa piéce par
Brasseur» %), I’acteur Brasseur avait perdu le sens méme de la piece de Sartre
qu’il créait, Le Diable et le Bon Dieu, en se faisant diable plutét qu’ambigu,
univoque plutot que dramatique et fragile.

22 Cf. ce qui «reste a penser» aprés le travail de Bultmann, in: Le conflit des inter-
prétations, op. cit., p. 390-392. Voir aussi, chez Moltmann, les chapitres proposant de
dépasser la lecture existentiale des récits comme de la foi.

3 Voir notamment ’exposé inédit donné en janvier 1950: «Réflexions philoso-
phiques sur la condition actuelle de I’homme», infi-a, p. 345-357.

2 Commentaire repris dans le cours inédit de 1954, «Le théatre de G. Marcel et de
J.P. Sartre», infra p. 379-381.



CROIRE ET PENSER AVEC MON PERE ET MON PROFESSEUR 253

Fragilité existentielle des situations personnelles aussi : celle de la prison de
guerre qui a coupé le trajet de Ricceur, celle du cancer brutal qui a coupé la vie
de mon pere en plein élan de pensée. Fragilité reconnue et acceptée, que j’ai
ainsi rencontrée jeune, et qui m’a rendu d’autant plus cher durant mes études
post-grade le regard amical que Ricceur portait sur mon pére, mais aussi sur
mon propre projet. J’en ai été alors fortifié dans ma propre formation a penser
et a croire, au point d’avoir le courage d’aller tenir ma premiére prédication
pastorale au culte réformé de la paroisse ou allait Ricceur (je remplagais le
pasteur Louis Simon).

Mais les fragilités demeurent et se renforcent: que croire et que penser,
quand les bonnes nouvelles se font plus rares et moins bonnes ? Moins le croire
peut se montrer ferme et sir?, plus il est a I’affit d’échos bien pensés a sa
quéte de la vie sauve ! Méme si ce ne sont que des approximations philo-
sophiques... Ainsi, Ricceur a construit une pensée de la liberté et de I’action
qui parvient a récolter les fruits de paroles et de récits, d’interpellations, de
réflexions critiques, d’analyses phénoménologiques, et qui reconstruit la force
du croire dans la modestie du penser. 11 est loin d’un croire de pure spiritualité
qui fleurirait sans penser le monde.

Mais il a pu s’exprimer ainsi parce qu’il avait, comme mon pére,
recu une bonne nouvelle, un Evangile a croire, Parole venue du dehors
dont nous ne sommes que les auditeurs. Méme si comme théologiens —
fragiles et modestes nous aussi! —, il nous incombe de la faire entendre.

* Voir la confrontation de Thévenaz avec «L’athéisme contemporain: Camus et
Sartre» (1952), texte publié par ’Eglise réformée de France en 1952, reproduit infra
p.383-397. La méme confrontation se retrouve chez Ricceur dans «Religion, athéisme,
foi», in: Le conflit des interprétations, op. cit., p. 431-457, et dans Vivant jusqu’a la
mort, suivi de Fragments, Paris, Seuil, 2007, comme le montre T. YAMADA dans sa
contribution infra. Un de ces fragments renvoie, p. 107, a la «philosophie sans absolu».



	Croire et penser avec mon père Pierre et mon professeur Paul Ricœur

