
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : après le
centenaire de sa naissance

Artikel: L'accusation de folie : une réduction radicale : à propos du geste de
Pierre Thévenaz en phénoménologie

Autor: Sebbah, François-David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 235-243

L'ACCUSATION DE FOLIE:
UNE REDUCTION RADICALE

Ä propos du geste de Pierre Thevenaz en phenomenologie

Francois-David Sebbah

Resume

Cet article tente, dans unpremier temps, de restituer le gestephilosophique
de Pierre Thevenaz tel qu 'il s 'exprime dans La condition de la raison philosophique,

en etant attentif au rapport qu 'il entretient avec la phenomenologie.
Les questions de la «methode», de l'«autisme» caracterisant la raison selon
Pierre Thevenaz, et de lafoi comme epoche, y sont examinees. On insiste alors

sur la valorisation de l'experience (la foi et la raison apparaissant comme
deux regimes d'experience). Dans un second temps, on tente de meler ce

geste au debat sur le dit tournant theologique de la phenomenologiefranqaise
afin, d'une part, de prendre la mesure de l'originalite et de l'audace du geste
thevenazien en l'inscrivant dans ce contexte qui lui futposterieur, et, d'autre

part, de faire de ce geste un Operateur de lecture capable de renouveler la
comprehension de ce debat.

Mon propos d'aujourd'hui, propos de «non-specialiste»consistera,
dans un premier temps, ä tenter de restituer le geste philosophique de Pierre
Thevenaz, tel qu'il s'exprime en particulier dans La condition de la raison
philosophique2, en etant particulierement attentif au rapport qu'il entretient
avec la phenomenologie. Dans un second temps, je tenterai de «meler» ce

geste au debat sur le «tournant theologique de la phenomenologie francaise»,
afin, d'une part, de prendre la mesure de l'originalite et de l'audace du geste
thevenazien en l'inscrivant dans ce contexte qui lui fut posterieur et, d'autre

part, de faire de ce geste un Operateur de lecture capable de renouveler la

comprehension de ce debat.

1 C'est ä l'invitation de Pierre Gisel - et je Ten remercie chaleureusement - que j'ai
decouvert il y a peu la pensee de Pierre Thevenaz.

2 Neuchätel, Baconniere, 1960. Les citations de Pierre Thevenaz et les indications
de pages renvoient ä cet ouvrage.



236 FRANCOIS-DAVID SEBBAH

1. Une maniere tres originale de poser la question des rapports
entre raison et Dieu, ou entre foi et philosophie

Chez Pierre Thevenaz, le plus important, me semble-t-il, reside dans

Fattachement de la phenomenologie (meme critiquee et revisitee) ä Vexperience,

l'experience qualifiee A'humaine, avant meme la consideration de la
methode. La question du rapport n'est pas ici celle d'un rapport entre la raison
et Dieu, ni celle de la foi et de la raison comme deux modes de connaissance

possiblement en rivalite; la question est celle, en un sens indirecte (par rapport
ä Dieu), mais en verite absolument directe, la plus directe, du rapport entre
deux experiences humaines: celle du philosophe et celle du croyant.

Tant la philosophie que la foi se presentent d'abord et essentiellement

comme des experiences - et la question est posee du rapport entre ces deux

experiences. Des lors, il ne s'agit plus de se demander si, ou comment, la raison

(exemplairement du cote du philosophe) est appelee par Dieu (ou, inversement,
tente de le penser). D'une maniere indirecte, mediee, qui va s'averer etre en

un sens la plus directe - celle portant au cceur de la chose meme -, la question
sera: comment la philosophie comme experience est-elle interpellee, tout
simplement appelee, par l'experience du croyant (la foi)

Cette maniere d'operer un changement de terrain par rapport aux traditions

(tant philosophiques que theologiques, et sans aucun doute en puisant
cependant son inspiration dans certaines de leurs veines minoritaires), ou ce

changement initial (qui procede d'un retour ä l'experience et ä sa description
rigoureuse), commande les coordonnees selon lesquelles se deploie le geste de

Pierre Thevenaz:
1. Que la foi ne fasse pas autorite pour le philosophe.
2. Que le philosophe ne pretende pas par la voie de la raison etablir par ses

propres moyens un rapport ä Dieu - exemplairement le penser.
3. Que lafoi duphilosophe (lafoi au cceur duphilosopher) soit sa meilleure

alliee-. une philosophie plus philosophie que jamais, d'etre sollicitee, mise en

mouvement, par une foi qui soit plus que jamais la foi.
4. En un sens — je majore, mais ä peine —, Pierre Thevenaz pose la these

suivante: il n'y a pas de meilleur philosophe que le philosophe croyant; la
tension entre les traits contraires ou contradictoires propres ä la philosophie
comme experience, d'une part, ä la foi comme experience, d'autre part, n'est

pas effacee, mais se dispose de telle maniere qu'elle permet ä l'experience
philosophique (au moins)3 de se deployer en son excellence, de s'accomplir.

3 C'est du point de vue de la «raison philosophique» que La condition de la raison
philosophique est ecrite.



L'ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 237

Ce rapport entre foi et philosophic (entendues comme deux regimes d'expe-
rience vecue) se dispose selon une methode. Mais la methode fait ici d'abord
signe vers l'idee de chemin - un chemin ne preexistant pas au geste qui l'ouvre,
ne preexistant pas au non-programme de l'efficace instantanee de ce geste
de deffichage qui ne conduit ou ne donne une direction que pour autant que
lui-meme n'aura pas ete conduit, qu'il ne se sera pas vu donner une direction4.

La methode comme «on part en reconnaissance», selon l'expression meme de

Thevenaz: non la reconnaissance comme mise en ceuvre du dejä-lä du savoir,

reappropriation d'un dejä-sien par le savoir (qui se confond avec ce geste

meme comme dialectique), mais, au contraire, pas ou saut dans le non-savoir.
C'est depuis une epreuve subie dans une radicale non maitrise que la raison, ou
la conscience, ecrit souvent Thevenaz, se met en route: la premiere impulsion
n'est pas encore la reprise en charge active de soi (qui se produit pourtant deja),
mais elle-meme initiee par un «appel d'air» ou un «desequilibre» qui exige
la mise en mouvement. Et ce que Ton nomme methode, comme ensemble

d'operations et de procedures bien controlees et efficaces - comme la met par
exemple en ceuvre la phenomenologie husserlienne -, est toujours, dit Pierre

Thevenaz, «retrospective» (d'utilite plus pedagogique qu'heuristique).
Je n'y insiste pas, mais le geste de Thevenaz, la these qu'il porte, son

impulsion initiale, commandent un reamenagement de la methode phenome-
nologique qui se fait en discussion avec Husserl et Heidegger, ainsi qu'avec
certains phenomenologues pour lui contemporains, Sartre en particulier.

Je note certaines de ces accentuations ou de ces inflexions.
Pierre Thevenaz s'installe de maniere decidee dans la continuation de

la tradition reflexive: il privilegie la reflexivite cartesienne au detriment de

Tintentionnalite comme eclatement. C'est que la reduction radicale, loin de

liberer, comme chez Husserl, le rayon intentionnel dans sa transparence ä

lui-meme, ramene vers Texperience, humaine, c'est-ä-dire toujours mienne,

toujours experience ipseisee, meme si, surtout si, eile est experience d'opacite
ä soi, de non-maitrise de soi, pour un «soi» qui perd radicalement Tarrogance
de la substance se maitrisant elle-meme. Ainsi, sous l'effet de cette reduction
radicale, la raison se retrouve en situation ou en condition («situation assumee

et consciente»), toujours et irreductiblement: enracinee dans Texperience, rien
d'autre qu'experience vecue elle-meme, done defaite en toute pretention ä

Tabsoluite: ni absoluite gnoseologique, ni absoluite ontologique (et bien sür

sans Tabsolu absolument absolu qui empörte ces deux absoluites Tune dans

l'autre). Et, selon Thevenaz, tres inspire sur ce point precis par Sartre, la raison

en condition assume et reprend en charge sa condition: eile se fait liberte

d'engagement dans la situation. Raison pour laquelle, sans absolu, la raison

4 «On peut dire que la methode de recherche coincide ici exactement avec la
recherche de la methode», p. 70.



238 FRANgOIS-DAVID SEBBAH

sera cependant illimitee en son pouvoir de reprise de ou d'engagement dans sa

condition5.
Je voudrais m'arreter sur ce qui semble le plus original et le plus audacieux

dans les descriptions donnees par Pierre Thevenaz6. Quelle est la reduction
radicale, celle qui entame, suspend, le toujours dejä du sens qu'en son absoluite
la conscience (ou raison, ici) pretend toujours dejä assurer Comment sortir
du cercle de l'absolu - l'absolu que la conscience est ä elle-meme cercle
absolument clos et cependant sans dehors Du penser, rien ne pourra surgir qui
destabilisera le penser lui-meme (en tant que le produit reste homogene ä ce qui
le produit): ni idees, ni arguments ne sauraient convenir ici.

Mais si la pensee est d'abord une experience, comme veut nous l'enseigner
Thevenaz, alors, bien que cette experience se pense inentamable en tant
qu'absolu, en tant qu'experience, ne peut-elle pas faire l'experience de son

opacite intrinseque et de ceci qu'elle est exposee («ä decouvert») Tres

precisement, pour Pierre Thevenaz, c'est l'experience de la foi qui vaut, non

pas comme argument (cela serait vain, inefficace, d'emblee non recevable pour
la raison), mais comme experience de la mise en suspens de la raison, de la
conscience comme instance de maitrise.

En effet, comme modalite d'experience vecue, l'absoluite caracterisant
la maniere dont la raison se confoit elle-meme en son excellence, se dit - et

s'explicite dejä en cette expression - comme «autisme». L'autisme comme

non-rapport ä l'autre, non rapport empeche, mais absence de surface &
exposition ä Talterite, absence de dehors pour un dedans qui, des lors, n'en est pas
un. Si l'absolu ne peut penser son dehors sans le reduire dejä, et s'il absorbe
done ce qu'il pense - meme et surtout ce qu'il pense comme alterite, se la
donnant ainsi -, alors seule une experience peut Taffecter, l'experience impossible

de son point de vue: qu'il ait un dehors qui l'affecte7. Experience de

5 De ce point vue, dans l'irreductibilite de la dualite de ces deux experiences
humaines s'atteste l'unicite de l'experience humaine: la raison, relancee en son travail
par la «morsure du reel», par la reduction veritablement radicale, est co-extensive ä

l'experience de la foi, non pas limitee par cette derniere, mais relancee de maniere
illimitee en son travail propre.

6 Je n'insiste pas ici sur les analyses par lesquelles Thevenaz montre que la
reduction vraiment radicale ne le sera que si eile «arrive» ä la raison ou plutöt ä la
conscience (que si cette derniere n'en est pas l'origine et le pouvoir), ce qui, du meme
mouvement, implique de sortir du jeu entre intentionnalite implicite et intentionnalite
explicite, jeu maitrise par la conscience dans son aptitude ä se rapporter ä elle-meme
dans des actes seconds qui lui assurent la transparence ä soi dans le dedoublement.
C'est non pas une conscience implicite que la reduction radicale met au jour, mais une
conscience embryonnaire, dit Pierre Thevenaz: conscience en-defä de la maitrise, et
«precedee», provenant d'une alterite qui la precede et l'excede. «La reduction de la
raison, declenchee par l'accusation de folie, devoile la conscience embryonnaire de

condition non dedoublee», p. 83.
7 Au fond, quelque chose peut-etre comme une figure de l'experience ou de

l'epreuve pure epreuve de l'epreuve «comme telle».



L'ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 239

l'inconcevable (genitif objectif); inconcevable experience, pourtant vecue:
la folie meme. Si se donner ä soi-meme comme l'absolu est constitutif de la

raison, alors 1'experience de la defection de cette absoluite, plus exactement la
revelation de son caractere illusoire, ne peut se donner que comme experience
de la folie (dans son opposition ä la raison): experience de la foi comme
folie venant destabiliser l'experience de la raison, de la conscience maitresse

d'elle-meme; venant precisement lui reveler, selon les mots de Paul, qu'elle
est elle-meme - eile d'abord - folie, folie de et comme absolu (de se croire
absolue)8.

Insistons. Dans l'ordre du concept et de 1'argumentation, la revelation de

Pappel et de l'alteritd est toujours dejä, par definition, impossible: le philosophe
pensant Dieu le manque; inversement, Dieu n'appelle pas l'ordre du concept.
C'est au sein de l'experience humaine, et en une dualite de cette experience (foi,
raison), que se joue l'epoche radicale: ce n'est que comme experience de la foi
que l'appel qui dit l'ouverture par l'alterite est eprouvee par l'autre experience,
l'experience vecue par le philosophe - ce qui s'eprouve et ne se prouve. Mais
cette folie n'aliene pas, elle libere. Ou encore: cette alienation n'est pas devenir

autre, mais affection par l'autre, par oü le philosophe est pour ainsi dire libere
de lui-meme (d'une certaine idee de lui-meme), libere de l'illusion de l'absolu,
libere de l'enfermement le plus radical: l'enfermement dans (l'idee de)
l'absence de limites. L'affection par l'alterite, l'antecedence de l'appel, libere.
C'est pourquoi, depuis cette affection par l'alterite, la raison ne renonce pas
ä elle-meme, ne s'eteint pas en son humiliation, mais commence au contraire
enfin son travail, son travail de rigueur argumentative, sans cesse relance par
cette exposition feconde ä son autre. II faut pour cela que la reduction radicale
l'ait vraiment ete, radicale, que la methode revelee comme seulement
«retrospective» sur fond de non-maitrise radicale ait ceuvre - l'epoche radicale, la
suspension radicale de la maitrise de l'absolu par lui-meme, c'est la foi -, la foi
n'etant rien d'autre que cette experience de «livraison», d'exposition radicale.
Si d'abord la foi est folie pour la raison, tres vite eile revele ä la raison sa folie
ä elle-meme; la foi revele a la raison que cette derniere est folie de se croire
Raison (comme maitrise absolue): il faut done que la raison fasse l'experience
de la foi pour etre pour ainsi dire non plus absolue mais exposee et interpellee

- et la radicalite de cette exposition, soulignons-le, lui interdit d'apprehender
sa finitude, enfin assumee, dans les termes de la conceptualite de la limite. Pour
Pierre Thevenaz, en effet, la limite, pour autant qu'elle est tracee, releve encore
et meme plus que jamais d'un pouvoir et d'un geste de maitrise. La raison,
kantienne, tra9ant activement ses ffontieres et limites, domestique sa finitude;
la radicalite thevenazienne suspecte le geste critique kantien, en son habitus

architectonique ou meme cartographique, de sauver l'absolu, la maitrise ou la

8 «Dieu n'a-t-il pas manifeste la "folie" de la sagesse de ce monde (c/1. Co 3,19)»,
p. 33.



240 FRANCOIS-DAVID SEBBAH

souverainete, en un sens mieux que jamais, meme si c'est comme in extremis:
reconnaftre sa limite, dejä la maitriser, et regagner le pouvoir dans l'aveu meme
de la perte de la toute puissance.

2. Le geste de Thevenaz par rapport au tournant theologique
de la phenomenologie frangaise

Levinas a ecrit que le «plus pur hommage» que l'on puisse rendre ä une
philosophic «consiste ä la meler aux preoccupations de l'heure». On pourrait
tenter un geste de ce type avec la pensee thevenazienne. Je me propose de le
faire brievement ä partir d'une question tres delimitee, celle dont le petit livre
de Dominique Janicaud intitule Le tournant theologique de laphenomenologie
frangaise9 fut le Symptome.

On peut resumer de maniere tres schematique le diagnostic opere par
Janicaud de la maniere suivante: une certaine phenomenologie frangaise
(Levinas, Henry, Marion en particulier) transgresserait la contrainte de la
methode phenomenologique selon laquelle il s'agit de s'en tenir strictement au
donne (en tant que le donne est ce que la conscience a le pouvoir de se donner:
objet de la perception, idealite, S'emancipant d'une telle contrainte, cette

phenomenologie se ferait speculative et constructive, et serait absolument

illegitime ä pretendre decrire le comment de l'apparattre authentique d'un
phenomene (authentique). «Dieu», en particulier, ne saurait avoir le Statut
de phenomene, que la conscience se donnerait et dont elle pourrait controler
les modalites d'apparaitre. Les phenomenologies de Michel Henry10 et de

Jean-Luc Marion" tombent tout particulierement sous le coup des objections
de Janicaud. En effet, le premier ne pense un Soi absolument passif, jete en
la Vie par la Vie elle-meme, que pour autant cependant qu'il pretend montrer
que l'absoluite qui ne peut, selon lui, que caracteriser la Vie se revele au Soi

qu'elle jette en lui-meme et ce, en un mouvement absolument sans ecart. Je

ne reprends pas ici le geste henrien en son detail, mais je rappellerai qu'il
veut degager la revelation de la Vie ä elle-meme: la Vie, en son absoluite, ne

peut quitter l'immanence ä elle-meme jusque dans le mouvement par lequel
elle se revele, qui sera done toujours mouvement d'auto-revelation; un tel
mouvement immanent ä la Vie, par ou la Vie se rapporte ä elle-meme, est tout
ä la fois suppose et occulte par toutes les structures re-presentatives, et plus
largement ek-statiques en lesquelles nous croyons la saisir et oü elle ne peut
que se perdre. Des lors, l'une des questions les plus delicates pour la phenome-

9 Combas, L'Eclat, 1991.
10 Cf, par exemple, C'est Moi la Verite. Pour une philosophie du christianisme,

Paris, Seuil, 1996.
11 Cf, par exemple, Etant donne. Essai d'une phenomenologie de la donation, Paris,

PUF, 1997.



L'ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 241

nologie henrienne est celle de l'operateur d'entree en eile: selon une logique
de tout ou rien, elle pretend montrer que l'intentionnalite ne peut se fonder
elle-meme et suppose toujours dejä l'absoluite de la revelation de la Vie ä

elle-meme. Plus que jamais, le probleme de l'entree dans l'absolu se pose:
Janicaud, pour Henry, est toujours dejä ignorant de la revelation qui ne peut

que le porter, lui comme tous les vivants, qui ne peut que faire l'etoffe de tout
logos (meme de celui qui s'oppose ä eile); et Henry, pour Janicaud, en quittant
le pouvoir de la conscience de controler l'appara!tre de ce qui apparait, divague
et pretend donner comme donne, de maniere apodictique, une presence au-dela
de la presence donnee. Un dialogue de sourd, originaire.

Jean-Luc Marion, pour sa part, prenant appui sur la description d'une

subjectivity toujours dejä debordee, presente l'idee d'une phenomenologie
selon laquelle je ne me donne plus le phenomene: c'est le phenomene qui
se donne ä l'instance qui, des lors, se definit comme l'«adonne» (la donation
releve de l'initiative et du pouvoir du phenomene). Et ce, de telle maniere

qu'en droit, rien ne saurait limiter comme par avance le territoire du donne: ni
limite ä l'objet, ni limite ä l'etre. Ce qui lui permet de decrire la donation du

«phenomene sature», c'est-ä-dire du phenomene excedant toutes les categories
ordonnant la construction de la phenomenalite. Le «phenomene sature»,
excedant la phenomenalite de droit commun (celle de l'objet, qu'il soit per9U,
ideal, imagine, etc.), se donne, selon cette description, autrement, mais tout
aussi authentiquement (et meme plus) que le phenomene de droit commun.
Lä aussi le dialogue avec l'objection de Dominique Janicaud est dialogue de

sourds, originairement: la decision seminale de l'un etant qu'il n'y a de

phenomenalite que de droit commun, celle de l'autre que rien ne trace de maniere a

priori cette limite.
Ce debat tres sommairement rappele, quelle lumiere le geste de Pierre

Thevenaz y jette-t-il
Aussi bien Henry que Marion 1) pensent la possibility, et meme la

necessite, au fond, d'un rapport ä l'absolu (la Vie ou le phenomene sature),
et 2) le pensent sin le mode de la connaissance (fut-elle absolument non
representative et non intentionnelle, non objective tout aussi bien), qui plus
est comme donation absolument sans reste, immediate. Or le geste de Pierre
Thevenaz consiste precisement, me semble-t-il, ä desabsolutiser absolument la

puissance de donation12 et ä ne surtout pas faire de Dieu l'objet d'une connaissance

directe (quel que soit le mode de connaissance en question). S'en tenant
strictement ä la finitude et ä l'experience humaine en son immanence (sans

pretendre atteindre un «sur-objet» ä travers elle), la phenomenologie de Pierre

12 Par oü l'on voit au passage qu'ä proportion qu'elles depossedent le «sujet» de

son pouvoir et de son caractere d'auto-fondation, les phenomenologies henrienne et
marionienne, paradoxalement mais en toute consequence, accroissent absolument leurs

propres pouvoirs: elles sontpresentation absolue de l'absolu.



242 FRANgOIS-DAVID SEBBAH

Thevenaz aurait par avance court-circuite l'objection de Janicaud. Non qu'elle
ait renonce ä l'experience de 1'interpellation radicale par l'inconstituable, mais

precisement parce qu'elle laisse parier cette experience strictement comme
experience finie, sans pretendre se donner l'absolu ä travers elle (ni dans la

pensee, ni dans la foi comme mode de connaitre extra-ordinaire). Et c'est
precisement l'accueil de cette experience comme telle qui fera epoche pour
la conscience et la rationalite, folie qui, enfin, deplace l'instance de donation

qu'est la conscience comme maitrise, la revele comme folie ä elle-meme. Je

ne developpe pas ici, mais on sent combien un tel geste est en affinite, de ce

point de vue precis, avec le geste levinassien, lorsque ce demier, inversant pour
ainsi dire les Lumieres, revele la raison comme griserie et demande que l'on se

degrise de la raison elle-meme: chez lui, l'alterite comme «grain de folie» au

plus intime de la subjectivity (Levinas, precisement, resiste, nous semble-t-il,
ä l'objection de Janicaud).

II est vrai cependant qu'ä la difference de Thevenaz, Levinas se mefie au

plus au point de la foi: il ne s'agit pas tant, pour lui, de croire en Dieu que
d'obeir (ou non) au commandement. Pour Levinas, la foi et Dieu renvoient

encore, d'une part, ä un mode de connaissance (fut-il de l'ordre du sentiment
et de l'interiorite) et, d'autre part, ä une Presence (füt-elle «sur-presence»).
De Levinas viendrait sans doute vers la pensee de Thevenaz l'objection selon

laquelle desabsolutiser ne suffit pas; il faut s'exposer ä Tau-delä de l'etre (ä

Tlnfini), ce qui ne se peut qu'en un autrement-que-savoir qui sera aussi un
autrement-que-croire.

A cote de cette objection - ou de cette question, du moins -, on peut laisser

retentir une autre question, toujours ä propos du croire: si l'on accorde ä

Pierre Thevenaz que la foi est la reduction radicale (en laissant done de cöte

l'objection levinassienne), reste ä questionner ceci que, chez Thevenaz, l'experience

de la foi se particularise comme experience de la foi chretienne. C'est ce

demier point que je voudrais, pour terminer, examiner.

Si la foi est la reduction radicale, seul le croyant est veritablement philo-
sophe. Ce n'est que depuis l'experience de la foi que la raison illimitee travaille,
trouvant en cette experience son moteur. Est-ce ä dire que tout philosophe -
quoi qu'il en dise - fait l'experience de la foi (eventuellement en sa mecon-
naissance, voire en son occultation radicale) Mais que veut dire «foi» des lors

que cette derniere est integralement envisagee comme experience humaine

La foi cesse-t-elle d'etre identifiee, et meme constitute, depuis ses articles
de foi, les contenus qui la particularisent Serait-il envisageable, depuis le

geste thevenazien, d'operer la description d'une foi detachee de tout contenu
de croyance, de tout dogme particularisant Cela serait-il meme commande

en un sens - si la foi ne s'envisage que depuis l'experience et que comme
experience humaine Ä bien des egards d'ailleurs (si on laisse l'empreinte
sartrienne de cote: «condition», «engagement», «liberte»), les descriptions de

la foi mises en ceuvre sont en consonance avec les descriptions donnees par



L'ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 243

Derrida dans «Foi et Savoir»13: dire oui archi-originaire; «fiance» ne s'assurant

en rien, en aucune garantie (objective, intuitive, argumentative); «folie» d'une
livraison ä un appel que rien ne garantit (son origine reste intrinsequement
inidentifiable); performativite originaire qui embraye l'ordre du savoir tout
en lui restant irreductiblement heterogene et ne se situe nulle part ailleurs

qu'en l'experience-limite vecue en laquelle elle consiste tout entiere. A bien
des egards, la ressaisie thevenazienne de la foi, non comme mode de connais-

sance mais comme mode de l'experience humaine, relevant d'une suspension
radicale et embrayant le travail meme de la raison, semble anticiper ä sa

maniere ces descriptions derridiennes. Cela dit, il importe au plus haut point
ä Derrida de degager pour ainsi dire la forme pure de cette «experience», non
seulement par souci d'universalisation, mais parce qu'il appartient ä cette

«experience», en son caractere archi-orginaire - parce qu'elle place 1'absence

d'origine identifiable ä l'origine -, d'etre sans contenu particulier: on pourrait
dire que Derrida place ä l'«origine» une «foi sans foi», de meme qu'il pense
explicitement une «messianicite sans messianisme». Repetons-le, une telle
description n'est pas seulement, ni meme d'abord, commandee par un souci
d'universalisation - auquel cas elle pourrait inversement preter le flanc au

soupfon d'appauvrissement de la richesse de l'experience (comme face

sombre et risque accompagnant l'exigence d'universalisation): si la «fiance

archi-originaire» est sans contenu, c'est precisement parce que pour des raisons
d'essence elle n'identifie aucune presence.

II me semble que la posture de Pierre Thevenaz est la suivante: l'experience
de la foi comme moteur et relance de l'experience du travail de la raison reste

incognito en ses contenus, dans ce travail de la raison meme, puisque ce dernier
demeure immanent ä hii-meme, ä l'experience qu'il est. II n'en reste pas moins

qu'il semble aller de soi que, pour Pierre Thevenaz, il est possible d'identifier
la contestation la plus radicale, celle par qui la raison philosophante entre en

possession d'elle-meme: le christianisme. S'agit-il d'une remarque factuelle:
de maniere contingente, dans l'histoire de l'occident, dans «notre» histoire,
c'est le christianisme qui aura defait conteste le plus et le plus intensement la
raison philosophante Ou bien Pierre Thevenaz identifie-t-il son christianisme

comme la foi par excellence, la foi la plus accomplie en tant que telle, la «vraie
foi» oü se joue l'experience la plus intense, celle qui est la plus ä meme de

lancer et relancer un philosophe

13 In J. Derrida et G. Vattimo (eds). La religion, Paris, Seuil, 1996, p. 9-86.


	L'accusation de folie : une réduction radicale : à propos du geste de Pierre Thévenaz en phénoménologie

