Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: L'accusation de folie : une réduction radicale : a propos du geste de
Pierre Thévenaz en phénoménologie

Autor: Sebbah, Francois-David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 235-243

L’ACCUSATION DE FOLIE:
UNE REDUCTION RADICALE

A propos du geste de Pierre Thévenaz en phénoménologie

Francois-DaviD SEBBAH

Résume

Cet article tente, dans un premier temps, de restituer le geste philosophique
de Pierre Thévenaz tel qu’il s’exprime dans La condition de la raison philoso-
phique, en éfant attentif au rapport qu’il entretient avec la phénoménologie.
Les questions de la «méthode», de I’«autismey caractérisant la raison selon
Pierre Thévenaz, et de la foi comme épocheé, y sont examinées. On insiste alors
sur la valorisation de ['expérience (la foi et la raison apparaissant comme
deux régimes d’expérience). Dans un second temps, on tente de méler ce
geste au débat sur le dit tournant théologique de la phénomeénologie francaise
afin, d’une part, de prendre la mesure de I’originalité et de I’audace du geste
thévenazien en l’inscrivant dans ce contexte qui lui fut postérieur, et, d’autre
part, de faire de ce geste un opérateur de lecture capable de renouveler la
compréhension de ce débat.

Mon propos d’aujourd’hui, propos de «non-spécialiste» !, consistera,
dans un premier temps, a tenter de restituer le geste philosophique de Pierre
Thévenaz, tel qu’il s’exprime en particulier dans La condition de la raison
philosophique?, en étant particuliérement attentif au rapport qu’il entretient
avec la phénoménologie. Dans un second temps, je tenterai de «méler» ce
geste au débat sur le «tournant théologique de la phénoménologie francaise»,
afin, d’une part, de prendre la mesure de I’originalité et de 1’audace du geste
thévenazien en !’inscrivant dans ce contexte qui lui fut postérieur et, d’autre
part, de faire de ce geste un opérateur de lecture capable de renouveler la
compréhension de ce débat.

' C’est a I’invitation de Pierre Gisel — et je I’en remercie chaleureusement — que j’ai
découvert il y a peu la pensée de Pierre Thévenaz.

2 Neuchétel, Baconniére, 1960. Les citations de Pierre Thévenaz et les indications
de pages renvoient a cet ouvrage.



236 FRANCOIS-DAVID SEBBAH

1. Une maniére trés originale de poser la question des rapports
entre raison et Dieu, ou entre foi et philosophie

Chez Pierre Thévenaz, le plus important, me semble-t-il, réside dans
I’attachement de la phénoménologie (méme critiquée et revisitée) a I’expe-
rience, I’expérience qualifiée d’humaine, avant méme la considération de la
méthode. La question du rapport n’est pas ici celle d’un rapport entre la raison
et Dieu, ni celle de la foi et de la raison comme deux modes de connaissance
possiblement en rivalité ; la question est celle, en un sens indirecte (par rapport
a Dieu), mais en vérité absolument directe, la plus directe, du rapport entre
deux expériences humaines : celle du philosophe et celle du croyant.

Tant la philosophie que la foi se présentent d’abord et essentiellement
comme des expériences — et la question est posée du rapport entre ces deux
expériences. Dés lors, il ne s’agit plus de se demander si, ou comment, la raison
(exemplairement du c6té du philosophe) est appelée par Dieu (ou, inversement,
tente de le penser). D’une maniére indirecte, médiée, qui va s’avérer étre en
un sens la plus directe — celle portant au cceur de la chose méme —, la question
sera: comment la philosophie comme expérience est-elle interpellée, tout
simplement appelée, par I’expérience du croyant (la foi) ?

Cette mani¢ére d’opérer un changement de terrain par rapport aux tradi-
tions (tant philosophiques que théologiques, et sans aucun doute en puisant
cependant son inspiration dans certaines de leurs veines minoritaires), ou ce
changement initial (qui procéde d’un retour a I’expérience et a sa description
rigoureuse), commande les coordonnées selon lesquelles se déploie le geste de
Pierre Thévenaz:

1. Que la foi ne fasse pas autorité pour le philosophe.

2. Que le philosophe ne prétende pas par la voie de la raison établir par ses
propres moyens un rapport & Dieu — exemplairement le penser-.

3. Que la foi du philosophe (la foi au ceeur du philosopher) soit sa meilleure
alliée : une philosophie plus philosophie que jamais, d’étre sollicitée, mise en
mouvement, par une foi qui soit plus que jamais la foi.

4. En un sens — je majore, mais a peine —, Pierre Thévenaz pose la these
suivante: il n’y a pas de meilleur philosophe que le philosophe croyant; la
tension entre les traits contraires ou contradictoires propres a la philosophie
comme expérience, d’une part, a la foi comme expérience, d’autre part, n’est
pas effacée, mais se dispose de telle maniére qu’elle permet & 1’expérience
philosophique (au moins)* de se déployer en son excellence, de s’accomplir.

3 C’est du point de vue de la «raison philosophique» que La corndition de la raison
philosophique est écrite.



L’ ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 237

Ce rapport entre foi et philosophie (entendues comme deux régimes d’expé-
rience vécue) se dispose selon une méthode. Mais la méthode fait ici d’abord
signe vers I’idée de chemin —un chemin ne préexistant pas au geste qui I’ouvre,
ne préexistant pas au non-programmé de 1’efficace instantanée de ce geste —,
de défrichage qui ne conduit ou ne donne une direction que pour autant que
lui-méme n’aura pas été conduit, qu’il ne se sera pas vu donner une direction®.
La méthode comme «on part en reconnaissance», selon I’expression méme de
Thévenaz: non la reconnaissance comme mise en ceuvre du déja-la du savoir,
réappropriation d’un déja-sien par le savoir (qui se confond avec ce geste
méme comme dialectique), mais, au contraire, pas ou saut dans le non-savoir.
C’est depuis une épreuve subie dans une radicale non maitrise que la raison, ou
la conscience, €crit souvent Thévenaz, se met en route: la premiére impulsion
n’est pas encore la reprise en charge active de soi (qui se produit pourtant déja),
mais elle-méme initiée par un «appel d’air» ou un «déséquilibre» qui exige
la mise en mouvement. Et ce que ’on nomme méthode, comme ensemble
d’opérations et de procédures bien contrdlées et efficaces — comme la met par
exemple en ceuvre la phénoménologie husserlienne —, est toujours, dit Pierre
Thévenaz, «rétrospective» (d’utilité plus pédagogique qu’heuristique).

Je n’y insiste pas, mais le geste de Thévenaz, la thése qu’il porte, son
impulsion initiale, commandent un réaménagement de la méthode phénomé-
nologique qui se fait en discussion avec Husserl et Heidegger, ainsi qu’avec
certains phénoménologues pour lui contemporains, Sartre en particulier.

Je note certaines de ces accentuations ou de ces inflexions.

Pierre Thévenaz s’installe de maniére décidée dans la continuation de
la tradition réflexive: il privilégie la réflexivité cartésienne au détriment de
’intentionnalité comme éclatement. C’est que la réduction radicale, loin de
libérer, comme chez Husserl, le rayon intentionnel dans sa transparence a
lui-méme, rameéne vers 1’expérience, humaine, c’est-a-dire toujours mienne,
toujours expérience ipséisée, méme si, surtout si, elle est expérience d’opacité
a soi, de non-maitrise de soi, pour un «soi» qui perd radicalement I’arrogance
de la substance se maitrisant elle-méme. Ainsi, sous I’effet de cette réduction
radicale, la raison se retrouve en situation ou en condition («situation assumée
et consciente»), toujours et irréductiblement : enracinée dans 1’expérience, rien
d’autre qu’expérience vécue elle-méme, donc défaite en toute prétention a
I’absoluité : ni absoluité gnoséologique, ni absoluité ontologique (et bien sir
sans 1’absolu absolument absolu qui emporte ces deux absoluités I’une dans
I’autre). Et, selon Thévenaz, trés inspiré sur ce point précis par Sartre, la raison
en condition assume et reprend en charge sa condition: elle se fait liberté
d’engagement dans la situation. Raison pour laquelle, sans absolu, la raison

* «On peut dire que la méthode de recherche coincide ici exactement avec la

recherche de la méthodey, p. 70.



238 FRANCOIS-DAVID SEBBAH

sera cependant illimitée en son pouvoir de reprise de ou d’engagement dans sa
condition?.

Je voudrais m’arréter sur ce qui semble le plus original et le plus audacieux
dans les descriptions données par Pierre Thévenaz®. Quelle est la réduction
radicale, celle qui entame, suspend, le toujours déja du sens qu’en son absoluité
la conscience (ou raison, ici) prétend toujours déja assurer ? Comment sortir
du cercle de I’absolu — I’absolu que la conscience est a elle-méme —, cercle
absolument clos et cependant sans dehors ? Du penser, rien ne pourra surgir qui
déstabilisera le penser lui-méme (en tant que le produit reste homogene a ce qui
le produit): ni idées, ni arguments ne sauraient convenir ici.

Mais si la pensée est d’abord une expérience, comme veut nous 1’enseigner
Thévenaz, alors, bien que cette expérience se pense inentamable en tant
qu’absolu, en tant qu’expérience, ne peut-elle pas faire [’expérience de son
opacité intrinséque et de ceci qu’elle est exposée («a découverty) ? Tres
précisément, pour Pierre Thévenaz, c’est I’expérience de la foi qui vaut, non
pas comme argument (cela serait vain, inefficace, d’emblée non recevable pour
la raison), mais comme expérience de la mise en suspens de la raison, de la
conscience comme instance de maitrise.

En effet, comme modalité d’expérience vécue, I’absoluité caractérisant
la maniére dont la raison se congoit elle-méme en son excellence, se dit — et
s’explicite déja en cette expression — comme «autisme». L’autisme comme
non-rapport a 1’autre, non rapport empéché, mais absence de surface d’expo-
sition a I’altérité, absence de dehors pour un dedans qui, dés lors, n’en est pas
un. Si I’absolu ne peut penser son dehors sans le réduire déja, et s’il absorbe
donc ce qu’il pense — méme et surtout ce qu’il pense comme altérité, se la
donnant ainsi —, alors seule une expérience peut I’affecter, 1’expérience impos-
sible de son point de vue: qu’il ait un dehors qui I’affecte’. Expérience de

5 De ce point vue, dans I’irréductibilité de la dualité de ces deux expériences
humaines s’atteste I’unicité de ’expérience humaine : la raison, relancée en son travail
par la «morsure du réel», par la réduction véritablement radicale, est co-extensive a
I’expérience de la foi, non pas limitée par cette derniére, mais relancée de manicre
illimitée en son travail propre.

6 Je n’insiste pas ici sur les analyses par lesquelles Thévenaz montre que la
réduction vraiment radicale ne le sera que si elle «arrive» a la raison ou plutét a la
conscience (que si cette derniére n’en est pas ’origine et le pouvoir), ce qui, du méme
mouvement, implique de sortir du jeu entre intentionnalité implicite et intentionnalité
explicite, jeu maitrisé par la conscience dans son aptitude a se rapporter a elle-méme
dans des actes seconds qui lui assurent la transparence a soi dans le dédoublement.
C’est non pas une conscience implicite que la réduction radicale met au jour, mais une
conscience embryonnaire, dit Pierre Thévenaz: conscience en-dega de la maitrise, et
«précédéen, provenant d’une altérité qui la précede et ’exceéde. «La réduction de la
raison, déclenchée par ’accusation de folie, dévoile la conscience embryonnaire de
condition non dédoublée», p. 83.

7 Au fond, quelque chose peut-étre comme une figure de I’expérience ou de
I’épreuve pure; épreuve de 1’épreuve «comme tellen.



L’ ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 239

I’inconcevable (génitif objectif); inconcevable expérience, pourtant vécue:
la folie méme. Si se donner a soi-méme comme 1’absolu est constitutif de la
raison, alors 1’expérience de la défection de cette absoluité, plus exactement la
révélation de son caractere illusoire, ne peut se donner que comme expérience
de la folie (dans son opposition a la raison): expérience de la foi comme
folie venant déstabiliser I’expérience de la raison, de la conscience maitresse
d’elle-méme ; venant précisément lui révéler, selon les mots de Paul, qu’elle
est elle-méme — elle d’abord — folie, folie de et comme absolu (de se croire
absolue)®.

Insistons. Dans ’ordre du concept et de 1’argumentation, la révélation de
I’appel et de I’altérité est toujours déja, par définition, impossible : le philosophe
pensant Dieu le manque ; inversement, Dieu n’appelle pas 1’ordre du concept.
C’est au sein de I’expérience humaine, et en une dualité de cette expérience (foi,
raison), que se joue 1’époche radicale: ce n’est que comme expérience de la foi
que I’appel qui dit I’ouverture par 1’altérité est éprouvée par I’autre expérience,
I’expérience vécue par le philosophe — ce qui s’éprouve et ne se prouve. Mais
cette folie n’aliéne pas, elle libére. Ou encore : cette aliénation n’est pas devenir
autre, mais affection par 1’autre, par ou le philosophe est pour ainsi dire libéré
de lui-méme (d’une certaine idée de lui-méme), libére de 1’illusion de I’absolu,
libéré de I’enfermement le plus radical: ’enfermement dans (I’idée de)
I’absence de limites. L’affection par ’altérité, I’antécédence de 1’appel, libere.
C’est pourquoi, depuis cette affection par 1’altérité, la raison ne renonce pas
a elle-méme, ne s’éteint pas en son humiliation, mais commence au contraire
enfin son travail, son travail de rigueur argumentative, sans cesse relancé par
cette exposition féconde a son autre. Il faut pour cela que la réduction radicale
I’ait vraiment été, radicale, que la méthode révélée comme seulement «rétros-
pective» sur fond de non-maitrise radicale ait ceuvré — 1’époche radicale, la
suspension radicale de la maitrise de 1’absolu par lui-méme, c’est la foi —, la foi
n’étant rien d’autre que cette expérience de «livraison», d’exposition radicale.
Si d’abord la foi est folie pour la raison, tres vite elle révele a la raison sa folie
a elle-méme; la foi révele a la raison que cette derniére est folie de se croire
Raison (comme maitrise absolue): il faut donc que la raison fasse 1’expérience
de la foi pour étre pour ainsi dire non plus absolue mais exposée et interpellée
— et la radicalité de cette exposition, soulignons-le, lui interdit d’appréhender
sa finitude, enfin assumée, dans les termes de la conceptualité de la limite. Pour
Pierre Thévenaz, en effet, la limite, pour autant qu’elle est tracée, reléve encore
et méme plus que jamais d’un pouvoir et d’un geste de maitrise. La raison,
kantienne, tragant activement ses fronticres et limites, domestique sa finitude ;
la radicalité thévenazienne suspecte le geste critique kantien, en son habitus
architectonique ou méme cartographique, de sauver 1’absolu, la maitrise ou la

§ «Dieu n’a-t-il pas manifesté la “folie” de la sagesse de ce monde ? (cf. I. Co3,19)»,
p- 33.



240 FRANCOIS-DAVID SEBBAH

souveraineté, en un sens mieux que jamais, méme si c’est comme in extremis :
reconnaitre sa limite, déja la maitriser, et regagner le pouvoir dans I’aveu méme
de la perte de la toute puissance.

2. Le geste de Thévenaz par rapport au tournant théologique
de la phénoménologie francaise

Levinas a écrit que le «plus pur hommage» que 1’on puisse rendre a une
philosophie «consiste a la méler aux préoccupations de I’heure». On pourrait
tenter un geste de ce type avec la pensée thévenazienne. Je me propose de le
faire briévement & partir d’une question trés délimitée, celle dont le petit livre
de Dominique Janicaud intitulé Le tournant theéologique de la phénoménologie
frangaise® fut le symptome.

On peut résumer de manicre trés schématique le diagnostic opéré par
Janicaud de la maniére suivante: une certaine phénoménologie frangaise
(Levinas, Henry, Marion en particulier) transgresserait la contrainte de la
méthode phénoménologique selon laquelle il s’agit de s’en tenir strictement au
donné (en tant que le donné est ce que la conscience a le pouvoir de se donner:
objet de la perception, idéalité, ...). S’émancipant d’une telle contrainte, cette
phénoménologie se ferait spéculative et constructive, et serait absolument
illégitime & prétendre décrire le comment de 1’apparaitre authentique d’un
phénoméne (authentique). «Dieu», en particulier, ne saurait avoir le statut
de phénoméne, que la conscience se donnerait et dont elle pourrait contréler
les modalités d’apparaitre. Les phénoménologies de Michel Henry'® et de
Jean-Luc Marion'! tombent tout particuliérement sous le coup des objections
de Janicaud. En effet, le premier ne pense un Soi absolument passif, jeté en
la Vie par la Vie elle-méme, que pour autant cependant qu’il prétend montrer
que 1’absoluité qui ne peut, selon lui, que caractériser la Vie se révéle au Soi
qu’elle jette en lui-méme et ce, en un mouvement absolument sans écart. Je
ne reprends pas ici le geste henrien en son détail, mais je rappellerai qu’il
veut dégager la révélation de la Vie a elle-méme: la Vie, en son absoluité, ne
peut quitter I’immanence a elle-méme jusque dans le mouvement par lequel
elle se révele, qui sera donc toujours mouvement d’auto-révélation; un tel
mouvement immanent a la Vie, par ou la Vie se rapporte a elle-méme, est tout
a la fois supposé et occulté par toutes les structures re-présentatives, et plus
largement ek-statiques en lesquelles nous croyons la saisir et ou elle ne peut
que se perdre. De¢s lors, I’une des questions les plus délicates pour la phénomé-

9 Combas, L'Eclat, 1991.
10 Cf., par exemple, C’est Moi la Vérité. Pour une philosophie du christianisme,
Paris, Seuil, 1996.

' Cf., par exemple, Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation, Paris,
PUF, 1997.



L’ ACCUSATION DE FOLIE: UNE REDUCTION RADICALE 241

nologie henrienne est celle de 1’opérateur d’entrée en elle: selon une logique
de tout ou rien, elle prétend montrer que I’intentionnalité ne peut se fonder
elle-méme et suppose toujours déja 1’absoluité de la révélation de la Vie a
elle-méme. Plus que jamais, le probléeme de I’entrée dans I’absolu se pose:
Janicaud, pour Henry, est toujours déja ignorant de la révélation qui ne peut
que le porter, lui comme tous les vivants, qui ne peut que faire 1’étoffe de tout
logos (méme de celui qui s’oppose a elle) ; et Henry, pour Janicaud, en quittant
le pouvoir de la conscience de contrdler ’apparaitre de ce qui apparait, divague
et prétend donner comme donné, de maniére apodictique, une présence au-dela
de la présence donnée. Un dialogue de sourd, originaire.

Jean-Luc Marion, pour sa part, prenant appui sur la description d’une
subjectivité toujours déja débordée, présente 1’idée d’une phénoménologie
selon laquelle je ne me donne plus le phénoméne: c’est le phénomene qui
se donne a I’instance qui, dés lors, se définit comme I’«adonné» (la donation
reléve de 'initiative et du pouvoir du phénomene). Et ce, de telle maniere
qu’en droit, rien ne saurait limiter comme par avance le territoire du donné: ni
limite a 1’objet, ni limite a I’étre. Ce qui lui permet de décrire la donation du
«phénomeéne saturéy, c’est-a-dire du phénomene excédant toutes les catégories
ordonnant la construction de la phénoménalité. Le «phénomene saturéy,
excédant la phénoménalité de droit commun (celle de I’objet, qu’il soit pergu,
idéal, imaginé, etc.), se donne, selon cette description, autrement, mais tout
aussi authentiquement (et méme plus) que le phénoméne de droit commun.
La aussi le dialogue avec I’objection de Dominique Janicaud est dialogue de
sourds, originairement : la décision séminale de I’un étant qu’il n’y a de phéno-
ménalité que de droit commun, celle de 1’autre que rien ne trace de maniére a
priori cette limite.

Ce débat trées sommairement rappelé, quelle lumiére le geste de Pierre
Thévenaz y jette-t-il ?

Aussi bien Henry que Marion 1) pensent la possibilité, et méme la
nécessité, au fond, d’un rapport a 1’absolu (la Vie ou le phénomeéne saturg),
et 2) le pensent sur le mode de la connaissance (flit-elle absolument non
représentative et non intentionnelle, non objective tout aussi bien), qui plus
est comme donation absolument sans reste, immédiate. Or le geste de Pierre
Thévenaz consiste précisément, me semble-t-il, & désabsolutiser absolument la
puissance de donation '? et a ne surtout pas faire de Dieu 1’objet d’une connais-
sance directe (quel que soit le mode de connaissance en question). S’en tenant
strictement a la finitude et a 1’expérience humaine en son immanence (sans
prétendre atteindre un «sur-objet» a travers elle), la phénoménologie de Pierre

12 Par ou I’on voit au passage qu’a proportion qu’elles dépossédent le «sujet» de
son pouvoir et de son caractére d’auto-fondation, les phénoménologies henrienne et
marionienne, paradoxalement mais en toute conséquence, accroissent absolument leurs
propres pouvoirs: elles sont présentation absolue de l’absolu.



242 FRANCOIS-DAVID SEBBAH

Thévenaz aurait par avance court-circuité 1’objection de Janicaud. Non qu’elle
ait renonce€ a I’expérience de I’interpellation radicale par I’inconstituable, mais
précisément parce qu’elle laisse parler cette expérience strictement comme
expérience finie, sans prétendre se donner 1’absolu a travers elle (ni dans la
pensée, ni dans la foi comme mode de connaitre extra-ordinaire). Et c’est
précisément 1’accueil de cette expérience comme telle qui fera époché pour
la conscience et la rationalité, folie qui, enfin, déplace I’instance de donation
qu’est la conscience comme maitrise, la révele comme folie a elle-méme. Je
ne développe pas ici, mais on sent combien un tel geste est en affinité, de ce
point de vue précis, avec le geste 1évinassien, lorsque ce dernier, inversant pour
ainsi dire les Lumiéres, révele la raison comme griserie et demande que 1’on se
dégrise de la raison elle-méme: chez lui, I’altérité comme «grain de folie» au
plus intime de la subjectivité (Levinas, précisément, résiste, nous semble-t-il,
a ’objection de Janicaud).

I1 est vrai cependant qu’a la différence de Thévenaz, Levinas se méfie au
plus au point de la foi: il ne s’agit pas tant, pour lui, de croire en Dieu que
d’obéir (ou non) au commandement. Pour Levinas, la foi et Dieu renvoient
encore, d’une part, a un mode de connaissance (fiit-il de I’ordre du sentiment
et de I’intériorité) et, d’autre part, & une Présence (fiit-elle «sur-présencey).
De Levinas viendrait sans doute vers la pensée de Thévenaz I’objection selon
laquelle désabsolutiser ne suffit pas; il faut s’exposer a 1’au-dela de I’étre (a
I’Infini), ce qui ne se peut qu’en un autrement-que-savoir qui sera aussi un
autrement-que-croire.

A coté de cette objection — ou de cette question, du moins —, on peut laisser
retentir une autre question, toujours a propos du croire: si I’on accorde a
Pierre Thévenaz que la foi est la réduction radicale (en laissant donc de coté
I’objection lévinassienne), reste & questionner ceci que, chez Thévenaz, 1’expé-
rience de la foi se particularise comme expérience de la foi chrétienne. C’est ce
dernier point que je voudrais, pour terminer, examiner.

Si la foi est la réduction radicale, seul le croyant est véritablement philo-
sophe. Ce n’est que depuis 1’expérience de la foi que la raison illimitée travaille,
trouvant en cette expérience son moteur. Est-ce a dire que tout philosophe —
quoi qu’il en dise — fait I’expérience de la foi (éventuellement en sa mécon-
naissance, voire en son occultation radicale) ? Mais que veut dire «foi» dés lors
que cette derniere est intégralement envisagée comme expérience humaine ?
La foi cesse-t-elle d’étre identifiée, et méme constituée, depuis ses articles
de foi, les contenus qui la particularisent ? Serait-il envisageable, depuis le
geste thévenazien, d’opérer la description d’une foi détachée de tout contenu
de croyance, de tout dogme particularisant ? Cela serait-il méme commandé
en un sens — si la foi ne s’envisage que depuis I’expérience et que comme
expérience humaine ? A bien des égards d’ailleurs (si on laisse 1’empreinte
sartrienne de coté: «condition», «engagement», «liberté»), les descriptions de
la foi mises en ceuvre sont en consonance avec les descriptions données par



L’ ACCUSATION DE FOLIE : UNE REDUCTION RADICALE 243

Derrida dans «Foi et Savoir» ' : dire oui archi-originaire ; «fiance» ne s’assurant
en rien, en aucune garantie (objective, intuitive, argumentative) ; «folie» d’une
livraison a un appel que rien ne garantit (son origine reste intrinseéquement
inidentifiable); performativité originaire qui embraye 1’ordre du savoir tout
en lui restant irréductiblement hétérogéne et ne se situe nulle part ailleurs
qu’en I’expérience-limite vécue en laquelle elle consiste tout entiére. A bien
des égards, la ressaisie thévenazienne de la foi, non comme mode de connais-
sance mais comme mode de 1’expérience humaine, relevant d’une suspension
radicale et embrayant le travail méme de la raison, semble anticiper a sa
maniére ces descriptions derridiennes. Cela dit, il importe au plus haut point
a Derrida de dégager pour ainsi dire la forme pure de cette «expérience», non
seulement par souci d’universalisation, mais parce qu’il appartient a cette
«expérience», en son caractére archi-orginaire — parce qu’elle place I’absence
d’origine identifiable a 1’origine —, d’étre sans contenu particulier: on pourrait
dire que Derrida place a 1’«origine» une «foi sans foi», de méme qu’il pense
explicitement une «messianicité sans messianisme». Répétons-le, une telle
description n’est pas seulement, ni méme d’abord, commandée par un souci
d’universalisation — auquel cas elle pourrait inversement préter le flanc au
soupgon d’appauvrissement de la richesse de I’expérience (comme face
sombre et risque accompagnant 1’exigence d’universalisation): si la «fiance
archi-originaire» est sans contenu, c’est précisément parce que pour des raisons
d’essence elle n’identifie aucune présence.

Il me semble que la posture de Pierre Thévenaz est la suivante : I’expérience
de la foi comme moteur et relance de 1’expérience du travail de la raison reste
incognito en ses contenus, dans ce travail de la raison méme, puisque ce dernier
demeure immanent & lui-méme, a I’expérience qu’il est. Il n’en reste pas moins
qu’il semble aller de soi que, pour Pierre Thévenaz, il est possible d’identifier
la contestation la plus radicale, celle par qui la raison philosophante entre en
possession d’elle-méme: le christianisme. S’agit-il d’une remarque factuelle:
de maniére contingente, dans I’histoire de 1’occident, dans «notre» histoire,
c’est le christianisme qui aura de fait contesté le plus et le plus intensément la
raison philosophante ? Ou bien Pierre Thévenaz identifie-t-il son christianisme
comme la foi par excellence, la foi la plus accomplie en tant que telle, la «vraie
foi» ou se joue I’expérience la plus intense, celle qui est la plus @ méme de
lancer et relancer un philosophe ?

13 In J. DErRrIDA et G. VATTIMO (€dS). La religion, Paris, Seuil, 1996, p. 9-86.



	L'accusation de folie : une réduction radicale : à propos du geste de Pierre Thévenaz en phénoménologie

