Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 3-4: Pierre Thévenaz (1913-1955) : "Penser sans absolu" : aprés le
centenaire de sa naissance

Artikel: "Penser sans absolu" : introduction
Autor: Gisel, Pierre / Thévenaz, Jean-Pierre
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 227-233

«PENSER SANS ABSOLU»

Introduction

PierRE GISEL ET JEAN-PIERRE THEVENAZ

Ce numéro de la Revue de théologie et de philosophie consacré a la
pensée de Pierre Thévenaz (1913-1955) et publi€ peu apres le centenaire de sa
naissance est fait de deux parties. La premiére donne les textes d’une «Journée
Pierre Thévenaz» tenue a Paris au Fonds Ricceur le 1 décembre 2014 (belle
opportunité vu I’amitié et la connivence qui liaient les deux philosophes), la
seconde donne acces a dix textes de Pierre Thévenaz s’échelonnant de 1943
a son déces, inédits ou parus dans des revues ou des journaux peu connus et
jamais repris depuis. Ils ont été sélectionnés par Jean-Pierre Thévenaz'.

1. Relire Thévenaz plus d’un demi-siécle plus tard

La «Journée» au Fonds Ricceur avait €té organisée conjointement par la
Faculté parisienne de 1’«Institut protestant de théologie», plus précisément
Olivier Abel, et par I’«Institut romand de systématique et d’éthique» de la
Faculté de théologie protestante de Genéve, plus spécifiquement Pierre Gisel,
avec une collaboration de Denis Miiller. A I’enseigne du motif thévenazien qui
va souvent revenir dans les textes qui suivent et qui donne son titre au présent
fascicule de la Revue, «Penser sans absolu», elle s’était fixé un triple objectif.

Revenir, d’abord, sur Pierre Thévenaz et sur ce qui a circonscrit son
époque, marquée de théologie iconoclaste, de phénoménologie validant le
donné séculier du monde, et d’une poursuite de pensée réflexive s’infléchissant
en existentialisme. Dans cette disposition problématique, Thévenaz, vou€ a la
recherche d’un «point de départ radical» et a une validation de 1’«expérience»,
avait conduit une «désabsolutisation de la raison» engageant un penser «a
découverty, au cceur du réel et selon une finitude humaine rendue a elle-méme
au gré d’une épreuve d’altérité et d’une mise en question venant de 1’extérieur.

Mesurer ensuite, et évaluer, un «usage» de la phénoménologie, entre insis-
tance sur la contingence (les registres du corps ainsi qu’une «condition» limitée
et déterminée de I’humain et de la raison) et ouverture a ce qui la traverse, lui
échappe mais la travaille aussi, et peut se dire comme altérité.

' Nous remercions Pierre Biihler d’avoir accompagné ce choix, puis organisé et
supervisé a I’Université de Zurich le scannage des textes déja publiés. Les inédits ont été
copiés et révisés par Jean-Pierre Thévenaz sur les originaux déposés a la Bibliotheque
cantonale et universitaire de Lausanne.



228 PIERRE GISEL ET JEAN-PIERRE THEVENAZ

Cerner enfin ce que la philosophie fait 13, ou ne fait pas, du théologique.
Réciproquement, examiner ce qu’une tradition ou une pensée religieuse integre,
ou non, d’une exigence philosophique. Et reprendre cette double thématique
dans les conditions du contemporain, non sans décalage donc, pouvant inclure,
et en quoi, une critique de la forme de radicalité a I’ceuvre chez Thévenaz.

Les textes de la «Journée Thévenaz» sont dés lors délibérément probléma-
tiques, relisant Pierre Thévenaz aprés coup, validant souvent sa position, mais
portant aussi un regard critique sur un moment emblématique inscrit au coeur
du XX siécle et qui a beaucoup marqué, en théologie protestante encore plus
qu’en philosophie, un moment dont Pierre Thévenaz a été, a sa maniere bien
slir et non sans force propre, un représentant, et méme plus: un acteur engageé.

Le dossier s’ouvre ici avec 1’intervention du philosophe Frangois-David
Sebbah, qui a travaillé sur les phénoménologues et en hérite a sa maniére?, et
qui n’est pas du sérail. Il introduit d’emblée dans une thématique qui va étre ’un
des fils rouges de la journée parisienne : le rapport entre la raison et Dieu, ou entre
la philosophie et le croire, ce qui passe par une reprise problématisante de ce qui
est a entendre sous chacun de ces termes, une reprise qui les décale de leur usage
aujourd’hui spontané. Frangois-David Sebbah met alors en évidence I’originalité
de Pierre Thévenaz, avant d’en reprendre la problématique en lien avec le fameux
débat d’un «tournant théologique de la phénoménologie frangaise».

Le texte de Jean-Pierre Thévenaz est celui du théologien qu’il est®, mais
vaut aussi au titre de témoignage direct, situant historiquement Pierre Thévenaz
dans les débats de son époque. Il reprend en méme temps les lignes de fond de
sa pensée — la phénoménologie comme attention aux «manieres d’étre dans le
monde», un sujet ou un moi consistant, une fréquentation du personnalisme,
le penser d’une «raison» radicalement humaine et «sans absolu», qui «mord»
sur le réel et en est «mordue» — et en indique certaines parentés et consonances
chez Paul Riceeur. '

C’est aux prolongements chez Ricceur du penser «sans absolu» de Pierre
Thévenaz que s’attache centralement Tomoaki Yamada*, en I’occurrence dans
les textes tardifs de Ricceur — ou se retrouve ce motif directeur thévenazien — et
alors en une méditation face a la mort.

2 F.-D. SeBBAH est notamment auteur de L ’épreuve de la limite. Derrida, Henry,
Levinas et la phénoménologie, Paris, P.U.F., 2001 ; Emmanuel Levinas. L utopie du chez
soi, Paris, La Découverte, 2009 ; et, avec J.-M. SaLanskis, Usages contemporains de la
phénoménologie, Paris, Sens et Tonka, 2008.

3 ]J.-P. Thévenaz est le premier traducteur du théologien allemand Jiirgen Moltmann
en frangais et a été assistant de théologie systématique entre 1969 et 1973 a I’Université
de Lausanne, ot il a soutenu sa thése en éthique en 1999.

4 T. Yamada a obtenu un master en philosophie a 1’Université Jochi a Tokyo, ainsi
qu’a I’Institut catholique de Paris, et un master en théologie a I’Institut protestant de
théologie de Paris. Depuis 2010, il prépare une thése, Conviction philosophique et foi
religieuse chez Paul Ricaeur. Une lecture de «Vivant jusqu’a la mort» et sa réception au
Japon, sous la direction d’Olivier Abel pour ’EHESS.



«PENSER SANS ABSOLU» 229

L’intervention de Denis Miiller donne a voir une part du contexte de
réception de Pierre Thévenaz en Suisse romande, sur I’arriére-plan du refus
barthien de la «théologie naturelle», mais ou Thévenaz suit Husserl en le
poussant a une «extrémité» qui est de fait un renversement. Denis Miiller
reprend ensuite a son compte la réflexion autour du couple autonomie et trans-
cendance, ce qui, chez lui, conduit alors a positionner philosophie et théologie.
I1'y valide a sa manicre le geste de radicalité de Thévenaz, tout en évoquant au
final le nécessaire passage par les «réalités de la vie, du monde, de I’histoire» et
la «médiation des figures culturelles et réflexives et des formes de vie socialey.

Les deux derniers textes, d’Isabelle Ullern et de Pierre Gisel, sont plus
décalés et problématisent du coup plus critiquement la conjoncture de pensée
dont a participé Pierre Thévenaz, voire la maniére dont il en a répondu. C’est
le cas, et de maniére nette et assumée, d’Isabelle Ullern®, portant une inter-
rogation vive sur la radicalité en jeu (quelle est-elle ? et quel en est le prix ?)
et les avatars du «sans absolu»: I’absolu récusé comme position derniére,
fondatrice et englobante, a laquelle serait voué le penser tout en cachant mal
une justification et une auto-position de ce penser méme, ne revient-il pas,
différé et inquiétant, comme frauma, au cceur du sujet ? Quant a Pierre Gisel,
il relit Thévenaz et reprend, en lien avec le contemporain et instruit de divers
effets qu’a pu entrainer le moment dont il participait, la méme question de la
radicalité, non pour la récuser, mais pour en préciser le statut et, du coup, en
conjurer les risques. Il ouvre alors sur une série de correctifs, non sans conso-
nance avec le déplacement du terrain de la réflexion auquel invite Isabelle
Ullern, tout en pouvant par ailleurs donner écho, a sa maniére, a ce qu’indiquait
Denis Miiller quant & un passage nécessaire par I’épaisseur des vies inscrites
dans le monde et les médiations socioculturelles dont il est fait.

2. Le philosophe Pierre Thévenaz: «Penser sans absolu»

Thévenaz était né la méme année que son ami Paul Ricceur, dont le cente-
naire fut largement célébré en 2013 °. Mais Ricceur a pu poursuivre beaucoup

5 1. Ullern est Doyenne de la «Faculté libre d’Etudes Politiques et économie
solidaire» (Bourg-la-Reine) et associée de I’«Atelier international de recherche sur
les usages publics du passé», a I'EHESS Paris (elle fut affiliée au «Centre d’Etudes
des Religions du Livre» a ’EPHE et membre du Conseil du «Fonds Ricceur»). Elle a
co-édité, avec O. ABEL et alii, La juste mémoire. Lectures autour de Paul Ricoeur, Genéve,
Labor et Fides, 2006; avec S. MIMouNI, Pierre Geoltrain ou comment «faire 1’'histoire»
des religions ? Le chantier des «origines», les méthodes du doute et la conversation
contemporaine entre les disciplines, Tournai, Brepols, 2006 ; et, avec P. GISEL, Le déni
de l’excés. Homogénéisation sociale et oubli des personnes, Paris, Hermann, 2011, ainsi
que Penser en commun ? Un «rapport sans rapporty. Jean-Luc Nancy et Sarah Kofinan
lecteurs de Blanchot, Paris, Beauchesne, 2015.

¢ La RThPh s’y était associée par son numéro 146/1 de 2014, «La philosophie de la
religion entre Kant et Ricceur» (E. DisPERSYN éd.).



230 PIERRE GISEL ET JEAN-PIERRE THEVENAZ

plus longtemps ses travaux (il meurt en 2005), Thévenaz ayant au contraire
quitté la scéne philosophique, et ce monde, a I’adge de 42 ans, en 1955. Dans ses
écrits, Riceeur a présenté et cité Thévenaz pour son programme d’une «philo-
sophie sans absolu», dont il s’est dit proche’.

Lorsque la mort interrompit brutalement ses recherches philosophiques,
Pierre Thévenaz se trouvait depuis quatre ans a la téte de 1’équipe de rédaction
de la présente Revue®. Il avait derriére lui quinze ans d’enseignement de la
philosophie, de questionnements sur ses vérités fermes ou «derniéres», et
d’approches de son objet. Quinze années durant lesquelles Thévenaz avait
d’abord partagé les privations imposées aux philosophes, frangais comme
allemands, par le nazisme et la guerre, puis travaillé au redéploiement des
échanges culturels en Europe et contribué avec d’autres, comme auditeur de la
Parole évangélique, & développer en Suisse romande la qualité intellectuelle de
la réflexion chrétienne. Sa philosophie, au moment de s’affirmer «sans absolu»,
s’était inscrite dans les dialogues contemporains menés au sein de diverses
Sociétés européennes de philosophie®, mais aussi dans la décision d’accom-
pagner en philosophe le travail des Sociétés de théologie ou des «Amis de la
Pensée Protestante» en Suisse romande *°.

L’ouvrage personnel qu’il préparait a ce sujet entre 1945 et 1955, avec
moult questionnements'!, a encore été révisé par lui en 1955, alors qu’il
apprenait son cancer en février et se faisait opérer en mars, avant de mourir en
aolit en ayant donné un dernier mois d’enseignement en juin. Ce livre fut édité
par des collégues et sa veuve avec 1’aide d’anciens étudiants et parut en 1960,
non sous le titre de Philosophie protestante, comme initialement annonc€, mais
sous celui de La condition de la raison philosophique'?.

7 Cf. «Préface. Pierre Thévenaz, un philosophe protestant», in: P. THEVENAZ,
L’homme et sa raison, 2 vol., Neuchitel, Baconniére, 1956, I p. 9-26 (repris dans
Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 245-259).

8 Voir son éditorial de la «Nouvelle série», en mai 1951. Ce sont ses collegues et
amis du comité de rédaction, notamment Gabriel Widmer et Pierre Bonnard, qui se sont
chargés d’éditer ses ouvrages posthumes.

 Dés la guerre finie, il organisa a Neuchitel en septembre 1949 le IV¢ Congres des
sociétés de philosophie de langue frangaise et en publia les actes (sous le titre La Liberté)
comme 29¢ volume de sa propre collection «Etre et Penser», Neuchatel, Baconniére,
1949.

10 Parmi les papiers de Thévenaz déposés a la Bibliothéque, on trouve I’invitation
des «Amis de la Pensée Protestante» de fin 1943, sous la signature du pasteur William
Cuendet, & venir parler a leurs soirées de Lausanne, Genéve et Neuchétel en janvier et
février 1944. Cette conférence, qui eut un certain écho médiatique (coupures de presse
au méme dossier), s’intitulait: «Le protestant en face de la pensée philosophique», et sa
conclusion parut dans La Vie protestante du 4.2.1944 sous le titre «Foi et raison» (biblio.
n° 58). Un large extrait en est donné ci-dessous p. 282-283 par I. ULLERN.

' Le dossier correspondant a la Bibliothéque contient les notes d’entretiens répétés
durant ces années avec son ami Jean-Louis Leuba et d’autres; et on y trouve aussi
plusieurs tables successives des chapitres prévus.

12 Neuchétel, Baconniére, 1960.



«PENSER SANS ABSOLU» 231

Entre 1955 et 1975, quelques inédits ont d€ja paru dans la présente
Revue®®, D’autres exposés, cours, interventions sont restés inédits, alors que
certains, publiés dans cette Revue ou ailleurs, avaient été réunis en 1956 dans
L’homme et sa raison, un recueil d’articles en deux volumes !4, dont le second
contenait une premiére bibliographie '°. Les recherches récentes de Jean-Pierre
Thévenaz parmi les documents déposés a la Bibliothéque cantonale et univer-
sitaire de Lausanne lui permettent aujourd’hui d’en proposer une nouvelle,
plus précise et plus compléte, que nous publions a la fin du présent numéro.

Les premiers exposés de Pierre Thévenaz ont été écrits alors qu’il parti-
cipait comme doctorant, avant 1938, a la constitution d’un Groupe Esprit
dans le canton de Neuchatel et en Suisse romande, 1ié aux lecteurs de la revue
personnaliste frangaise d’Emmanuel Mounier. Les textes de ces essais étaient
publiés dans le journal genevois L’Essor'®,

La bibliographie de Thévenaz refléte ensuite les débats politiques, philoso-
phiques et religieux des années de guerre, ou il était associé a 1’établissement
d’une «Société suisse de philosophie» rapprochant Romands et Alémaniques
et tentait de suivre a distance les travaux de philosophes frangais, le dévelop-
pement de I’existentialisme ainsi que la découverte et la diffusion de la phéno-
ménologie. Il fut dés 1941 enseignant au gymnase de Neuchétel et dés 1942
privat-docent a son Université, puis successivement appelé en 1946 a enseigner
la philosophie a I’Ecole polytechnique fédérale de Zurich!” et, dés 1948, a
I’Université de Lausanne.

Ses étudiants ont retenu de son enseignement la conjonction d’une interro-
gation critique de fond avec la présentation des questionnements propres aux
grands écrits de I’histoire de la philosophie. Autant ils ont appris de lui I’histoire
de la philosophie, autant ils ont été introduits a la nécessité de s’étonner et
de s’interroger, de «philosopher», de «penser», et ils ont eu 1’occasion d’en
témoigner, a c6té de collegues et de chercheurs intéresses, dans les deux préce-
dents numéros in memoriam consacrés par la RThPh a son ancien rédacteur 8.

3 En 1956, dans le numéro spécial in memoriam, trois articles: n° 47, 156 et 158 de
la bibliographie de 1956 (cf. nouvelle bibliographie infra) et, en 1975, ’ultime exposé
de 1955, «L’homme normal», dans le numéro du «Vingtiéme anniversaire de la mort de
Pierre Thévenaz», RThPh 1975/111, p. 205-211.

4 Les quatre derniers textes étaient déja des exposés inédits préparés pour 1’édition
posthume (voir avertissement des éditeurs, p. 7-9).

13 L’homme et sa raison II, op. cit., p. 179-190. On notera que cette bibliographie
n’est pas chronologique et n’indique que les travaux publiés connus grace a un cahier
tenu par 1’auteur. Pour le vingtiéme anniversaire du déces de 1’auteur, la RThPh a aussi
inclus a son numéro ad hoc, 1975/111, une notice apportant des compléments bibliogra-
phiques, p. 212-215.

16 Cf. A. Scumitt, L’Essor: 1905-1980: un journal de précurseurs, La Chaux-de-
Fonds, L’Essor, 1980, 36 p., qui dit, p. 21, que les groupes Esprit y eurent une place
réguliére au moins de 1937 a 1942.

17 Cf. infra «Du relativisme a la métaphysique», sa legon inaugurale de 1947.

18 Celui de 1956, avec le témoignage de P.-H. GoONTHIER et les contributions de
R.ScHAERER et A. de WAELHENS; celui de 1975 avec les témoignages de J. VILLARD et



232 PIERRE GISEL ET JEAN-PIERRE THEVENAZ

C’est au moment ou il devenait privat-docent en 1942 que Thévenaz
a lancé le projet d’une nouvelle collection neuchételoise de philosophie et
de psychologie qu’il intitula «Etre et Penser» et dont nous reproduisons le
liminaire ci-dessous'®. Dans ce numéro 1 de 1943, L’homme. Métaphysique et
transcendance, il publia sa propre legon inaugurale de 1942 «Métaphysique et
destinée humaine», alors qu’est restée peu connue celle donnée en 1947 a I’Ecole
polytechnique fédérale de Zurich que nous reproduisons en seconde partie .

A I’exception des cours, correspondances et autres notes manuscrites, Jean-
Pierre Thévenaz a photocopié et mis en format informatique la plupart des
exposés inédits ou parus dans des journaux peu accessibles, qui sont des lors
ainsi disponibles sur demande. Le présent numéro?! publie une dizaine de ces
textes, comme indiqué d’entrée, en tentant de refiéter les étapes de ces quinze
années de réflexion philosophique et de la quéte propre de Pierre Thévenaz.

Le premier article, de 1943, montre le questionnement, voire I’inquiétude
qui, chez Thévenaz, anime toute découverte de I’«étre» par le «penser»: les
exemples des «nuits mystiques» de Descartes et de Pascal retenus ici® sont
loin d’étre isolés dans la narration philosophique de Thévenaz. De fait, son
approche philosophique le rendait a la fois héritier et critique du spiritualisme
protestant de Suisse romande, autant comme philosophe penseur critique dans
la ligne de Kant que comme lecteur du théologien Karl Barth, et du coup en
débat avec le courant protestant qui s’en réclamait. La distance prise avec tout
spiritualisme apparait avec plus de netteté dans les «Réflexions philosophiques
sur la condition actuelle de ’hommey, exposé donné a Neuchéatel, Berne et
Lausanne en janvier et février 1950 dans un cadre inconnu, mais probablement
philosophique .

Critique de I’esprit et de la conscience (et alors en débat avec les tendances
positivistes des philosophes des sciences ou de la logique), Thévenaz le
reste dans ses contributions de type didactique, dont nous avons retenu trois
exemples, de formes différentes, datant de 1949 a 1951: une intervention

Y.BrmEL et les contributions de J.-CLAUDE PiGUET, M. CornU, P. CARPENTER et D. JERVOLINO,
ainsi qu’une bibliographie de recensions et d’articles consacrés a ’ceuvre de Thévenaz,
p- 212-215.

19 Infra, p. 327-329.

2 Infra, p. 331-339.

21 Le dépouillement des manuscrits permet en outre maintenant d’apporter ci-dessous
sur une page complémentaire (infra, p. 405 sq.) les références précises qui manquaient a
Iarticle de P. Thévenaz publié dans le numéro de cette Revue consacré a Kierkegaard
(2013/1II-1V, p. 297-305: «La dialectique de l’existence chez Kierkegaard», 1945).
Les références des nombreuses citations de Kierkegaard n’avaient pas encore pu étre
retrouvées au moment de cette publication.

2 C’est le journal Le Curieux, de Neuchatel, qui publia 1’essai sur les «Deux nuits
de novembre», en novembre 1943 (infra, p. 323-325), essai repris aprés 1950 dans une
«Causerie universitaire» de Radio Lausanne a une date inconnue (enregistrement dispo-
nible, mais non daté).

3 Infra, p. 345-357 (Voir la note 2 des éditeurs, p. 353).



«PENSER SANS ABSOLU» 233

lors d’un colloque de Royaumont sur Kant?!, un article de la revue culturelle
vaudoise Rencontre sur I’impression exercée par Socrate®, et un extrait des
notes d’un cours sur la dialectique %.

C’est aussi en questionneur de fond que Thévenaz a fait paraitre en 1952
trois articles sur les principaux penseurs de la phénoménologie, publiés d’abord
dans la présente Revue, puis en forme de livre, posthume, souvent étudi€, et
traduit en anglais, japonais et italien?’.

L’attention du grand public se portait alors davantage sur I’existentialisme,
et Thévenaz en a donné plus d’une présentation. Nous avons retenu a titre
d’exemples la description du théatre existentialiste de Gabriel Marcel et de
Jean-Paul Sartre?® et celle de I’athéisme philosophique de Camus et Sartre .
Dans les deux cas, en 1954 et en 1952, il s’adressait & un large public attentif
et cultivé, non aux philosophes de métier: sur le théatre, public d’un cours de
vacances ou, sur I’athéisme, public d’Eglise.

Le dernier texte reproduit est d’'une forme encore plus particuliére: il
répondait & une invitation exceptionnelle de 1’Eglise de Neuchatel 2 donner
la parole dans toutes ses paroisses a des prédicateurs non pasteurs pour le
«dimanche des laics». Thévenaz fut ainsi invité a précher dans sa paroisse
d’origine, celle de la Collégiale, qu’il avait quittée huit ans plus t6t pour vivre
a Zurich, puis a Lausanne, mais qui lui restait chére. On mesure a la lecture de
ce message comment Thévenaz envisageait la position des Eglises et de leur
parole au cceur de la société : celle précisément du «chrétien dans la cité». En le
comparant aux textes philosophiques qui précédent, on peut noter a quel point
Thévenaz se considérait porteur d’un souci plus général de cultiver une forme
de présence critique des philosophes dans la cité — mais précisément «sans
absolu»: il n’y a rien qui s’impose, rien & imposer ! Juste a penser, au ras de la
condition humaine !

2 Infra, p. 341-344. Le dossier de notes contient des résumés d’autres interventions
données lors du méme colloque.

% Infra, p. 359-363: il n’y a sans doute rien de fortuit dans le choix de proposer a
cette revue appelée Rencontre le récit impressionnant et provocateur d’une «rencontre
philosophique».

% Infra, p. 365-370. On peut le comparer a ce plan d’un cours de 1’été 1950, inédit
également: «Qu’est-ce que la philosophie ? Introduction: La philosophie en tant que
question. I: Comment surgit la question philosophique? L’étonnement. II: Question
philosophique et problémes philosophiques. III: Crise de la raison ou critique de la
raison. IV: Le cercle et la réflexion. Conclusion: Le cercle se referme. La philosophie
en tant que réponse».

2 De Husserl a Merleau-Ponty. Qu’est-ce que la phénoménologie ?, Neuchétel,
Baconniére, 1966 (avec une préface de Jean Brun).

2 Infra,p. 371-381. )

¥ Infra, p. 383-397 (premiére publication dans la revue de réflexion de I’Eglise
réformée de France Revue de I’évangélisation).



	"Penser sans absolu" : introduction

