Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 2

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 199-222

BIBLIOGRAPHIE

PHILIPPE SOULIER, Simplicius et I’infini, préface de Ph. Hoffmann (Anag6gé, 7),
Paris, Les Belles Lettres, 2014, 595 p.

Ce fort volume est la version remaniée de la premiére partie d’une thése de doctorat
soutenue en 2010 a ’Ecole Pratique des Hautes Etudes a Paris, sous la direction de
Philippe Hoffmann. Il est évident que je ne peux prétendre rendre justice ici a ce travail
monumental et savant. Je me bornerai a présenter ci-dessous, sous une forme simplifiée,
’interprétation de Simplicius des chapitres de la Physique d’ Aristote traitant de I’infini.
Simplicius fait partie du groupe des philosophes néoplatoniciens qui ont dii fuir Athénes
aprés la fermeture de I’Ecole néoplatonicienne suite 4 un édit de I’Empereur Justinien de
529. L’A. fonde son étude sur le commentaire de Simplicius — rédigé pendant son exil —
sur les chapitres 4 a 8 du livre III de la Physigue d’ Aristote (67 pages d’un commentaire
qui compte dans son ensemble plus de 1300 pages dans 1I’édition moderne — fin XIX®s.
— de H. Diels); toutefois, selon I’A., la question de I’infini «est une sorte de fil rouge
qui parcourt de bout en bout I’exégése de la Physique» (p. 143). L’ouvrage est divisé en
quatre sections (je donne le nombre de pages): I. La thése philosophique de Simplicius
sur ’dnewpov (infini ou illimité) [48 p.]. II. L’ancrage néoplatonicien de la doctrine
mobilisée par le Commentaire (sur la Physique) [197 p.]. IIL. L’aneipov néoplatonicien
de Plotin 4 Damascius [171 p.]. IV. La méthode d’exégese (de Simplicius) [39 p.]. En
annexe figure un résumé analytique du texte de Simplicius commenté (/n Phys. I1I 4-8).
On constate immédiatement que le titre de ’ouvrage est trop restrictif; en effet, I’A.
traite longuement la question de I’infini chez Plotin, Syrianos et surtout Proclos. Le
corps de I’ouvrage déploie la doctrine métaphysique du néoplatonisme — essentiellement
sous la forme systématique qu’en donne Proclos —, telle qu’elle apparait sous-jacente
(«fugace», p. 108) dans le traitement méme de 1’infini physique analysé par Simplicius
dans son commentaire. A la suite d’ Aristote, Simplicius questionne le statut ontologique
de I’infini dans le monde physique sublunaire. Or I’Gnepov admet des significations
multiples dont I’unité est celle de la «signification focale» du &@’ £vog kai mpog v (litt.
«a partir d’une chose et en référence a une chose»; cf. p. 72). Comme le Stagirite, le
commentateur nie 1’existence d’une grandeur physique infinie en acte «impossible a
parcourir» (ddie&itntoc). Il réfute aussi 1’ existence réelle de |’infinité des nombres (et des
grandeurs) mathématiques, séparés ou abstraits, qu’il apelle “monadiques” (composés
d’unités): en effet, ceux-ci n’ont d’existence (dérivée) que dans la pensée ou plus
précisément 1’imagination (pavtacia) et la représentation (émivowr) du mathématicien;
’infinité de la suite des nombres n’est donc qu’un @mepov «imaginaire» (I’A. utilise
I’expression hégélienne de «mauvais infini»). Donc, I’infini en tant que tel (10 &nepov
«tout court»), en acte, n’a pas d’existence dans le monde physique. Cependant, I’existence
réelle dans ce monde est réservée au «procés a I’infini» (10 én’ &mepov), évanescent
dans les nombres «engagés dans une matiére» ou «corporels» mesurant le temps, le
mouvement et la succession des substances dans le devenir (yéveoig), permanent dans
les grandeurs matérielles continues (p. 67-68). Or, dans le proces a I’infini, il semble
bien que I’infini soit «en puissance» (Sduvdapuet) et non «en acte» (€vepyeiq): dans la
dichotomie des grandeurs matérielles, chaque segment peut toujours étre divisé ; de fait,
il y a 13, selon I’interprétation de Simplicius, a la fois du «en acte» et du «en puissance»,
comme dans le mouvement, car I’infinité du procés a I’infini «a son étre dans le fait

Histoire de
la philosophie



200 BIBLIOGRAPHIE

de devenir» (p. 58-60). L’infinité du procés a I’infini dans les grandeurs matérielles,
distinctes des grandeurs purement géométriques, a d’ailleurs une cause physique, qui
en garantit la réalité extra-mentale : I’«en puissance» de la matiére infinie, comprise par
I’A. comme «le corps non qualifié» matériel (§vodov) (p. 68 sq.). Cette interprétation
réaliste de I’infini, comme «procés a I’infini», a partir du texte d’Aristote, s’inscrit
parfaitement dans le cadre général de la métaphysique néoplatonicienne: 1’infini ou
I’illimité de la matiere, le proces a I’infini de la dichotomie, du mouvement, du temps
et du devenir en général sont alors les derniers reflets de la puissance infinie de I’Un
qui se manifeste a travers tous les niveaux de I’intelligible dans le monde sensible de
la nature (rappelons que les deux principes suprémes, immédiatement subordonnés a
I’Un sont le népag [la limite ou le limitant] et I’dneipia [I’infinité ou I’illimitation]).
La question de I’infini dans le néoplatonisme, en particulier dans sa version proclienne
qualifiée ici d’«orthodoxe» ou de «standard» (ce qui est discutable), est donc centrale :
«elle y constitue un point d’articulation entre ontologie, théologie, mathématiques,
cosmologie et physique» (p. 410). Notons seulement que dans cette métaphysique de
’infini, une doctrine remarquable est celle du caractére relatif de 1’infini de puissance
(amepoduvapia) des étres intelligibles, qui reléve de la qualité, non de la quantité : dans la
hiérarchie des intelligibles, chaque niveau supérieur est doté d’une puissance infinie par
rapport au niveau inférieur, mais, pour lui, sa propre infinité de puissance et la puissance
de I’'inférieur est finie (¢f. p. 432). Pour le détail de cette doctrine, I’A. aurait di utiliser
un passage du De decem dubitationibus circa providentiam (§ 11) de Proclos qui en
donne la théorie avec précision (cf. F. Brunner et alii, «Proclus, De decem dubitationibus
circa providentiam, q. 3, 11-14, traduction et commentaires», Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie 24 (1977), p. 112-127). Je terminerai sur quelques remarques
formelles. Malgré I’abondance des traductions, en général excellentes (mais, p. 260,
n. 364, oV est un gén. de comparaison), la lecture de I’ouvrage exige une connaissance
du grec (termes, expressions et citations non traduits). L’abondance d’excursus, de
digressions est un obstacle a la compréhension des theses analysées, par ailleurs souvent
subtiles. A la fin de chaque chapitre, 1’A. aurait pu, par exemple, reprendre de fagon
synthétique 1’argumentation développée (la conclusion de 1’ouvrage ne comprend que
deux pages !). Par ailleurs, les coquilles sont nombreuses, en particulier dans les termes
grecs (un exemple cocasse est la confusion d’6yv [vision] avec dguv [serpent], p. 481).
On regrettera ’absence d’un index des notions, que ne remplace pas la table analytique,
par ailleurs fort utile. En fin de compte, c’est 1a un ouvrage qui s’adresse a un public
d’initiés qui y trouveront une quantité de choses excellentes et intéressantes. Mais, étant
donné I’importance de la question de I’infini dans toute la tradition métaphysique, on
souhaiterait que I’A. nous offre une synthése (de longueur raisonnable) sur la notion
d’&nepov dans le néoplatonisme, centrée sans doute sur la doctrine de Proclos (V¢ s.) qui
en présente I’exposé le plus systématique et peut-étre le plus influent.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

ALAIN DE LIBERA, Archéologie du sujet, t. 111 : La double révolution. L’acte de
penser 1 (Histoire de la philosophie), Paris, Vrin, 2014, 688 p.

Cela fait plusieurs années que nous essayons, comme théologien, de suivre & distance
les travaux érudits impressionnants d’Alain de Libera (ci-aprés L). Notre champ de
compétence est trés différent du sien et notre ignorance de la plupart des corpus analysés
par lui est flagrante. Sa problématique nous intéresse cependant & un double chef au
moins: la thématique de la naissance du sujet concerne au plus haut point la réflexion
éthique moderne et contemporaine, aussi bien dans ses déclinaisons philosophiques



BIBLIOGRAPHIE 201

que théologiques; et, d’autre part, la méthode archéologique suivie et pratiquée ici
par L. trouve chez nous des résonances évidentes (nous avons développé une méthode
généalogique, critique et reconstructive inspirée de Foucault, de Nietzsche mais aussi de
Trutz Rendtorff et de Charles Taylor notamment). Pour comprendre le projet d’ensemble
de I’Archéologie du sujet (ceuvre encore en cours de rédaction et dont le plan annonce
7 parties), le lecteur se référera a 1’étude critique de Hamid Taieb, RAThPh 143, 2011/1,
p.67-75, Signalons aussi au lecteur le trés éclairant entretien qu’Alain de Libera
lui-méme a accordé a Henri de Movallier en 2009 (http :www.actu-philosophia.com/
spip.php ?article77, consulté le 25 janvier 2015). L’A. y donne les clefs de sa démarche
et précise notamment le sens de son archéologie, notamment par rapport a la généalogie.
L. développe une archéologie du sujet qui veut penser non seulement les moments de la
naissance du sujet mais finalement sa possible signification moderne et contemporaine.
L’éthique distingue aujourd’hui les catégories de sujet, d’individu et de personne (voir
notre article «Sujet et personne», in: Dictionnaire encyclopédique d’éthique chrétienne
(Laurent Lemoine, Eric Gaziaux et Denis Miiller dir., Paris, Cerf, 2013, p. 1941-1959);
elle est consciente du caractére fonciérement problématique de ces catégories, mais
sans pouvoir en embrasser toute les richesses des strates archéologiques, notamment
médiévales, analysées par L. Certes, le projet de L. est davantage historique et son intérét
pour la pertinence éthique et anthropologique des thématiques étudiées reste la plupart
du temps au second plan. Autant nous sommes d’accord avec lui que la modernité (dans
laquelle on peut inclure la Renaissance et la Réforme au moins a titre d’anticipation ou
de transition) ne s’explique pas sans son socle classique et notamment médiéval — les
discussions a propos d’Averroés notamment sont vertigineuses — autant nous restons
sur notre faim en ce qui concerne la force d’innovation des modernes et les enjeux
actuels qu’elle implique. Faudra-t-il attendre le 7¢ et dernier volume annoncé et promis,
ou la pensée forme-t-elle plutdt une circularité a répétitions ? L. ne cesse de souligner la
double circulation des idées, du passé au présent et du présent au passé. Mais son concept
d’archéologie reste a nos yeux assez historicisant, faute de s’engager sur les voies plus
escarpées encore et radicales sans doute d’une généalogie critique et reconstructive.
Peut-étre cette distinction s’imposera-t-elle en fin de parcours, la retombée sur Descartes
ne pouvant étre, a son tour, qu’un poste ou un moment «dé-passé». L'histoire de la
philosophie, on le sait, est toujours grosse d’une certaine philosophie de 1’histoire et
de perspectives normatives. Ce livre exceptionnel, brillant et ardu est une contribution
précieuse et stimulante au penser critique dont a besoin la modernité tardive ou nous
essayons nous-mémes de nous mouvoir et de nous comprendre, sans occulter et oublier
nos racines.

DEeNis MOLLER

RoGer Poulver, Epistémologie des croyances religieuses (Philosophie &
Théologie), Paris, Cerf, 2013, 241 p.

Le lecteur est prévenu: il ne s’agit pas pour Roger Pouivet de proposer un manuel
d’épistémologie, ni d’examiner les nombreuses preuves de 1’(in)existence de Dieu. L’A.
ne s’intéresse pas a la possibilité de vérifier le contenu des croyances religieuses; il
examine les différentes approches s’inscrivant au sein des divers domaines que touche
la problématique des croyances religieuses. La thése est énoncée en début de livre: la
croyance religieuse (chrétienne) est 1égitime parce qu’elle est épistémologiquement
garantie. Dés lors, tout ce qui suit prend la forme d’un long chemin visant & montrer
comment et pourquoi I’A. est parvenu a cette thése. Nous parcourons, dans un texte
bien informé tant de I’histoire de la philosophie que de la philosophie contemporaine,
I’éthique des croyances, la valeur épistémologique de la révélation, et enfin 1’opposition

Philosopohie
contemporaine



202 BIBLIOGRAPHIE

entre réalisme et antiréalisme religieux. Observons quelques aspects saillants de cette
étude. — A quelles conditions a-t-on le droit de croire? Pour I’A., I’autorisation de croire
ne repose pas sur les propriétés de la croyance, mais sur I’attitude méme du croyant:
sa croyance est garantie lorsque aidé par son attitude intellectuellement vertueuse, il
ne congoit pas de raisons suffisantes pour 1’abandonner: Croyez, bonnes gens ! Si rien
ne ['interdit, vous étes dans votre bon droit (p. 32). L’A. établit comme fait que nos
croyances proviennent en majeure partie de témoignages auxquels nous accordons un
degré de confiance relatif a ’autorité de laquelle ils émanent. L’attitude épistémiquement
vertueuse consisterait donc a croire un témoignage avec la plus grande certitude s’il
provient d’une autorité supréme ; plus encore, si le témoignage est la seule source de
connaissance possible. La croyance religieuse échappe aux obligations épistémologiques
(justification) et est soumise aux vertus €pistémiques (accorder sa confiance en un
témoignage extrémement siir comme seule source de connaissance). L’A. nomme cette
approche épistémologique «épistémologie des vertus» (p. 91). — Comment défendre la
rationalité de croyances auxquelles le croyant n’est pas parvenu par lui-méme, mais
qu’il a regues par une voie surnaturelle ? L’A. soutient la conception propositionnelle
de la révélation (conception canonique instituée dans la constitution du concile Vatican
I, p. 95); il défend la révélation comme connaissance, c’est-a-dire comme constituée
de propositions intelligibles formant un ensemble doctrinal (p. 98). Le croyant n’est
pas seulement légitime épistémiquement dans sa croyance, il est directement amené a
la connaissance par la révélation. L’A. oppose la connaissance émanant de la révélation
a la connaissance que 1’on prouve scientifiquement: la premiere nous est donnée a voir
en fonction de notre mérite, ici compris comme la vertu de notre foi (p. 106), quand on
parvient a la seconde a la force de notre intelligence.

LAURELINE DARTIGUEPEYROU

JupitH BUTLER, Qu’est-ce qu’une vie bonne ? [2012], traduit de 1’anglais et
préfacé par Martin Rueff (Manuels), Paris, Payot et Rivages, 2014, 111 p.

I1 s’agit de la conférence prononcé par I’A. le 11 septembre 2012 a Francfort lors de
la réception du Prix Adorno, décerné tous les trois ans le jour de la naissance de Theodor
Wiesengrund Adorno (1903-1969). Le titre anglais sonne ainsi: «Can one lead a good life
in a bad life ?» Une premiére traduction de Frédéric Joly est parue dans Le Monde du 28
septembre 2012 sous le titre «Une morale pour temps précaire». Judith Butler s’ appuie
sur la derniére phrase du § 18 de Minima Moralia, un des chefs-d’ceuvre d’Adorno.
«There is no right life in the wrong one». Richtig/falsch, en allemand. La traduction
francaise de 1’original allemand, due & Eliane Kaufholz et Jean-René Ladmiral, avait
proposé : «Il ne peut y avoir de vraie vie dans un monde qui ne I’est pas». Judith Butler
travaille sur la traduction anglaise du texte d’Adorno mais en se référant a 1’original
allemand. Elle brouille les cartes en recourant aux termes de vie bonne (good life) et de
vie mauvaise (bad life), mais plus on avance dans la lecture de la conférence, plus on
se demande si c’est vraiment adéquat pour comprendre Adorno, tout en tenant compte
des débats ultérieurs, en philosophie morale, sur la distinction entre le juste et le bien.
Quoi qu’il en soit, la legon de Butler (p. 53-110) est passionnante. Les questions posées
a Adomno et surtout le débat avec Arendt permettent de saisir la visée éthigue et non pas
seulement politique de I’ A.. Contre toute dissociation de la politique et de I’éthique, Butler
propose une distinction de ces deux termes, impliquant leur articulation différencice
(elle rejoint ainsi par un autre chemin le projet ricceurien). Sa critique d’Hannah Arendt
nous semble pourtant biaisée, I’aristotélisme ne constituant en rien la seule et unique
source d’inspiration d’Arendt, comme I’a si bien montré Céline Ehrwein Nihan par



BIBLIOGRAPHIE 203

exemple. De méme, on aurait pu souhaiter une discussion plus précise des différentes
maniéres de distinguer et relier le bien et le juste (chez Habermas, Rawls, Walzer,
Ricceur et Jean-Marc Ferry, par exemple). Le point le plus fort et le plus convaincant
de ce beau texte boiteux me parait résider dans I’importance signifiée a la précarité et
a la vulnérabilité des plus démunis. Le lecteur francophone n’a ainsi plus aucun motif
sérieux aujourd’hui de vouloir faire de Judith Butler une idéologue extrémiste des
études genre, ou d’occulter les dimensions philosophiques nuancées et complexes de sa
pensée. Sa vision des études genres, si provocante et pointue soit-elle, permet et exige
des correctifs et des ouvertures, de ’avis méme de I’A. Son constructivisme n’est pas
absolu; la catégorie de genre n’est pas 1’éteignoir de la réflexion anthropologique et de
I’éthique; la politique ne va pas sans une éthique, qui ne se déduit pas simplement de
ce qui la précéde. Butler a évolué sur ce point central et le reconnait. Si elle fournit ce
type d’informations utiles et judicieuses, la «préface» du traducteur occupe de maniére
abusive la moitié du livre et s’évertue & démontrer au lecteur francophone tout ce que
Butler doit prioritairement & Rousseau, auteur qu’elle ne cite pas (il s’en explique
certes fort bien dans une longue note p. 10-12). Provocation volontaire et intéressante,
développant un intérét généalogique parfaitement légitime & mon sens, puisque on a
pu voir dans Rousseau 1’adversaire visé par les études genre. Mais était-ce bien le lieu
de I’écrire dans la préface de la conférence de Francfort ?). Sujets du désir est a peine
mentionné, alors que la reprise et la critique subtile des thémes hégéliens constitue la
colonne vertébrale de la pensée butlérienne. Le traducteur le sait et le reconnait, comme
il valorise aussi de maniére exacte la dette de Butler envers Foucault. Mais cela lui
fait partiellement manquer les problémes techniques les plus ardus d’un texte qu’il a
pourtant traduit. A noter que I’attribution du Prix Adorno a Judith Butler a suscité dans
le Jerusalem Post et dans les milieux sionistes conservateurs une polémique importante
et des attaques d’une grande malhonnéteté intellectuelle. Dans une lettre ouverte du 27
aolit 2012, Butler s’est clairement expliquée au sujet de son attachement au judaisme et
a ’éthique juive mais aussi de ses critiques envers la politique de 1’Etat d’Israél. Elle
s’est associée au mouvement BDS (boycott, désinvestissement, sanctions) et a refusé de
s’exprimer dans les Universités israéliennes favorables a la colonisation des territoires
palestiniens. Elle a d’autre part clairement désavoué le Hamas et le Hezbollah et n’a
cessé d’appeler a une action non violente.

Denis MULLER

Jupith BUTLER, Sujets du désir. Réflexions hégéliennes en France au XX¢ siecle
[1987], traduit de 1’anglais (Etats-Unis) par Philippe Sabot (Pratiques
théoriques), Paris, P. U. F., 2011, 304 p.

Cet ouvrage enfin traduit est issu de la thése de I’A. et a été publié pour la premiére
fois en anglais en 1987. Il est fondamental pour saisir la profondeur et la complexité de
cette pensée originale qu’une réception superficielle a souvent eu tendance a réduire a
une caricature des études genre. Un premier regard sur la table des matieres suffit déja
a prendre conscience de ’ampleur de la thématique abordée: 1) Désir, rhétorique et
reconnaissance dans la Phénoménologie de [’esprit de Hegel ; 2) Désirs historiques: la
réception francaise de Hegel: Kojéve, Hyppolite, de Hegel a Sartre ; 3) Sartre: la quéte
imaginaire de 1’Etre (L 'Etre et le néant ; Saint Genet ; I'ldiot de la famille) ; 4) A la
vie, & la mort, le désir en luttes: Derrida, Lacan, Deleuze, Foucault. Le «dépassement»
de Hegel. — Or telle est justement la question posée. Peut-on et faut-il en finir avec
Hegel ? Nous savons de quelle maniére brillante et radicale Paul Ricceur s’est confronté
avec ce défi, notamment dans le troisiéme volume de Temps et récit. La problématique
butlérienne, trés remarquable, est cependant trés différente. S’appuyant sur une analyse



204 BIBLIOGRAPHIE

critique de la compréhension hégélienne du désir (Begierde) dans la Phénoménologie,
I’A. revisite et interroge la réception francaise de Hegel de maniére trés ample. On ne
lui fera pas le reproche formel de n’y avoir pas intégré les apports de Paul Ricceur ou de
Jean-Marc Ferry : le t. Il de Temps et récit date de 1985, la thése de Ferry sur Habermas
de 1987; en 1999, lors de la préface a la deuxiéme édition, I’A. note que son corps-a-
corps avec Hegel ne s’est pas arrété au livre de 1987 ; elle renvoie a son ouvrage — aussi
décisif qu’énigmatique — sur Antigone (2000), ou elle montre combien I’héroine de
Sophocle «jette le trouble dans la parentéy». Ferraillant avec |’interprétation fameuse
de Hegel et les analyses contemporaines de cet immense dossier par Georges Steiner,
Butler retombe ainsi sur ses pieds, bien en place depuis son célebre ouvrage Trouble
dans le genre (paru en anglais en 1990). Chacune des discussions de Butler mériterait
ici un traitement particulier, que ce soit & propos de Kojeve, d’Hyppolite, de Sartre, de
Deleuze, de Derrida ou de Foucault. Mais tout se joue sans doute pour elle chez Lacan,
qui dénonce les raffinements dialectiques post-hégéliens mis en place par Hyppolite des
sa lecture de la Phénoménologie. A lire Lacan, écrit Butler, «la positivité du langage fait
partie du stratagéme de la dénégation» (p. 228). En ramenant le désir a la conscience
de soi et finalement a la conscience (Bewusstsein), Hegel n’a pas su penser «1’opacité
fondamentale du désir» et n’a fait qu’étendre «le présupposé cartésien d’une conscience
transparente» (p. 229). Ce qui n’empéche nullement Butler de retourner ensuite
I’argument contre 1’obsession freudo-lacanienne du pénis. Le scalpel fulgurant de Butler
n’épargne ni Sartre, ni Lacan, ni Deleuze, ni Derrida, ni Foucault, méme si ce dernier
semble avoir ouvert dans les volumes 2 et 3 de ’inachevée Histoire de la sexualité
une sortie de 1’hégélianisme et de la dialectique du maitre et de 1’esclave dominant
le reste de son ceuvre. Tous semblent en quelque sorte contaminés par le virus de la
maitrise fabriqué par Kojéve et Hyppolite. Simone de Beauvoir et Julia Kristeva seules
ou presque échappent a cette surdétermination hégélienne de la maitrise. Le désir est a
penser tout au contraire comme I’expression de sujets concrets, avec leur corps, et non
comme lieu fictif de la maitrise. A la fin, ébloui par tant de rigueur et de brio, je me dis:
il n’y a peut-étre pas que Luce Irigaray (dans la premiére partie de son ceuvre) ou Rosi
Braidotti qui ont ouvert une voie aussi nouvelle et aussi déstabilisante. Il y aurait tout un
retour a effectuer sur la déconstruction derridienne du phallogocentrisme, ce grand théme
sous-estimé par Butler, mais également sur les grands absents de sa pensée, passée ou
présente: Levinas, ce grand phénoménologue anti-hégélien, avec sa phénoménologie de
la caresse, Ricceur lui-méme, ¢f. son article de 1960 «La sexualité : 1a merveille, 1’énigme,
I’errance», mais peut-étre surtout sa reprise critique du théme spinozien du désir, Michel
Henry dans toute son ceuvre, et, last but not least, des auteurs aussi différents que Jean-Luc
Marion (Le Phénoméne érotique) et Jean-Marc Ferry, pensons a sa relecture toujours plus
insistante des écrits de jeunesse de Hegel autour du théme de 1’amour.

DEenNIS MULLER

PuiLiPPA Foot, Le Bien naturel, traduction de John E. Jackson et Jean-Marc
Tétaz, introduction a la traduction frangaise de Jean-Marc Tétaz (Logos 3),
Geneve, Labor et Fides, 2014, 211 p.

Cette traduction d’excellente qualité est un événement a saluer, vu le peu d’écho
rencontré jusqu’ici par la philosophe anglaise Philippa Foot (1920-2010) dans la
discussion francophone. La monographie de Foot, texte classique et passionnant, publiée
en 2001 aprés prés de 50 ans de recherches, constitue une défense et une illustration
aussi concise que rigoureuse, d’inspiration analytique, de la pensée éthique grecque
classique. Comme toute perspective originale (comparable & bien des égards a Intention,
le chef-d’ceuvre encore plus concis de son amie et collégue Elizabeth Anscombe),



BIBLIOGRAPHIE 205

la force du Bien naturel en constitue en méme temps de maniére quasi «naturelle»
I’unilatéralité inévitable et la partialité «métaphysique». L’univocité prétée aux divers
usages du mot «bon», permettant de parler de «Natural Goodness» (traduit par Bien
plutot que par Bonté, ce qui reléve déja d’un choix traductologique) est évidemment un
présupposé philosophique discutable, comme le montrerait une comparaison serrée avec
les travaux de Monique Canto-Sperber, de Martha Nussbaum, d’Alasdair MacIntyre et,
last but not least, de Paul Ricceur, dont la solution est totalement différente de celle de
Foot, vu I’'importance, chez Ricceur, de I’articulation entre le juste et le bien, entre Kant
et Aristote. Je pense que, en plus, I’idée de «Bien naturel» est, en francais, d’une double
polysémie qui, a elle seule, fait exploser le projet footien. Est-ce différent en anglais ? My
Goodness (sacrebleu ? mon Dieu ?), je n’en suis pas siir. Autre question. Le chapitre final
sur Nietzsche, tax¢ d’immoralisme, ne me parait pas rendre compte de la radicalité de
ce penseur et souffre en partie d’une ignorance des débats et de la littérature secondaire
germanophone et francophone (Judith Butler a fait beaucoup mieux depuis, mais ce
n’est qu’un exemple). Foot cite Gollwitzer, mais ignore tout de Wilhelm Weischedel;
elle mentionne J6rg Salaquarda, mais beaucoup trop vite. Le texte est précédé d’une
remarquable et fort utile introduction de Jean-Marc Tétaz. On regrettera cependant qu’y
soit donnée au passage une interprétation lapidaire des positions d’Alasdair Maclntyre,
cet autre immense spécialiste de 1’éthique des vertus, protestant écossais, admirateur
de Karl Barth et de Trotsky dans sa jeunesse, puis converti au catholicisme et devenu
un auteur incontournable aux Etats-Unis et dans 1’éthique philosophique et théologique
internationale : son ceuvre ne s’est nullement arrétée a After Virtue et mériterait une
attention beaucoup plus nuancée, instruite de la littérature secondaire monumentale
disponible y compris en frangais. Foot elle-méme ne le discute pas sérieusement, d’ol
peut-étre cette pointe caricaturale et désuéte du présentateur contre Maclntyre, dont les
positions, si discutables soient-elles en effet, sont cependant beaucoup plus originales et
profondes. Du coup, la vision de I’ceuvre de Foot en est un peu biaisée. C’est regrettable,
car ce volume tout entier est du bel ouvrage;; il sera trés utile & de nombreux enseignants
et étudiants de langue frangaise.

DEenNIs MULLER

Hart™MUT Rosa, Aliénation et accélération. Vers une théorie critique de la
modernité tardive, traduit de I’anglais par Thomas Chaumont, Paris, La
Découverte-Poche, (2012) 2014, 153 p.

11 s’agit d’une reprise en livre de poche d’un texte déja publié en 2012 et paru en
anglais en 2010. L’auteur y présente de maniére claire et magistrale une synthése concise
de son ouvrage de référence Accélération. Une critique sociale du temps, La Découverte
2010 et de ses autres travaux. Sociologue et philosophe, I’A., né en 1965, est professeur
a I’Université Friedrich-Schiller de Iéna et directeur du Max-Weber-Kolleg a Erfurt.
Spécialiste de Charles Taylor, il s’inscrit dans la continuité de la théorie critique de
I’Ecole de Francfort, tout en tragant son propre chemin avec puissance et originalité.
La dialectique de I’accélération (Beschleunigung) et de I’aliénation (Entfremdung,
terme repris de Marx surtout) ne constitue pour I’A. qu’une étude préliminaire en vue
d’une nouvelle théorie critique de la modermité tardive (Spdtmoderne). Cette recherche
convoque non seulement les discussions serrées de la sociologie et de philosophie
contemporaines sur le statut de la modernité tardive — postmodernité chronologique
ou théorie méta-moderne, etc. — mais réussit aussi avec une grande finesse a décrire
et & comprendre les réalités quotidiennes de notre présente «vie moderne». Le tableau
prend des contours pessimistes, voire catastrophistes, comme 1’A. le reconnait sans



206 BIBLIOGRAPHIE

peine. Ce n’est pas pour rien qu'une de ses références majeures est constituée par les
écrits de I’architecte et penseur francais Paul Virilio, auteur de réflexions mordantes et
pertinentes sur «le dieu vitesse». Le nceud a la fois théorique, critique et existentiel de la
thése défendue ici réside dans la qualification des effets négatifs de 1’accélération infinie
du temps et du vécu, interprétés comme aliénation sociale, culturelle et personnelle.
Les perspectives ouvertes sont d’une actualité brlilante et d’une grande intelligence.
La modemité tardive semble se ramener a une culture de I’oubli ou, ce qui revient
au méme, a une amnésie culturelle. Le jeunisme ambiant, 1’évacuation bien-pensante
des traditions et des conflits théoriques et métaphysiques, la soumission idéologique a
I’immédiateté, la mise a 1’écart, par certains, des théologies et des religions concrétes
sont autant de thémes qu’une telle analyse vient éclairer avec crudité et véracité. Voila
donc un livre concis qui donne a penser et qui devrait susciter des débats et des études
fécondes. En attendant la nouvelle théorie critique de la Spdtmoderne qui s’annonce, sur
un mode programmatique, dans ces pierres d’attente remarquablement bien construites
et disposées — sans précipitation, mais sans procrastination non plus !

DEenis MULLER

JEFFREY P. GREENMAN, REED MERCER SCHUCHARDT, NoAH J. ToLy, Understanding
Jacques Ellul, Cambridge UK, James Clarke & Co, 2013, X + 174 p.

Il s’agit d’une présentation synthétique de 1’ceuvre de Jacques Ellul. Aprés
un exposé général de sa vie et sa pensée (ch. 1) suivent 7 chapitres: technologie et
technique (ch. 2), communication : les médias, la propagande et la parole (ch. 3); la ville
et I’'urbanisme (ch. 4); politique et économie (ch. 5); I’Ecriture (ch. 6); 1’éthique (ch.
7); Ellul en tant que chercheur chrétien (ch. 8). Les auteurs se basent sur les traductions
en langue anglaise ou américaine d’Ellul, tout en mentionnant en passant L ‘histoire
des institutions en 5 volumes, non traduite (ce qui explique sans doute que la pensée
proprement juridique d’Ellul soit peu abordée de maniére directe dans cet ouvrage). Les
auteurs (un théologien, un spécialiste de la communication et un professeur en science
politique et relations internationales) entendent offrir une introduction a 1’ensemble
de la pensée originale et composite d’Ellul, alors qu’existent en langue anglo-
américaine d’assez nombreuses introductions sectorielles a Ellul (sur la technique,
sur la communication, sur 1’éthique théologique, etc.). Le mérite de ce livre bref et
concis est triple: il rend compte de maniére équilibrée de la cohérence des différentes
approches d’Ellul; il voit en lui plutét un prophéte qu’un penseur systématique, ce
qui permet d’honorer la valeur de sa pensée tout en en reconnaissant les manques et
les limites; il met bien en perspective I’importance du recours a I’Ecriture et de la
théologie dans I’ensemble de I’ceuvre. Les chapitres sur 1’Ecriture et sur I’éthique
théologique ont particulié¢rement retenu notre attention. On pergoit dans le premier le
c6té sélectif et éclectique de son herméneutique biblique, ainsi que sa difficulté a tenir
compte de la dimension historico-critique de 1’approche contemporaine de la Bible.
Dans le second, qui donne un bon apergu de L éthique de la liberté et de Le vouloir et le
faire, on est frappé par la radicalité de la critique ellulienne de I’éthique profane, d’une
maniére qui va au-dela de Barth et de Bonhoeffer, ce qui ne fait d’une certaine maniére
qu’augmenter encore la difficulté du lecteur d’aujourd’hui. En maintenant sans cesse
une attitude d’empathie critique, les auteurs interrogent Ellul sur sa rhétorique parfois
excessive et trompeuse et n’hésitent jamais rappeler que cette théologie, méme si elle
est parfois «prophétique», demeure une théologie «d’amateur», exposée a la critique
et ne pouvant prétendre a un quelconque «magistére». A moins d’ériger le solipsisme
intellectuel ou spirituel en critére de vérité.

DEenis MULLER



BIBLIOGRAPHIE 207

ANNICK BoUILLAGUET, BRIAN G. RoGErs (€ds.), Dictionnaire Marcel Proust,

Nouvelle édition revue et corrigée (Champion classiques), Paris, Champion,
2014, 1111 p.

Luc Fraissg, L’'eeuvre cathédrale, Proust et [’architecture médiévale, Paris,
Classiques Garnier, 2014, 598 p.

Publié en 2004 et rapidement épuisé, le Dictionnaire Marcel Proust a été salué par
la critique comme une référence incontournable non seulement pour mieux comprendre
le roman de la Recherche, mais aussi et surtout pour aborder ’ensemble du savoir relatif
a I’écrivain lui-méme et & 1’élaboration progressive de ses écrits. C’est la raison pour
laquelle il a regu la distinction Médaille d’Argent de 1’Académie francgaise, Prix de
la critique littéraire, Emile Faguet, en 2005. Cette nouvelle édition revue et corrigée
est donc la bienvenue, d’autant plus qu’elle est accessible désormais en format de
poche. Comme le dit & propos Antoine Compagnon dans la préface: «Il ne faut pas
qu’un dictionnaire Proust simplifie I’ceuvre, la raméne a ses sources et a des références,
I’explique par ses allusions, mais il importe bien plutdt qu’il la complique, I’agrandisse,
la multiplie» (p. 8). Annick Bouillaguet et Brian Rogers ont magnifiquement réussi «a
laisser 1’ceuvre proliférer & partir de chaque indice, a suivre des traces, des filons, &
enrichir les significations, et non 2 les restreindre» (ibid). Si les entrées comprennent
d’abord des notes et des articles concernant les personnages et les lieux réels et fictifs
que I’on trouve depuis les Ecrits de jeunesse jusqu’a la rédaction finale de la Recherche,
en passant par Les Plaisirs et les jours, Contre Sainte-Beuve, Jean Santeuil, les Pastiches
et mélanges et la Correspondance, elles offrent aussi des essais plus développés, suivis
de bibliographies, consacrés aux innombrables artistes auxquels Proust s’est référé,
ainsi que des synthéses sur les thémes et les notions qu’il a su développer de maniére
si originale, comme la mémoire et la réminiscence, la sensation et le désir, 1’idolatrie
et la culpabilité, I’enfance et I’amour. Enfin, nous y trouvons de substantiels apergus
sur les différentes sortes de critiques que 1’ceuvre proustienne a suscitées: génétique,
narratologique, intertextuelle, philosophique, psychanalytique, sociologique, stylistique
et esthétique. Une Table des articles est dressée en fin de volume ainsi qu’une liste des
personnages secondaires de la Recherche cités dans le Dictionnaire qui, faute de place,
ne font pas le sujet d’une entrée spécifique. — Le dictionnaire que propose Luc Fraisse
se veut plus spécifique. Prenant Proust au mot, qui avait déclaré avoir conféré & son
ceuvre I’exacte configuration d’une cathédrale — quitte a effacer ensuite les traces de sa
construction —, il a répertorié de maniére systématique toutes les allusions et notions
architecturales que Proust donne dans la Recherche du temps perdu, en les confrontant
méthodiquement morceau par morceau, concept par concept, avec le monument
littéraire. Des premiers mots abbaye, abside, ajoure, arc aux derniers, tympan, verriére,
vitrail et voiite, en passant par balustrade et cathédrale, chapiteau, chaeur et clocher,
crypte, fleche, ogive, porche et portail, rosace, symbole et symétrie pour ne donner que
quelques exemples, I’A. montre comment les parties du livre de papier se superposent
a celles du livre de pierre. «Le projet, dit-il, est ainsi d’interroger ce qu’on nomme
aujourd’hui couramment I’autoréflexivité a 1’ceuvre dans le roman qui retrace ’histoire
d’une vocation littéraire, ce que nous appelons la symbolisation du processus de la
création dans une ceuvre narrative telle que la Recherche». (p. 4). Ainsi placés en vis-a-
vis, le fragment et la cathédrale offrent I’intérét de découvrir ’existence de deux modes
de développement de cette symbolisation autoréflexive sous la plume de I’écrivain. Tels
qu’ils interviennent dans le roman, «les motifs architecturaux font signe, au-dela de leur
nature de motifs, vers le mode de construction de 1’ceuvre au sein de laquelle ils figurent
(dans les deux sens, intransitifs et transitifs, du verbe)» (ibid). La symbolique médiévale
de la cathédrale offrait un modéle visiblement opératoire & un écrivain soucieux de
symboliser dans un roman les questions d’esthétique et de création. Une bibliographie



208 BIBLIOGRAPHIE

sélective sur Proust et I’architecture, et quatre index des noms de personnes réelles,
personnages fictifs, sites et monuments réels ou fictifs, thémes et motifs font de ce
dictionnaire un complément si indispensable du premier qu’il a également été honoré du
prix de I’essai de I’ Académie francaise.

JEAN BOREL

FrANZ JOHANSSON, FABIENNE MEREL, BENEDETTA ZACCARELLO (€ds), Du divin et
des Dieux, recherches sur le Peri tén tou theou de Paul Valéry (Rostocker
Romanistiche Arbeiten 18), Berne / Frankfurt-am-Main, Peter Lang, 2014,
261 p.

Les notes et fragments que Paul Valéry a laissés sous le titre Dialogue des choses
divines, plus souvent désigné comme le Peri t6n tou theou, nous font entrer dans un aspect
moins connu de |’écrivain, mais absolument décisif pour comprendre les soubassements
de son ceuvre. Les quatorze approches de spécialistes rassemblées dans ce volume ne
sont donc pas seulement importantes par les intertextualités inattendues et les résonances
autobiographiques qu’elles mettent en lumiére, mais aussi par la complexité du réseau
conceptuel que Valéry a développé autour du divin et I’originalit¢ de son attitude
vis-a-vis du phénoméne de la religion. Tenter de circonscrire la genése et 1’intention de ce
Dialogue, tel est le but que se proposent les quatre premiéres contributions. En résumé,
s’il s’inscrit, dans un premier temps, dans la continuité des deux dialogues Eupalinos et
L’Ame et la danse, promettant ainsi une véritable trilogie dans la cohérence d’un projet
éditorial, «il est manifeste qu’il s’éloigne vite de cet élan initial. Au fil de son évolution,
il se déploie dans un éclatement tel qu’il devient malaisé d’en saisir toutes les pistes
[...] et tel que I’ Auteur semble s’étre affranchi trés t6t du dessein, non seulement d’une
publication, mais aussi d’un possible achévement» (cf. p.13). De surcroit, ce n’est pas
en lui non plus qu’ «il faudra chercher un Valéry cultivant en secret sa propre dévotion,
ni un réservoir d’arguments contre toutes les formes d’abandon a la croyance. Ce que
nous découvrons, c’est un chantier voué a 1’observation et a la découverte du prisme
des expériences, dans toute leur ampleur, pouvant, d’une maniére ou d’une autre, se
voir éclairées a la lumiére des mécanismes psychologiques de la croyance, des altitudes
de I’expérience mystique et des constructions de langage» (p. 17). Les études suivantes
se penchent sur quelques-uns des thémes sur lesquels Valéry est fréquemment revenu:
d’abord, le fait empirique de la mort et son apprivoisement «par la réflexion et le désir
d’en neutraliser les effets, sans succomber a I’angoisse ou a I’égarement» (cf. p. 99). Un
second essai évoque le mystére, toujours obscur a toute tentative d’analyse objectivante,
de la nuit sanjuaniste qui, cependant, aux yeux de Valéry, offre le cas le plus important
de la valeur attribuée au langage intérieur» (p. 148). Une troisiéme enquéte brosse le
portrait complexe de la figure d’ Athikté, I’un des principaux interlocuteurs du Dialogue,
seul personnage féminin, dont la construction en trois phases dans le projet du Peri
correspond a trois femmes-clés dans la vie amoureuse du poete, Catherine Pozzi, Renée
Vautier et Jeanne Loviton (p. 135). Un exposé passionnant et serré relate la manicre
dont le poéte a lu Platon et Plotin, et ’interprétation qu’il a cherché a donner dans
le Dialogue des cinq triades néoplatoniciennes, disposées en quinconce, se répondant,
résonnant entre elles et permutant par ‘rotations’ (¢f. p. 159). Enfin, ¢’est sur la mystique
que le Peri invite & s’attarder, tant ce theme a préoccupé 1’écrivain, car 1I’écriture des
mystiques lui parait étre la seule preuve tangible, la trace accessible de la rencontre avec
les choses divines en premier lieu puisque cette rencontre est tout autre chose qu’un
rapport ‘institutionnel’ avec le dieu des religions, qui correspond toujours et uniquement
a une utilisation, un usage (usus). [...] Si Valéry parle clairement d’un ‘devoir de



BIBLIOGRAPHIE 209

chercher le Dieu’, ce n’est pas dans les traditions verbales ou dans les combinaisons
et intuitions métaphysiques: il s’agit plutot de «[...] sentir qu’une relation plus cachée
que le moi-méme — qui coule comme 1’eau entre les doigts, fuit sans cesse et demeure —
comme 1’eau dans la main qui se ferme sous la mer» (p. 109). «S’il ne cesse de répéter
que la véritable connaissance qu’on peut tirer de la mystique est création, c’est que les
mystiques fravaillent sur les mots, jamais ils ne s’en servent comme d’un moyen de
traduction passive. Et la valeur la plus importante de leur expérience se situe dans ce
travail d’écrivain qui modifie ‘en profondeur’, travail qui est au centre des intéréts de
Valéry» (p.110). Les derniéres communications examinent les projections du Dialogue
dans 1’ceuvre publiée du poéte. En annexe sont mis en regard deux états de succession
des feuillets du Peri, ainsi que deux relevés issus des Cahiers, le premier constitué
des occurrences nommément rattachées au projet, le second, des occurrences du signe
thématique Théta.

JEAN BOREL

Jean BRuN, Le mal, suivi de Sombres «Lumiéresy (Philosophie politique),
Perpignan, Artege, 2013, 191 p.

L’A. (1919-1994), issu de la tradition protestante, est surtout connu comme
vulgarisateur de la pensée antique et comme traducteur de Kierkegaard. Dans sa vieillesse,
il s’est fortement rapproché du catholicisme; le texte édité ici date précisément de ces
derniéres années. Il ne faut pas attendre, de ce livre, une ontologie du mal ; celui-ci n’est
décrit que par ses effets et symptomes. L’A. semble lui conférer la possibilité d’advenir
et de se répandre quand I’homme céde a la tentation, qu’il définit comme «désir de
transgression», comme 1’acte de «transgresser le réel et en franchir les bornes» (p. 37).
Le mal est ce qui advient quand I’on agit en désirant «une réalité située en dehors des
frontiéres de ce qui est» (p. 38). Le lecteur est dés lors en droit d’attendre une définition
(finis, donc justement frontiére) de ce réel, dans les limites duquel il convient de se
tenir; elle ne viendra pas. Il y a, semble-t-il, un réel que tout un chacun peut et doit
reconnaitre... Aprés cette entrée en matiére, le texte quitte la philosophie pour entrer
dans la diatribe, condamnant la pensée et la technique d’aprés mai 1968, qui semblent
agir de concert pour dé-réaliser I’homme. Le mal semble ici attaquer sur deux fronts:
d’un cdté, le développement foisonnant du virtuel comme d’un irréel (de I’image de
synthése aux jeux vidéo), de ’autre, la «transgression» des moyens naturels de I’homme
(génétique et transhumanisme, possibilités des nouvelles technologies, etc.). L’A. voit
dans notre époque la victoire de Protagoras, de «I’homme mesure de toutes choses», sur
Platon et I’absolu objectif de 1’Idée. Subissant elle-méme la tentation, la philosophie
est redevenue le verbalisme creux des sophistes, ol le dire remplace le faire et 1’étre.
— Bien que les questions qu’il évoque — qu’il s’agisse de la crise des valeurs, de la
place de I’homme dans le monde ou des nouvelles réalités (justement) instaurées par
les nouvelles technologies —, demandent a étre pensées en profondeur, I’A. se contente
de les disqualifier en tant qu’elles nous éloignent du seul réel qu’il reconnaisse. La
méthode elle-méme tient de la rhétorique plus que de la dialectique. On peut jeter un
il aux p. 75 sq., ou la généalogie du scepticisme moderne qu’il élabore laisse deviner
ses présupposés idéologiques. Ce livre laisse a la lecture une certaine odeur de soufre et
de liege. — On notera encore que cette édition posthume est parfois approximative: elle
comporte quelques coquilles et laisse certaines notes incomplétes, d’autres entiérement
vides.

JonATHAN WENGER



Histoire de
la théologie

210 BIBLIOGRAPHIE

ANNE GRONDEUX, A I’Ecole de Cassiodore, Les figures «extravagantesy dans
la tradition occidentale (Corpus Christianorum, Lingua Patrum VII),
Turnhout, 2013, 388 p.

Cette étude comble un vide et reléve un défi. Elle comble un vide en ce sens qu’elle
enrichit la bibliographie cassiodorienne d’une recherche aussi originale qu’importante
sur la méthodologie d’une ceuvre qui reste encore trop largement inexploitée et
inexplorée dans ses spécificités propres par les exégetes et linguistes contemporains,
moins attentifs et curieux que ne 1’étaient les lexicographes et grammairiens médiévaux.
Elle reléve un défi en proposant pour la premiére fois une analyse aussi exhaustive
que possible de la terminologie rhétorico-grammaticale, héritée de 1’ Antiquité grecque
tardive, que Cassiodore a soigneusement répertoriée et utilisée dans son commentaire
complet des Psaumes (Expositio Psalmorum). Comme le dit Anne Grondeux en avant-
propos, «cette terminologie technique est en grande partie celle des figures de pensée,
c’est-a-dire, par opposition aux figures de mots, des figures qui ne sont pas traitées dans
les manuels des artigraphes antiques, parce qu’elles relévent non du grammairien mais
du rhéteur» (p. 5). Ces figures — que Conrad de Mures qualifiera plus tard de «figurae
quasi extra-vagantes», ou «figures qui ne rentrent nulle part», parce qu’elles sont
absentes de la tradition grammaticale romaine — sont non seulement cataloguées par
I’ Auteur et accompagnées de notes précieuses et précises qui en donnent les sources,
le sens et ’utilisation originelle, mais elles sont surtout examinées sous 1’angle des
intentions et motivations que Cassiodore a eues d’y avoir recours pour interpréter les
Ecritures. De la figure consistant a donner la raison de ce que 1’on avance (aetiologia)
a la topographia, (description d’un lieu), et & ’apostrophe ou interruption du discours
pour s’adresser directement a quelqu’un (fropologia), en passant par 1’allopathia
(construction transitive non réfiéchie), I’antiptosis (emploi d’un cas pour un autre),
’aposiopesis (manque dans un énoncé di & une interruption volontaire), la diaphoresis
(figure opérant la distinction de personnes), 1’epidiorthosis (correction volontaire de ce
qui vient d’étre dit), |’ hendiadys (remplacement d’un substantif et un adjectif épithete
par deux substantifs reliés par une conjonction), I’hypallage (emploi d’un mot pour un
autre), 1’oliopomenon (briéveté dans 1’expression), la synathroismos (accumulation),
etc., quelques soixante termes constituent ainsi 1’outillage conceptuel dont Cassiodore
s’est constamment servi a des fins herméneutiques, et dont I’impact a été considérable
durant tout le Moyen-Age. Mais I’enquéte de 1’A. ne s’en tient pas 1a. Dans une seconde
partie, Anne Grondeux tente de suivre et comprendre les raisons de 1’élagage progressifet
drastique que les grammairiens médiévaux ont opéré dans ce lexique technique au cours
des siécles suivants. «Quantité de termes sont ainsi progressivement tombés, dit-elle,
comme si les interprétes s’entendaient pour rejeter les explications ponctuelles au profit
de solutions globales, au point que méme lorsque I’interprétation cassiodorienne d’un
verset, appuyée sur une figure, est passée dans la tradition, la figure qu’il y relevait
est désormais omise. Les trois niveaux d’exégeése, littera, sensus, sententia suffisent a
fonder les différentes lectures d’un verset, et I’analyse littérale reléve les hébraismes
sans s’y attarder davantage, et surtout sans plus chercher a y accoler de fagon pointilliste
des noms de figures.» (p. 142). En conclusion, I’une des vertus de ce remarquable ouvrage
est de nous immerger, avec toute la technicité requise, dans la méthode de travail que
Cassiodore et ses condisciples du Vivarium ont su mettre en ceuvre pour entrer dans les
secrets des Ecritures, et de démontrer comment ils se sont faits les relais et les médiateurs
incontournables entre le monde hellénistique et le devenir des écoles médiévales. Quarante
pages de sigles et bibliographie et quatre index, citations bibliques et codex consultés,
noms de personnes et ceuvres citées, orientent le lecteur vers des travaux complémentaires
et rendent de précieux services pour une lecture attentive et réfléchie.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 211

STEPHANE ToOUSSAINT, CHRISTIAN TROTTMANN (éds.), Le Pseudo-Denys a la
Renaissance, Actes du colloque de Tours, 27-29 mai 2010 (Centre d’Etudes

Supérieures de la Renaissance, Le savoir de Mantice), Paris, Champion,
2014, 236 p.

Ce volume réunit onze conférences prononcées lors du colloque organisé a Tours,
du 27 au 29 mai 2010, sur le théme aussi original qu’important du réle que le Pseudo-
Denys a joué a la Renaissance. Autant la réception médiévale du corpus dionysien (CD)
et ses divers commentaires ont fait I’objet de nombreux travaux, autant I’influence qu’il
a pu avoir chez les spirituels et philosophes de la Renaissance est resté¢ un domaine de
recherche ouvert et moins exploré. Les divers exposés se répartissent en quatre parties:
les trois premiers tentent de montrer de quelle maniére le CD a été abordé et interprété
entre la fin de la scholastique et la Renaissance proprement dite. Typiques de ce passage
sont les approches nouvelles dont Jean Gerson, Denis le Chartreux et les mystiques
espagnols se font les témoins: si chacun d’eux est redevable aux commentateurs
médiévaux, ils ont tous les trois pris leur distance aussi bien par rapport a la lecture de
type affectif qu’il avaient recue de Bonaventure, Hugues de Balma et Thomas Gallus,
que par rapport a celle de nature plus intellectualiste issue d’Albert le Grand. Comme
le montre Marc Vial, le probléeme n’est plus pour Gerson de savoir si I’union a Dieu est
intellectuelle ou affective, mais de la mettre en relation avec la grace sanctifiante et les
trois facultés spirituelles de I’dme augustinienne, mémoire, intelligence et volonté. Pour
Denis le Chartreux, et c’est ce que suggére Kent Emery, la théologie mystique n’est
pas une connaissance de Dieu au méme titre que la connaissance naturelle que peuvent
acquérir les philosophes paiens, mais une connaissance dans la lumiére éblouissante
informée par la charité. Isabel de Andia de montrer enfin I’infléchissement qu’opére
Jean de la Croix et I’école carmélitaine, «en s’intéressant davantage a la purification de
I’ame» et a sa «réduction au rien» pour faire place a la foi, qu’a la théologie négative
comme voie uniquement spéculative (p. 78). La deuxiéme partie introduit 4 un aspect de
la pensée de Nicolas de Cues, elle aussi héritiére du CD. Selon Graziella Vescovini, le
cusain est le premier & mettre en ceuvre une théologie du ‘transcensus’, dans le sens que,
pour lui, la théologie mystique du Pseudo-Denys n’invite pas & un dépassement affectif
de la sphére intellective, mais & un ‘passage’ a I’infini permettant d’accéder, au-dela de la
raison et du principe de contradiction, & une connaissance ou I’intellect saisit leur unité
et voit en Dieu cette unité. Christian Trottmann poursuit en mettant en lumiére la fagon
dont, au cceur du XV* siécle allemand, les lectures du CD ont fortement imprégné les
controverses renaissantes de la docte ignorance, de la théologie mystique, puis de la vie
active et contemplative. La troisiéme partie nous conduit dans la Florence du XV* siécle,
profondément touchée par les projets de Marsile Ficin et de Pic de la Mirandole. Thomas
Leinkauf, Pietro Podolak et Stéphane Toussaint abordent tour a tour un aspect de leur
pensée et du renouveau néoplatonicien qu’elles impliquent. L’on comprend en particulier
comment la connaissance de Proclus conditionne I’interprétation métaphysique que
Ficin fait des Noms divins et de la Théologie mystique, en accentuant la suréminence
ineffable de 1’Un et le r6le des structures hénadiques. On mesure également 1’importance
que le Mirandolain accorde aux intermédiaires angéliques des trois traditions orphique,
chrétienne et juive, et la nouveauté de son interprétation qui consiste & exploiter les
convergences entre hellénisme et hébraisme dans I’ceuvre dionysienne, pour mieux
construire une concordance ésotérique des traditions secrétes. L’influence du CD sur la
Renaissance frangaise fait enfin I’objet de la quatrieéme partie. Jean-Claude Margolin et
Pierre Magnard y explorent la résurgence du courant dionysien, préparé par le Cardinal
de Cues, et que poursuivent, chacun a leur maniére, Lefévre d’Etaples, le philosophe
mystique et antiluthérien Josse Clichtove et Charles de Bovelles. C’est enfin dans la
poésie encyclopédique de Guy Le Févre de La Boderie, comme nous le fait découvrir
Francois Roudaut, que se manifeste 1’héritage dionysien, lequel nourrit et rénove a la



212 BIBLIOGRAPHIE

Renaissance le courant de la théologie poétique venue d’Italie. Un index complet de tous
les noms cités prouve encore a quel point le Pseudo-Denys a marqué les intellectuels de
cette époque.

JEAN BOREL

VALENTIN WEIGEL, Zwei niitzliche Traktate, Bericht zur « Deutschen Theologie»,
Die verniinftige Kreatur, Herausgegeben und eingeleitet von Horst Pfefferl
(Samtliche Werke, Neue Edition, Band 1) Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 2013, 132 p.

VALENTIN WEIGEL, Vom wahren seligmachenden Glauben, Dass das Wort Gottes
in allen Menschen sei, Wie der Glaube aus dem Gehdr komme, und andere
Schriften, Herausgegeben und eingeleitet von Horst Pfeffer]l, (Samtliche
Werke, Neue Edition, Band 5), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 2013, 136 p.

VALENTIN WEIGEL, Handschriftliche Predigtensammlung (Unvolllstéindige
Teilpostille), Einfdltiger Unterricht, Vom himmlischen Jerusalem, Heraus-
gegeben und eingeleitet von Horst Pfefferl, (Samtliche Werke, Neue Edition,
Band 6), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2013, 261 p.

C’est a grand pas qu’avance — et toujours avec le méme soin que celui qui a présidé
aux neuf précédentes parutions — 1I’édition critique des (Euvres complétes de Valentin
Weigel. Avec ces trois derniers volumes, nous avons enfin entre les mains les premiers
écrits du Pasteur de Zschopau. Dés les deux textes intitulés Zwei niitzliche Traktate, et
Bericht zur «Deutschen Theologie», rédigés respectivement en 1570 et 1571, Weigel
met en place sa doctrine spirituelle sur la conversion et la justification de 1’homme par
Dieu d’une part, I’analyse des rapports d’assimilation et d’union de Dieu et de 1’ame,
d’autre part. Alors que le premier écrit se présente comme un commentaire des sermons
de Tauler que Weigel pouvait lire dans I’édition de Bale de 1522, le second est une bréve
et dense introduction a la maniere la plus féconde de lire la Théologie germanique qu’il
connaissait par Luther et Sébastian Franck. Non seulement le vocabulaire de la grande
tradition du XIV* siécle mystique est la, chargé de ses références eckhartiennes les plus
importantes, mais aussi I’ensemble des définitions et des métaphores que celle-ci utilise
pour parler de 1’acte créateur et de la créature, de la chute et du mal, du libre arbitre et
des étapes de la vie intérieure : «La créature rationnelle, dit-il, a une volonté libre, en ce
sens que personne ne peut contraindre cette liberté; le seul qui pourrait contraindre cette
liberté est Dieu, le Tout-Puissant; mais Dieu ne contraint pas la volonté, il lui donne la
liberté» (p. 71). La liberté véritable est ce que Weigel appelle, en reprenant I’expression
de la Théologie germanique, la ‘liberté noble’ et I’arbre de vie’, donc la liberté en Dieu:
«Tout dépend de la volonté de la créature, dit-il, qui doit demeurer libre, et n’étre la
volonté de personne, sinon la volonté de Dieu» (p. 69). Cette liberté, qui est soumission
a la loi divine, est ce que le mystique de Zschopau nomme, a partir d’Eckhart, non
pas son esclavage (Unfreyheit), mais sa liberté propre (seine eigene Freyheit). Notre
volonté ou libre arbitre (freyer wille), devenue par notre faute, volonté propre (eigener
wille) doit devenir volonté abandonnée (gelassener wille). Pour Weigel, c’est bien
dans cette exaltation de la volonté de la créature dans sa propre négation en Dieu, si
décisive et importante pour lui, que se situe le vrai paradoxe de 1’union mystique. Et
c’est pourquoi il affirme dans Bericht zur Deutschen Theologie: «Cet enseignement n’a



BIBLIOGRAPHIE 213

pas seulement sa place dans I’école, il doit aussi étre débattu en chaire, devant le peuple
chrétien» (p. 97). C’est également dans ces deux traités que Weigel évoque déja ce qu’il
considére comme la nature de la vraie ascése ou pénitence: «La vie de la pénitence
n’est rien d’autre qu’un éloignement (4bkehren) total et authentique de tout ce qui n’est
pas Dieu, et une adhésion (Zukehren) totale et authentique au bien pur et authentique
qu’est et qui définit Dieu» (p. 42). Enfin, et c’est ce qui donne le ton si positif de ces
premiers développements, Weigel est persuadé d’apporter une solution irréfutable dans
les combats de 1’époque qui tournaient autour du synergisme et de la prédestination:
«On dispute parmi les faux théologiens des ceuvres et du synergisme, de la volonté et de
I’absence de volonté, on se demande si I’lhomme peut coopérer grice a son libre arbitre,
s’il peut acquérir la nouvelle naissance et le salut ? Tout cela est vain. Il faut savoir en
bref la base véritable de la conversion de I’homme : une telle naissance ne dépend ni des
seules forces ni de la coopération de ’homme, et Dieu ne régénére personne contre sa
volonté. Dieu en effet ne veut pas agir, ni ne peut agir sans ’homme, I’homme, lui, ne
peut agir ni ne veut agir sans Dieu» (p.15). La seule réponse possible est donc d’affirmer
aussi bien notre liberté que la liberté divine, en précisant cependant que Dieu est le seul
agent de la justification, et donc que I’homme ne joue aucun rdle actif susceptible de
porter atteinte a la griace divine.

— Le petit traité intitulé Vom wahren seligmachenden Glauben que nous donne le
volume 5 est lui aussi un écrit de jeunesse important pour deux raisons : non seulement
le pasteur de Zschopau y exprime avec la plus grande sincérité sa foi et sa fidélité au
luthéranisme évangélique qu’il n’avait pas encore quitté, mais il nous laisse lire déja
entre les lignes le cheminement et le débat intérieur qui I’animent au plus profond de
sa conscience et de son esprit. Face a la rigidité dogmatique croissante dans laquelle le
luthéranisme est amené a s’affirmer dans les combats qu’il meéne sur tous les fronts, Weigel
s’interroge et s’en prend a certains calomniateurs qui I’accusent de vouloir introduire des
conceptions nouvelles dans 1’édifice traditionnel. Ce qu’il récuse de toutes ses forces.
Mais, s’il ne veut employer que des formules simples et accessibles a tous, puisées
dans les écrits apostoliques, s’il ne cherche qu’a enseigner les chrétiens néophytes sans
disputer subtilement de tel ou tel article ni user d’un vocabulaire scolastique artificiel,
le pasteur qu’il veut étre, tout en s’appuyant sur Luther qu’il cite abondamment, ne
peut pas ne pas déplorer la dichotomie de plus en plus fréquente qu’il constate entre
I’enseignement des prédicateurs et théologiens officiels et 1’authenticité de leur vie
spirituelle. Alors que Schwenckfeld avait choisi la voie de la méditation solitaire contre
la vanité des théologiens qui confondent ’intérieur et ’extérieur, et que Franck s’était
violemment opposé a ce que le christianisme puisse devenir une nouvelle loi et un ordre
auquel il fallait soumettre les croyants, Weigel mesure a son tour 1’abime qu’il y a entre
I’homme extérieur et I’homme intérieur, entre les moyens extérieurs et I’immédiateté
intérieure. «On peut bien forcer, dit-il, I’homme extérieur & accomplir le bien, par la loi,
la punition, la contrainte, ou bien par la faveur, I’or ou la séduction, personne ne peut
contraindre I’homme intérieur» (p. 20) Weigel rejoint le théme qui lui est si cher de la
noble liberté. S’il est d’accord avec Luther que le baptéme est la mort du vieil Adam
et la naissance du Christ dans 1’ame, si pour les deux la foi est certitude de I’homme
intérieur, le reproche principal qu’il adresse a la foi de son temps est non seulement
qu’elle se réduise en pratiques extérieures, mais qu’elle donne, dans sa définition de
I’économie du salut, un role nécessaire a ces mémes moyens extérieurs. A ses yeux, elle
cause sa propre mort en déclarant que la griace ne peut étre communiquée a 1’homme
que par le sermon et le sacrement. Telle est bien la requéte principale du traité : montrer
que le Royaume de Dieu doit étre «reconnu, trouvé, vécu et savouré en nous et non pas
en dehors de nous» (das Reich Gottes wirdt es in vns, vnd nicht ausser uns erkennet,
gefunden, gefielet geschmeckhet, also muss es in vns angeleget, geiibet, vnd gebrauchet
werden) ; et qu’il ne s’agit pas 1a d’une connaissance intellectuelle abstraite, mais d’une
vraie réalisation de 1’étre intérieur (in unsern herzen), dans ’essence intérieure (nach



Théologie
contemporaine

214 BIBLIOGRAPHIE

dem inneren wesen), dans le fondement intérieur (im inneren grundf) (p. 15). Les autres
écrits qui I’accompagnent sont plus brefs: dans le premier, Dass das Wort Gottes in
allen Menschen sei, Weigel fait ’exégése du Prologue de Jean; dans le second, Wie
der Glaube aus dem Gehdr komme, ’exégése de Rm 10,17; dans le troisiéme, Dass
Gott nicht geunehret werde, la démonstration que le péché n’est pas ‘substance’ mais
‘accident’; enfin, en appendice quelques notes sur les deux sacrements du baptéme et
de la céne.

— Le grand intérét du volume 6 est de publier pour la premiére fois une collection
de 32 prédications que Valentin Weigel avait commencé de rassembler et pris soin
d’introduire par une préface signée et datée du 11 octobre 1574. Retrouvées en
1610 seulement, soit 22 années aprés sa mort, dans un manuscrit de la bibliothéque
de Wolfenbiittel, elles furent aussitot authentifiées et ajoutées aux ceuvres de Weigel.
Prononcées entre le premier dimanche de 1’Avent 1573 et le 5¢ dimanche de la passion
(Sonntag Judica) 1574, I’ensemble reste malheureusement incomplet. Remarquablement
écrites, fruit d’une exégese aussi précise que profonde des textes évangéliques proposés
par le calendrier liturgique, ces prédications constituent un témoignage extrémement
précieux pour comprendre la maniére dont le pasteur de Zschopau parlait a ses
paroissiens, transmettait sa foi et son enseignement, et désirait les engager de maniére
aussi convaincante et vivante que possible sur cette voie de la vie mystique que ses
autres écrits envisageaient de maniére plus systématique. «Ces prédications, dit-il dans
la préface qui fait I’apologie de la connaissance intérieure qu’il oppose toujours a une
connaissance seulement extérieure et objective, procédent du fond (Grund) intérieur.
Celui qui est enseigné par I’Esprit me donnera donc sa confiance, car il saura que je
lui dis la vérité, parce qu’il trouvera également dans son cceur qu’il s’agit bien de la
vérité. [...] Je ne vous ai pas écrit comme si vous ne connaissiez pas la vérité, mais au
contraire parce que vous la connaissez et que vous savez qu’aucun mensonge ne peut
sortir de la vérité.[...] La connaissance extérieure du Christ charnel et historique ne
rend personne heureux. Seule la connaissance intérieure donnée par I’Esprit dans la foi
peut rendre heureux et juste, car le Christ veut manifester sa puissance et sa vie dans le
ceeur, et c’est 1a qu’il veut régner. Comme le dit Paul en Rm 8,9: ‘Qui n’a pas I’Esprit
du Christ ne lui appartient pas’» (p. 4-5). D’admirables priéres forment la conclusion
de plusieurs d’entre elles et ajoutent encore a la profondeur et a 1’authenticité de la vie
intérieure du Saxon. Sans étre celui d’Eckhart, Tauler, Franck, Schwenckfeld ou Luther,
le ton de Weigel a cette méme intensité que la leur, cherche chaque fois & donner le
meilleur, mais en gardant toujours le plus profond respect de la liberté de ceux a qui il
s’adresse. Deux autres brefs écrits datant de la méme année 1574 sont donnés en fin de
volume: FEinfiltiger Unterricht et Vom himmlischen Jerusalem. En un ultime élan de
précision qu’il qualifie de «summa summarum» (somme des sommes), Weigel démontre
encore une fois que le Christ ne peut ressusciter en nous que si I’homme fait mourir en
lui I’homme charnel. — Les trois volumes sont munis des trois index de rigueur: auteurs
anciens et modernes, textes weigéliens cités et références bibliques.

JEAN BOREL

ARNULF VON SCHELIHA, Protestantische Ethik des Politischen, Tiibingen, Mohr
Siebeck, 2013, XI + 422 p.

11 faut saluer la parution de cette éthique protestante du politique due au professeur
de théologie systématique d’Osnabriick. Depuis la Politische Ethik de Friedrich
Gogarten (1932), aucune étude n’avait abordé la question de maniére aussi centrale, dans
un contexte complétement différent il est vrai. Aujourd’hui, la spécificité de I’apport
théologique a 1’éthique politique semble aller beaucoup moins de soi que dans les



BIBLIOGRAPHIE 215

décennies précédentes, et on peut se demander, par ailleurs, quel peut bien étre ’apport
protestant a une problématique aussi complexe et mondialisée. Dans un premier temps,
la démarche de I’A. frappe par son sérieux historique et documentaire, sur un arriére-
fond culturel et politique presque uniquement allemand, a 1’exception de quelques
incursions dans un espace davantage européen (Hobbes, Locke) voire nord-américain
(Rawls). Le premier tiers de 1’ouvrage est de nature historique (p. 11-218). Cela permet
de saisir le chemin parcouru entre le temps de la Réforme et la situation contemporaine,
en passant par 1’époque classique et par les temps modernes. La deuxiéme partie de
I’ouvrage, délibérément systématique, organise la problématique des fondements de
I’éthique politique sous le triple angle du devoir, des Biens et des vertus (p. 219-315), de
maniére 4 en entrouvrir les perspectives actuelles (p. 317-383). — Une des originalités de
I’auteur est I’inversion qu’il fait subir, presque sans le dire, au modéle schleiermacherien
classique. Le protestantisme actuel gagne, semble-t-il, & commencer par 1’éthique des
devoirs, de maniére a souligner une certaine prégnance de la dimension déontologique
du politique. La doctrine des Biens en regoit alors une pertinence nouvelle, puisqu’elle
vient éclairer et justifier ’amorce déontologique de la problématique. S’adossant aux
Biens, les vertus prennent une consistance toute particuliére, en rejoignant les préoc-
cupations singuliéres et concretes des différentes figures ou personnalités affrontées
aux questions politiques concrétes, politiciens, diplomates, fonctionnaires, journalistes,
citoyens, juristes, etc. — Il y va des «normes théologiques du politique» (p. 224 sq.),
qui se structurent en quatre thémes, chaque fois référés & une perspective théologale:
la conscience et la dignité (image de Dieu); la tiche culturelle et 1’auto-détermination
citoyenne (justification); la responsabilité et la participation (amour du prochain et éthos
professionnel); 1a justice et la liberté de 1’autre (Royaume de Dieu). — Dans la deuxiéme
partie de son ouvrage, I’auteur s’intéresse aux Biens fondamentaux ou premiers sur
lesquels une éthique protestante du politique peut se baser. — Il noue ensuite la gerbe de
sa reconstruction tripartite de 1’éthique politique en développant la notion des vertus, qui
s’organise en trois paliers distincts: les vertus orientées vers la conscience (subjectivité;
le respect, ’engagement, le courage civique, la confiance, la sincérité etc.), les vertus
orientées vers la réalité (objectivité) et les vertus orientées vers la justice (communication,
exercice du pouvoir, loyauté, tolérance,). A chaque moment du développement, I’auteur
souligne la distance critique entretenue par 1’éthique protestante envers toutes les formes
de I’enfermement idéologique. — Les considérations de ’auteur, sur les trois niveaux
du devoir, des Biens et des vertus, culminent et convergent dans ce que 1’on pourrait
appeler I’exercice et I’art de la limite, comme on le voit trés bien par exemple dans le
chapitre consacré a la «bonne gouvernance» (p. 370 sq.). La perspective théologique est
dés lors méta et indirecte : a la différence de ce qu’avait pu faire Karl Barth par exemple
(Communauté chrétienne et communauté civile, trad. fr., Genéve, Labor et Fides, 1946.),
auquel I’auteur se référe souvent, les analogies entre la foi chrétienne et la démocratie ne
sont pas fondées de maniére explicitement christologiques, mais doivent étre dérivées
par le biais du théme de la justification par la foi, qui semble le mieux 8 méme d’articuler
et de structurer la tension entre différence et affinité. On est ainsi frappé par 1’évolution
considérable advenue dans la maniére d’écrire une éthique politique d’un point de vue
théologique. Le libéralisme théologique de I’A. se double d’un libéralisme politique. Ses
propositions spécifiquement politiques sont du plus grand intérét pour le lecteur profane,
convié a clarifier ses idées et a justifier ses engagements. Estimera-t-il que cette maniére
protestante-ci d’articuler le monde et la foi s’en révéle d’autant plus éclairante, ou en
viendra-t-il au contraire a faire appel a une conception plus explicitement théologique
de la signification du politique ? Reconnaissons que la tentative impressionante et
rigoureuse du théologien d’Osnabriick nous oblige a la fois a nous poser ces questions
briilantes et a faire nos propres choix en matiere de méthode et de contenu.

DeNis MULLER



Sciences
bibliques

216 BIBLIOGRAPHIE

NANcY DEcCLAISSE-WALFORD, RoLF A. JacoBsoN, BETH LANEEL TANNER, The
Book of Psalms (The New International Commentary on the Old Testament,
NICOT), Grand Rapids / Michigan, William B. Eerdmans Publishing
Company, 2014, 1051 p.

Tout nouveau commentaire du Livre des Psaumes est un événement. Non pas
seulement un événement exégétique et scientifique, mais spirituel et pastoral, si tant est
qu’il est vrai que les Psaumes ont fait, font encore et feront toujours partie intégrante
de toutes les liturgies juives et chrétiennes, et qu’ils constituent également le ferment
et la source de toute priére familiale et individuelle. Un exégete aussi renommé que
John Goldingay, lui-méme auteur d’un remarquable commentaire des Psaumes en trois
volumes paru chez Baker Academic en 2010 (c¢f. recension in: RThPh, Vol. 143, 2011/4,
p- 389 sq.) n’hésite pas a reconnaitre que ce commentaire est aujourd’hui le plus complet
et le plus détaillé disponible en un seul volume. Les buts que se sont assignés les trois
auteurs sont les suivants: sans rien négliger des approches et méthodologies critiques
les plus récentes concernant la forme et le contenu des Psaumes, genres littéraires et
collections, titres, attributions et datations, langue, grammaire, styles et structures,
canonicité, contextes historiques et relations avec la LXX, la Vulgate, les Targumim, les
manuscrits de Qumran et le Nouveau Testament, ils se sont tout particuliérement attachés,
dans la traduction originale qu’ils en offrent, & rendre avec le plus de précision possible
le rythme poétique propre a chaque psaume. Comme ils le disent en introduction, les
Psaumes étant une poétique de la foi, leur interprétation théologique ne peut pas ne pas
tenir compte de cette forme poétique si typique dans laquelle ils ont été écrits, et qui leur
donne a la fois cette beauté et cette puissance évocatrice qu’on leur reconnait depuis
des siecles (cf. p. 42 sq.) En accord avec les orientations propres a la collection NICOT,
la perspective de ce commentaire se veut également évangélique, dans le sens que les
auteurs ont «la conviction que la Bible est une Parole de Dieu inspirée, rédigée avec des
dons humains différents, et par laquelle ’homme est appel€ a une relation personnelle
avec le Créateur et le Sauveur» (cf. p. XV). Les auteurs ont fait le choix intéressant
de considérer le mot hébraique «Hesedy, si riche de significations diverses, comme un
néologisme. Il apparait ainsi 130 fois dans les Psaumes, sur les 255 occurrences dans
la Bible, en ouvrant le commentaire a la polysémie qu’il sous-tend chaque fois. Ce qui
frappe dans la rédaction de ce commentaire, que ce soit I’introduction générale et celle
de chaque psaume, 1’analyse verset par verset, les notes et la conclusion sous la forme
de réflexions théologiques et spirituelles, c’est leur densité. Rien n’est superflu, tout
est important et porteur de sens. Le lecteur n’est jamais détourné de 1’essentiel. Les
trois index des auteurs modernes cités, des noms anciens et des thémes, des citations
de la Bible et de la littérature ancienne font de ce commentaire un ouvrage de travail
intelligent, accessible aux étudiants comme a tous ceux qui ont charge d’enseignement.

JEAN BOREL

La Bible d’Alexandrie, Vision que vit Isaie, Traduction du texte du prophete
Isaie selon la Septante d’Alain Le Boulluec et Philippe Le Moigne, Index
littéraire des noms propres et glossaire de Philippe Le Moigne, Paris, Cerf,
367 p.

Dans le cadre du vaste projet entrepris par Marguerite Harl, il y aura bientot trente
ans, de la traduction livre par livre de la Bible des Septante, le présent ouvrage se
présente comme la premiére étape d’un itinéraire qui doit conduire & ’entrée d’Isaie
dans la collection «La Bible d’Alexandrie», laquelle compte déja une vingtaine de



BIBLIOGRAPHIE 217

volumes. Il s’agit donc pour la premiére fois d’une publication hors série, dont le but
est de vouloir donner en primeur aux lecteurs intéressés la traduction compléte du Livre
d’Isaie qu’Alain Le Boulluec et Philippe Le Moigne ont préparée avec beaucoup de
soin pour entrer dans le projet définitif. Cette traduction, introduite par les hypothéses
que 1’on peut émettre aujourd’hui avec la plus grande vraisemblance concernant les
circonstances de la production du texte grec et sa cohérence formelle, tente de rendre
de maniére aussi précise et suggestive que possible les particularités de 1’Isaie grec,
en s’inspirant des études syntaxiques et lexicales qui ont été faites pour comprendre
I’intention globale des auteurs de la Septante. Enfin, un important glossaire et index
littéraire des noms de personnes, de peuples et de lieux mettent également en évidence
de maniére remarquable les caracteres propres de la Septante d’Isaie, dans le sens que
chaque notice «attire I’attention sur le réseau des significations induites par le jeu sur
les noms propres» (p. 178) qu’ont su créer le ou les traducteurs juifs. «On sera a cet
égard particuliérement sensible au réle que prennent a 1’occasion les noms propres dans
des procédés poétiques tels que parallélisme synonymique ou inclusion» (ibid.) Ce
qui manque donc encore dans ce volume, et qui apparaitra dans sa version définitive,
c’est I’ensemble des comparaisons, nombreuses et révélatrices d’un projet théologique
voulu et réfléchi, qu’Alain Le Boulluec et Philippe Le Moigne devront faire avec le
texte hébraique de base, c’est-a-dire le texte massorétique regu dans le canon de
I’Ancien Testament, tel qu’il a été lu et utilisé par le ou les traducteurs alexandrins.
«Nous avons pris le parti, disent-ils, pour cet ouvrage, de tenir a 1’écart la réception
chrétienne antique d’un livre de la Bible qui, plus que tout autre, a servi d’assise a la
doctrine des continuateurs du mouvement de Jésus. Nous avons tenté de considérer ce
texte comme le produit du judaisme alexandrin qu’il a été a I’origine, au II° siécle avant
notre ere» (p. 170). Il y a longtemps que ’on attendait la traduction du Livre d’Isaie tel
que les auteurs de la Septante, les premiers, |’ont traduit en langue grecque. La premiére
mouture qui nous est offerte aujourd’hui est de premiére importance et elle aiguise le
désir de sa version définitive, dans la mesure ol nous savons que le Livre d’Isaie a été
considéré et lu par les premiéres communautés chrétiennes comme un proto-évangile,
voire comme un cinquiéme évangile, et que c’est le livre biblique le plus cité — plus de
quatre cents occurrences — dans le Nouveau Testament. Il est bon et utile de souligner
enfin que le titre qui a été choisi, Vision que vit Isaie, correspond aux quatre premiers
mots du Livre d’Isaie lui-méme.

JEAN BOREL

Francors Ba&sprLuG, THIERRY LEGRAND, ANNE-LAURE ZWILLING, Religions, les
mots pour en parler. Notions fondamentales en histoire des religions,
Montrouge/Geneve, Bayard/Labor et Fides, 2014, 396 p.

Pensé comme un «manuel d’Histoire des religions», cet ouvrage est néanmoins
centré sur un certain nombre de «notions fondamentales», dont certaines sont abordées
de front («La religion et les religions», «le mythe», «le rite», «le sacré»), d’autres
(«athée», «idole», «prophéte», «sacrifice», «tabouw, etc.) au fil des chapitres consacrés
a d’autres questions (le «personnel religieux», la «communication avec le diviny, ...).
Cette attention particuliere aux «mots-outils» par lesquels s’exprime I’histoire des
religions, grace auxquels elle décrit les objets qu’elle étudie, repose sur une conviction
forte et sert en méme temps un combat. Contre une tendance a 1’indifférentisme qui
voudrait que «toutes les religions se ressemblent» et en réaction & une banalisation —
notamment médiatique — des notions, il s’agit de restaurer leur pouvoir de distinction.
Faire usage des mots «justes» ou «adéquats» pour reprendre les termes utilisés par les

Sciences
des religions



218 BIBLIOGRAPHIE

auteurs, doit permettre d’organiser la réalité, d’y discerner des différences. A cette fin,
les auteurs proposent une méthode : il faut «respecter les mots» et par conséquent revenir
a leur «signification premiére», «leur sens premier et/ou leur valeur de terme technique».
—Véritable plaidoyer pour un emploi rigoureux et précis des concepts, 1’ouvrage
n’échappe pas au risque que comprend une démarche de cette nature. Chercher a
retrouver le sens originel des mots, c’est en effet affirmer qu’il existe au fond, au-dela des
appropriations culturelles et historiques de ces mémes mots, des conventions sociales ou
scientifiques qui régulent leur usage, une essence invariable qu’il est possible de ressaisir.
Cette conclusion n’est certes pas explicitée dans 1’avant-propos qui expose avec autant
de netteté que de force les convictions qui sous-tendent I’ouvrage. Cependant, dés lors
qu’il est question d’en appeler a une utilisation précise des notions et plus singuliérement
lorsque ces notions sont a la fois abstraites et souvent idéologiquement trés chargées,
il apparait particuliérement important de s’entendre sur le statut des définitions qu’on
veut leur préter et donc de lever I’ambiguité sur leur caractére instrumental ou essentiel.
Ce sont en effet deux choses différentes que de reconnaitre aux concepts leur fonction
d’instruments destinés a découper dans la réalité des ensembles cohérents, observables
et analysables et de proposer a cette fin de délimiter leur sens ou de prétendre que la
définition qu’on leur donne renvoie a des réalités ontologiques. Une clarification sur ce
point dans les pages liminaires de 1’ouvrage aurait été d’autant plus utile que certains des
développements qui suivent renforcent plutét le lecteur dans 1’impression que le retour
au sens originel des mots proné par les auteurs repose en réalité sur 1’idée que les notions
abordées ont une valeur universelle et renvoient effectivement a des réalités en soi. Ainsi
le chapitre portant sur «le sacré», qui s’ouvre sur une intéressante synthése des origines
étymologiques de la notion et des sens qu’elle a revétus en latin, en grec et dans les
langues sémitiques, poursuit son travail de définition en résumant les theéses éliadiennes
relatives a cette thématique (d’autres chapitres, comme celui sur les mythes, prennent
également appui sur les théories de Mircea Eliade). Or ces théses, aussi fidélement que
clairement exposées, reposent de maniére trés caractéristique sur I’idée que «le sacré»
forme une «catégorie de choses ‘spéciales’», une réalité spécifique qui «se manifeste»
dans le monde. On est bien ici en présence non d’un concept forgé et défini a des fins
d’analyse et de connaissance, mais d’une essence. — En prenant cet ouvrage en main, le
lecteur doit donc tenir compte des convictions qui I’animent et qui ne sont pas explicitées
dans toute leur étendue et leurs conséquences dans les pages d’introduction. Une fois ces
éléments clarifiés, il est évident qu’il tient un manuel susceptible de répondre a toutes
les attentes vis-a-vis d’un tel ouvrage. Les notions sont exposées avec beaucoup de
clarté, dans un langage précis et technique, qui évite cependant de jargonner. L’ouvrage
est également complété par plusieurs index, 1’un répertoriant les notions et les textes-
sources, les deux autres les auteurs mentionnés dans le texte ainsi que dans les notes. Il se
préte ainsi aussi bien a une lecture transversale qu’a un usage ponctuel, a la maniére d’un
dictionnaire de notions. Une bibliographie sélective permet de poursuivre la premiére
approche qui est ainsi proposée.

CHRISTIAN GROSSE

PIERRE-YVES BRrRANDT, JAMES M. DAy (éds), Psychologie du développement
religieux. Questions classiques et perspectives contemporaines (Psycho-
logie et spiritualité), Genéve, Labor et Fides. 2013, 256 p.

La psychologie du développement religieux a été marquée par la force de la
pensée piagétienne, et les développements passionnants réalisés par L. Kohlberg
dans la psychologie du développement moral. Le développement psychologique est



BIBLIOGRAPHIE 219

ainsi congu comme organisé par des «stades» qui ont leur cohérence propre. C’est la
recherche d’un meilleur équilibre qui conduit & développer une nouvelle cohérence,
un nouveau stade. Pour Piaget, ce sont les capacités d’abstraction et d’universalisation
qui procurent & I’individu une vision du monde plus stable et plus intégrative. P.-Y
Brandt et J. M. Day nous proposent dans cet ouvrage un état actuel des questions
posées par ce modéle. La perspective piagetienne ne va pas au-dela de 1’adolescence,
et elle est essentiellement cognitive. Z. Dandarova fait état de sa recherche faite en
milieu bouddhiste sur les représentations que les enfants se font de Dieu. Elle montre
en particulier que les représentations se font moins anthropomorphes & partir de
I’adolescence. Elle montre aussi que 1’éducation religieuse tend a accélérer ce processus
vers des conceptions plus abstraites. T. Zittoun étudie le mode de transmission propre
au Judaisme et met en évidence une «culture de la question», les enfants étant incités
a s’interroger sur le sens des propositions de sens qui leur sont faites. Elle analyse la
facon dont I’intériorisation ainsi produite est efficace ou non hors du champ religieux.
De maniére plus générale, le champ de travail de cet ouvrage consiste a s’entendre sur ce
que pourrait étre la maturité spirituelle. Kohlberg avait observé que les adolescents qui
étaient parvenus a croire en des principes universels se mettaient plus tard & douter de
ces certitudes. Gisela Labouvie-Vief montre a partir de ses études intégrant la dimension
émotionnelle que 1’on peut voir un progres dans cette évolution, progrés associé a une
conscience plus intégrée et différenciée des émotions. Elle observe également que ces
progrés ne se poursuivent pas aprés le ‘milieu de la vie’. A partir du point de vue de
la psychologie culturelle, R. Scardigno et G. Mininni mettent également en évidence
comment le «moi dialogique» se développe a 1’age adulte dans une capacité a étayer
ses valeurs sur des expériences partagées. Au cours de la vieillesse, ils constatent que
les différentes identités (le ‘moi-travailleur’, le ‘moi-mari/femme’, le ‘moi pére/mere,
le ‘moi religieux’) s’entrelagent de facon de plus en plus intégrées. Ils défendent 1’idée
que la maturité n’est pas liée a la complexité croissante, mais a la capacité & mobiliser le
‘tissu local de I’expérience’ en le connectant dans un ‘constant dialogue’ & des structures
de signification. Ces bréves indications montrent le grand intérét de cet ouvrage qui, sans
aboutir a une vision unifiée, propose de nombreuses et passionnantes réflexions. On peut
considérer que ce qui est ici pensé sur la maturité spirituelle vaut pour la psychologie
de fagon plus générale, la thématique du développement post-adolescentaire restant un
champ actuellement encore peu exploré.

EMMANUEL SCHWAB

Marrtianus CAPELLA, Les noces de Philologie et de Mercure, Livre I, texte établi
et traduit par Jean-Frédéric Chevalier (Collection Budé des Université de
France), Paris, Les Belles-Lettres, 2014, 183 p.

Cet ouvrage s’inscrit dans le cadre du projet d’édition du texte et de traduction intégrale
des neuf livres des Noces de Philologie et de Mercure de Martianus Capella, qui a débuté
en 2003 aux Belles-Lettres. Aprés 1’ Arithmétique (Livre VII), la Dialectique (Livre IV),
la Géométrie (Livre VI) et I’Harmonie (Livre IX) (cf. recension in: RThPh 2012/1,
p.76s), c’est le Livre I qui fait aujourd’hui I’objet d’une publication aussi soignée que
les précédentes. Les Noces de Philologie et de Mercure se situent dans la tradition
des débats sur I’ordre et la finalité des connaissances. Aprés un double prologue,
Martianus cherche ainsi a délivrer, en sept livres, un enseignement encyclopédique pour
transmettre a la postérité 1’héritage de la culture antique des sept Arts libéraux. Comme
Theuth avait fait part de ses inventions & Thamous (cf. Platon, Phedre, 274c-275b),
les dieux, a I’invitation de Mercure, exposent leurs savoirs, par le moyen desquels les



220 BIBLIOGRAPHIE

hommes pourront communier avec eux. Le titre exprime bien le cadre du récit : Mercure,
dieu de la rhétorique et interpréte des pensées de Jupiter, demande le droit d’épouser
Philologie, qui symbolise le désir de la sagesse. C’est ainsi par la mise en ceuvre d’un
double prologue, un hymne a Hyménée et un récit en prose autoparodique, et par le
truchement d’une ascension céleste et d’une traversée périlleuse d’espaces surnaturels
que Martianus met en scéne la consultation d’Apollon et de Jupiter, puis la convocation
des dieux de 1’Olympe pour la ratification finale de ce mariage. Il est intéressant de
noter que la description que Martianus fait des seize régions du ciel d’ou viennent
tous les dieux que Jupiter convoque, des plus puissants aux plus obscurs, correspond
a la cosmologie religieuse des Etrusques. Mais c’est essentiellement aux Oracles
Chaldaigues et au néoplatonisme que puise Martianus pour construire un récit de nature
initiatique, lequel se présente comme une allégorie invitant le lecteur a percevoir la
portée symbolique du moindre détail de ses descriptions. Ce récit allégorique n’est pas
tellement destiné & rendre moins austéres les exposés scientifiques qui suivront qu’a
traduire, en filigrane, une conception philosophique de la connaissance qui s’insere
pleinement dans les intentions et les spéculations néoplatoniciennes. C’est avec la plus
grande attention que 1’A. a établi 1’édition critique en s’appuyant non seulement sur
les sept manuscrits les plus anciens qui nous sont parvenus, mais sur la totalit¢ des
manuscrits actuellement répertoriés dans les différentes bibliothéques européennes.
C’est également avec un soin particulier que la traduction a été faite pour respecter le
rythme des vers de ce prosimetrum. Quelques deux cent-cinquante pages d’introduction
et de notes savantes abordent les discussions et les solutions aux multiples problémes
que posent ce premier livre et tentent de donner toutes les précisions linguistiques,
historiques, religieuses et philosophiques nécessaires a I’intelligence d’un texte qui
reste encore souvent mystérieux. Un index des noms propres et des mots latins et grecs
achévent de faire de ce nouveau volume un ouvrage de référence.

JEAN BOREL



	Bibliographie

