
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 2

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 199-222

BIBLIOGRAPHIE

Philippe Soulier, Simplicius et I 'infini, preface de Ph. Hoffmann (Anagoge, 7), Histoire de

Paris, Les Belies Lettres, 2014, 595 p.
la Philosophie

Ce fort volume est la version remaniee de la premiere partie d'une these de doctorat
soutenue en 2010 ä l'Ecole Pratique des Hautes Etudes ä Paris, sous la direction de

Philippe Hoffmann. II est evident que je ne peux pretendre rendre justice ici ä ce travail
monumental et savant. Je me bornerai ä presenter ci-dessous, sous une forme simplifiee,
l'interpretation de Simplicius des chapitres de la Physique d'Aristote traitant de l'infini.
Simplicius fait partie du groupe des philosophes neoplatoniciens qui ont dü fuir Athenes

apres la fermeture de l'Ecole neoplatonicienne suite ä un edit de l'Empereur Justinien de

529. L'A. fonde son etude sur le commentaire de Simplicius - redige pendant son exil -
sur les chapitres 4 ä 8 du livre III de la Physique d'Aristote (67 pages d'un commentaire
qui compte dans son ensemble plus de 1300 pages dans l'edition moderne - fin XIXes.

- de H. Diels); toutefois, selon l'A., la question de l'infini «est une sorte de fil rouge
qui parcourt de bout en bout l'exegese de la Physique» (p. 143). L'ouvrage est divise en

quatre sections (je donne le nombre de pages): I. La these philosophique de Simplicius
sur l'&teipov (infini ou illimite) [48 p.], II. L'ancrage neoplatonicien de la doctrine
mobilisee par le Commentaire (sur la Physique) [197 p.]. III. L'a7tstpov neoplatonicien
de Plotin ä Damascius [171 p.]. IV. La methode d'exegese (de Simplicius) [39 p.]. En

annexe figure un resume analytique du texte de Simplicius commente (In Phys. Ill 4-8).
On constate immediatement que le titre de l'ouvrage est trop restrictif; en effet, l'A.
traite longuement la question de l'infini chez Plotin, Syrianos et surtout Proclos. Le

corps de l'ouvrage deploie la doctrine metaphysique du neoplatonisme - essentiellement
sous la forme systematique qu'en donne Proclos -, telle qu'elle apparait sous-jacente
(«fugace», p. 108) dans le traitement meme de l'infini physique analyse par Simplicius
dans son commentaire. Ä la suite d'Aristote, Simplicius questionne le Statut ontologique
de l'infini dans le monde physique sublunaire. Or l'&t6ipov admet des significations
multiples dont l'unite est celle de la «signification focale» du dtp' tvöq Kai npöq ev (litt.
«ä partir d'une chose et en reference ä une chose»; cf. p. 72). Comme le Stagirite, le

commentateur nie l'existence d'une grandeur physique infinie en acte «impossible ä

parcourir» (aSief;nT]TO<;). II refute aussi l'existence reelle de l'infinite des nombres (et des

grandeurs) mathematiques, separes ou abstraits, qu'il apelle "monadiques" (composes
d'unites): en effet, ceux-ci n'ont d'existence (derivee) que dans la pensee ou plus
precisement l'imagination (tpavxaofa) et la representation («tivoia) du mathematicien;
l'infinite de la suite des nombres n'est done qu'un djtetpov «imaginaire» (l'A. utilise
l'expression hegelienne de «mauvais infini»). Done, l'infini en tant que tel (to ifatsipov
«tout court»), en acte, n'a pas d'existence dans le mondephysique. Cependant, l'existence
reelle dans ce monde est reservee au «proces ä l'infini» (to ek' dneipov), evanescent
dans les nombres «engages dans une matiere» ou «corporels» mesurant le temps, le
mouvement et la succession des substances dans le devenir (yEveoi«;), permanent dans
les grandeurs materielles continues (p. 67-68). Or, dans le proces ä l'infini, il semble
bien que l'infini soit «en puissance» (Snväpet) et non «en acte» (evspyelq): dans la
dichotomie des grandeurs materielles, chaque segmentpeut toujours etre divise; de fait,
il y a lä, selon l'interpretation de Simplicius, ä la fois du «en acte» et du «en puissance»,
comme dans le mouvement, car l'infinite du proces ä l'infini «a son etre dans le fait



200 BIBLIOGRAPHIE

de devenir» (p. 58-60). L'infinite du proces ä l'infini dans les grandeurs materielles,
distinctes des grandeurs purement geometriques, a d'ailleurs une cause physique, qui
en garantit la realite extra-mentale: l'«en puissance» de la matiere infinie, comprise par
l'A. comme «le corps non qualifie» materiel (evuaov) (p. 68 sq.). Cette interpretation
realiste de l'infini, comme «proces ä l'infini», ä partir du texte d'Aristote, s'inscrit
parfaitement dans le cadre general de la metaphysique neoplatonicienne: l'infini ou
l'illimite de la matiere, le proces ä l'infini de la dichotomie, du mouvement, du temps
et du devenir en general sont alors les demiers reflets de la puissance infinie de l'Un
qui se manifeste ä travers tous les niveaux de l'intelligible dans le monde sensible de
la nature (rappelons que les deux principes supremes, immediatement subordonnes ä

l'Un sont le Jtepou; [la limite ou le limitant] et 1'äjtEipIa [l'infinite ou l'illimitation]).
La question de l'infini dans le neoplatonisme, en particulier dans sa version proclienne
qualifiee ici d'«orthodoxe» ou de «Standard» (ce qui est discutable), est done centrale:
«eile y constitue un point d'articulation entre ontologie, theologie, mathematiques,
cosmologie et physique» (p. 410). Notons seulement que dans cette metaphysique de

l'infini, une doctrine remarquable est celle du caractere relatif de l'infini de puissance
(dnEipoSuvagia) des etres intelligibles, qui releve de la qualite, non de la quantite: dans la
hierarchie des intelligibles, chaque niveau superieur est dote d'une puissance infinie par
rapport au niveau inferieur, mais, pour lui, sa propre infinite de puissance et la puissance
de l'inferieur est finie (cf. p. 432). Pour le detail de cette doctrine, l'A. aurait du utiliser
un passage du De decern dubitationibus circa providentiam (§ 11) de Proclos qui en
donne la theorie avec precision (cf. F. Brunner et alii, «Proclus, De decern dubitationibus
circa providentiam, q. 3, 11-14, traduction et commentaires», Freiburger Zeitschriftfür
Philosophie und Theologie 24 (1977), p. 112-127). Je terminerai sur quelques remarques
formelles. Malgre l'abondance des traductions, en general excellentes (mais, p. 260,
n. 364, 0$ est un gen. de comparaison), la lecture de l'ouvrage exige une connaissance
du grec (termes, expressions et citations non traduits). L'abondance d'excursus, de

digressions est un obstacle ä la comprehension des theses analysees, par ailleurs souvent
subtiles. A la fin de chaque chapitre, l'A. aurait pu, par exemple, reprendre de fa?on
synthetique 1'argumentation developpee (la conclusion de l'ouvrage ne comprend que
deux pages Par ailleurs, les coquilles sont nombreuses, en particulier dans les termes

grecs (un exemple cocasse est la confusion d'o\)/iv [vision] avec öipiv [serpent], p. 481).
On regrettera l'absence d'un index des notions, que ne remplace pas la table analytique,
par ailleurs fort utile. En fin de compte, e'est lä un ouvrage qui s'adresse ä un public
d'inities qui y trouveront une quantite de choses excellentes et interessantes. Mais, etant
donne l'importance de la question de l'infini dans toute la tradition metaphysique, on
souhaiterait que l'A. nous offre une synthese (de longueur raisonnable) sur la notion
d'&7CEtpov dans le neoplatonisme, centree sans doute sur la doctrine de Proclos (V6 s.) qui
en presente l'expose le plus systematique et peut-etre le plus influent.

Jean-Pierre Schneider

Alain de Libera, Archeologie du sujet, t. Ill: La double revolution. L 'acte de

penser 1 (Histoire de la philosophic), Paris, Vrin, 2014, 688 p.

Cela fait plusieurs annees que nous essayons, comme theologien, de suivre ä distance
les travaux erudits impressionnants d'Alain de Libera (ci-apres L). Notre champ de

competence est tres different du sien et notre ignorance de la plupart des corpus analyses

par lui est flagrante. Sa problematique nous interesse cependant ä un double chef au
moins: la thematique de la naissance du sujet concerne au plus haut point la reflexion
ethique moderne et contemporaine, aussi bien dans ses declinaisons philosophiques



BIBLIOGRAPHIE 201

que theologiques; et, d'autre part, la methode archeologique suivie et pratiquee ici
par L. trouve chez nous des resonances evidentes (nous avons developpe une methode
genealogique, critique et reconstructive inspiree de Foucault, de Nietzsche mais aussi de

Trutz Rendtorff et de Charles Taylor notamment). Pour comprendre le projet d'ensemble
de VArchäologie du sujet (oeuvre encore en cours de redaction et dont le plan annonce
7 parties), le lecteur se referera ä l'etude critique de Hamid Taieb, RhThPh 143,2011/1,
p. 67-75, Signaions aussi au lecteur le tres eclairant entretien qu'Alain de Libera
lui-meme a accorde ä Henri de Movallier en 2009 (http:www.actu-philosophia.com/
spip.php ?article77, consulte le 25 janvier 2015). L'A. y donne les clefs de sa demarche
et precise notamment le sens de son archeologie, notamment par rapport ä la genealogie.
L. developpe une archeologie du sujet qui veut penser non seulement les moments de la
naissance du sujet mais finalement sa possible signification moderne et contemporaine.
L'ethique distingue aujourd'hui les categories de sujet, d'individu et de personne (voir
notre article «Sujet et personne», in: Dictionnaire encyclopedique d'ethique chretienne
(Laurent Lemoine, Eric Gaziaux et Denis Müller dir., Paris, Cerf, 2013, p. 1941-1959);
eile est consciente du caractere foncierement problematique de ces categories, mais
sans pouvoir en embrasser toute les richesses des strates archeologiques, notamment
medievales, analysees par L. Certes, le projet de L. est davantage historique et son interet

pour la pertinence ethique et anthropologique des thematiques etudiees reste la plupart
du temps au second plan. Autant nous sommes d'accord avec lui que la modernite (dans
laquelle on peut inclure la Renaissance et la Reforme au moins ä titre d'anticipation ou
de transition) ne s'explique pas sans son socle classique et notamment medieval - les
discussions ä propos d'Averroes notamment sont vertigineuses - autant nous restons
sur notre faim en ce qui concerne la force d'innovation des modernes et les enjeux
actuels qu'elle implique. Faudra-t-il attendre le T et dernier volume annonce et promis,
ou la pensee forme-t-elle plutöt une circularite ä repetitions L. ne cesse de souligner la
double circulation des idees, du passe au present et du present au passe. Mais son concept
d'archeologie reste ä nos yeux assez historicisant, faute de s'engager sur les voies plus
escarpees encore et radicales sans doute d'une genealogie critique et reconstructive.
Peut-etre cette distinction s'imposera-t-elle en fin de parcours, la retombee sur Descartes
ne pouvant etre, ä son tour, qu'un poste ou un moment «de-passe». L'histoire de la
Philosophie, on le sait, est toujours grosse d'une certaine philosophic de l'histoire et
de perspectives normatives. Ce livre exceptionnel, brillant et ardu est une contribution
precieuse et stimulante au penser critique dont a besoin la modernite tardive oü nous
essayons nous-memes de nous mouvoir et de nous comprendre, sans occulter et oublier
nos racines.

Denis Müller

Roger Pouivet, Epistemologie des croyances religieuses (Philosophie & Philosopohie

Theologie), Paris, Cerf, 2013, 241 p. contemporaine

Le lecteur est prevenu: il ne s'agit pas pour Roger Pouivet de proposer un manuel

d'epistemologie, ni d'examiner les nombreuses preuves de l'(in)existence de Dieu. L'A.
ne s'interesse pas ä la possibility de verifier le contenu des croyances religieuses; il
examine les differentes approches s'inscrivant au sein des divers domaines que touche
la problematique des croyances religieuses. La these est enoncee en debut de livre: la

croyance religieuse (chretienne) est legitime parce qu'elle est epistemologiquement
garantie. Des lors, tout ce qui suit prend la forme d'un long chemin visant ä montrer
comment et pourquoi l'A. est parvenu ä cette these. Nous parcourons, dans un texte
bien informe tant de l'histoire de la philosophie que de la philosophic contemporaine,
l'ethique des croyances, la valeur epistemologique de la revelation, et enfin l'opposition



202 BIBLIOGRAPHIE

entre realisme et antirealisme religieux. Observons quelques aspects saillants de cette
etude. - A quelles conditions a-t-on le droit de croire? Pour l'A., l'autorisation de croire
ne repose pas sur les proprietes de la croyance, mais sur l'attitude meme du croyant:
sa croyance est garantie lorsque aide par son attitude intellectuellement vertueuse, il
ne conqoit pas de raisons süffisantes pour l'abandonner: Croyez, bonnes gens Si rien
ne l'interdit, vous etes dans voire bon droit (p. 32). L'A. etablit comme fait que nos

croyances proviennent en majeure partie de temoignages auxquels nous accordons un
degre de confiance relatif ä l'autorite de laquelle ils emanent. L'attitude epistemiquement
vertueuse consisterait done ä croire un temoignage avec la plus grande certitude s'il
provient d'une autorite supreme; plus encore, si le temoignage est la seule source de

connaissance possible. La croyance religieuse echappe aux obligations epistemologiques
(justification) et est soumise aux vertus epistemiques (accorder sa confiance en un
temoignage extremement sür comme seule source de connaissance). L'A. nomme cette

approche epistemologique «epistemologie des vertus» (p. 91). - Comment defendre la
rationalite de croyances auxquelles le croyant n'est pas parvenu par lui-meme, mais

qu'il a reques par une voie surnaturelle L'A. soutient la conception propositionnelle
de la revelation (conception canonique instituee dans la constitution du concile Vatican

II, p. 95); il defend la revelation comme connaissance, c'est-ä-dire comme constitute
de propositions intelligibles formant un ensemble doctrinal (p. 98). Le croyant n'est

pas seulement legitime epistemiquement dans sa croyance, il est directement amene ä

la connaissance par la revelation. L'A. oppose la connaissance emanant de la revelation
ä la connaissance que l'on prouve scientifiquement: la premiere nous est donnee ä voir
en fonetion de notre merite, ici compris comme la vertu de notre foi (p. 106), quand on
parvient ä la seconde ä la force de notre intelligence.

Laureline Dartiguepeyrou

Judith Butler, Qu'est-ce qu'une vie bonne [2012], traduit de l'anglais et

preface par Martin Rueff (Manuels), Paris, Payot et Rivages, 2014, 111 p.

II s'agit de la conference prononce par l'A. le 11 septembre 2012 ä Francfort lors de

la reception du Prix Adorno, decerne tous les trois ans le jour de la naissance de Theodor
Wiesengrund Adorno (1903-1969). Le titre anglais sonne ainsi: «Can one lead a good life
in a bad life ?» Une premiere traduction de Frederic Joly est parue dans Le Monde du 28

septembre 2012 sous le titre «Une morale pour temps precaire». Judith Butler s'appuie
sur la derniere phrase du § 18 de Minima Moralia, un des chefs-d'oeuvre d'Adorno.
«There is no right life in the wrong one». Richtig/falsch, en allemand. La traduction
franqaise de l'original allemand, due ä Eliane Kaufholz et Jean-Rene Ladmiral, avait

propose : «II ne peut y avoir de vraie vie dans un monde qui ne l'est pas». Judith Butler
travaille sur la traduction anglaise du texte d'Adorno mais en se referant ä l'original
allemand. Elle brouille les cartes en recourant aux termes de vie bonne (good life) et de

vie mauvaise (bad life), mais plus on avance dans la lecture de la conference, plus on
se demande si e'est vraiment adequat pour comprendre Adorno, tout en tenant compte
des debats ulterieurs, en philosophic morale, sur la distinction entre le juste et le bien.

Quoi qu'il en soit, la legon de Butler (p. 53-110) est passionnante. Les questions posees
ä Adorno et surtout le debat avec Arendt permettent de saisir la visee ethique et non pas
seulementpolitique de l'A. Contre toute dissociation de la politique et de l'ethique, Butler
propose une distinction de ces deux termes, impliquant leur articulation differenciee
(eile rejoint ainsi par un autre chemin le projet ricoeurien). Sa critique d'Hannah Arendt
nous semble pourtant biaisee, l'aristotelisme ne constituant en rien la seule et unique
source d'inspiration d'Arendt, comme l'a si bien montre Celine Ehrwein Nihan par



BIBLIOGRAPHIE 203

exemple. De meme, on aurait pu souhaiter une discussion plus precise des differentes
manieres de distinguer et relier le bien et le juste (chez Habermas, Rawls, Walzer,
Ricceur et Jean-Marc Ferry, par exemple). Le point le plus fort et le plus convaincant
de ce beau texte boiteux me parait resider dans l'importance signifiee ä la precarite et
ä la vulnerability des plus demunis. Le lecteur francophone n'a ainsi plus aucun motif
serieux aujourd'hui de vouloir faire de Judith Butler une ideologue extremiste des
etudes genre, ou d'occulter les dimensions philosophiques nuancees et complexes de sa

pensee. Sa vision des etudes genres, si provocante et pointue soit-elle, permet et exige
des correctifs et des ouvertures, de l'avis meme de l'A. Son constructivisme n'est pas
absolu; la categorie de genre n'est pas l'eteignoir de la reflexion anthropologique et de

l'ethique; la politique ne va pas sans une ethique, qui ne se deduit pas simplement de

ce qui la precede. Butler a evolue sur ce point central et le reconnait. Si eile fournit ce

type d'informations utiles et judicieuses, la «preface» du traducteur occupe de maniere
abusive la moitie du livre et s'evertue ä demontrer au lecteur francophone tout ce que
Butler doit prioritairement ä Rousseau, auteur qu'elle ne cite pas (il s'en explique
certes fort bien dans une longue note p. 10-12). Provocation volontaire et interessante,
developpant un interet genealogique parfaitement legitime ä mon sens, puisque on a

pu voir dans Rousseau l'adversaire vise par les etudes genre. Mais etait-ce bien le lieu
de l'ecrire dans la preface de la conference de Francfort Sujets du desir est ä peine
mentionne, alors que la reprise et la critique subtile des themes hegeliens constitue la
colonne vertebrale de la pensee butlerienne. Le traducteur le sait et le reconnait, comme
il valorise aussi de maniere exacte la dette de Butler envers Foucault. Mais cela lui
fait partiellement manquer les problemes techniques les plus ardus d'un texte qu'il a

pourtant traduit. Ä noter que l'attribution du Prix Adorno ä Judith Butler a suscite dans
le Jerusalem Post et dans les milieux sionistes conservateurs une polemique importante
et des attaques d'une grande malhonnetete intellectuelle. Dans une lettre ouverte du 27
aoüt 2012, Butler s'est clairement expliquee au sujet de son attachement au judai'sme et
ä l'ethique juive mais aussi de ses critiques envers la politique de l'Etat d'Israel. Elle
s'est associee au mouvement BDS (boycott, desinvestissement, sanctions) et a refuse de

s'exprimer dans les Universites israeliennes favorables ä la colonisation des territoires
palestiniens. Elle a d'autre part clairement desavoue le Hamas et le Hezbollah et n'a
cesse d'appeler ä une action non violente.

Denis Müller

Judith Butler, Sujets du desir. Reflexions hegeliennes en France au XX" siecle

[1987], traduit de l'anglais (Etats-Unis) par Philippe Sabot (Pratiques
theoriques), Paris, P. U. F., 2011, 304 p.

Cet ouvrage enfin traduit est issu de la these de l'A. et a ete publie pour la premiere
fois en anglais en 1987. II est fondamental pour saisir la profondeur et la complexite de
cette pensee originale qu'une reception superficielle a souvent eu tendance ä reduire ä

une caricature des etudes genre. Un premier regard sur la table des matieres suffit dejä
ä prendre conscience de l'ampleur de la thematique abordee: 1) Desir, rhetorique et
reconnaissance dans la Phänomenologie de I'esprit de Hegel; 2) Desirs historiques: la
reception franfaise de Hegel: Kojeve, Hyppolite, de Hegel ä Sartre; 3) Sartre: la quete
imaginaire de l'Etre (L'Etre et le neant; Saint Genet; l'Idiot de la famille) ; 4) Ä la
vie, ä la mort, le desir en luttes: Derrida, Lacan, Deleuze, Foucault. Le «depassement»
de Hegel. - Or telle est justement la question posee. Peut-on et faut-il en finir avec
Hegel Nous savons de quelle maniere brillante et radicale Paul Ricoeur s'est conffonte
avec ce defi, notamment dans le troisieme volume de Temps et recit. La problematique
butlerienne, tres remarquable, est cependant tres differente. S'appuyant sur une analyse



204 BIBLIOGRAPHIE

critique de la comprehension hegelienne du desir (Begierde) dans la Phänomenologie,
l'A. revisite et interroge la reception franpaise de Hegel de maniere tres ample. On ne
lui fera pas le reproche formel de n'y avoir pas integre les apports de Paul Ricceur ou de

Jean-Marc Ferry : le t. III de Temps et räcit date de 1985, la these de Ferry sur Habermas
de 1987; en 1999, lors de la preface ä la deuxieme edition, l'A. note que son corps-ä-
corps avec Hegel ne s'est pas arrete au livre de 1987 ; eile renvoie ä son ouvrage - aussi
decisif qu'enigmatique - sur Antigone (2000), oü eile montre combien l'heroi'ne de

Sophocle «jette le trouble dans la parente». Ferraillant avec 1'interpretation fameuse
de Hegel et les analyses contemporaines de cet immense dossier par Georges Steiner,
Butler retombe ainsi sur ses pieds, bien en place depuis son celebre ouvrage Trouble
dans le genre (paru en anglais en 1990). Chacune des discussions de Butler meriterait
ici un traitement particulier, que ce soit ä propos de Kojeve, d'Hyppolite, de Sartre, de

Deleuze, de Derrida ou de Foucault. Mais tout se joue sans doute pour eile chez Lacan,
qui denonce les raffinements dialectiques post-hegeliens mis en place par Hyppolite des

sa lecture de la Phänomenologie. A lire Lacan, ecrit Butler, «la positivite du langage fait
partie du stratageme de la denegation» (p. 228). En ramenant le desir ä la conscience
de soi et finalement ä la conscience (Bewusstsein), Hegel n'a pas su penser «l'opacite
fondamentale du desir» et n'a fait qu'etendre «le presuppose cartesien d'une conscience

transparente» (p. 229). Ce qui n'empeche nullement Butler de retourner ensuite

l'argument contre l'obsession freudo-lacanienne du penis. Le scalpel fulgurant de Butler
n'epargne ni Sartre, ni Lacan, ni Deleuze, ni Derrida, ni Foucault, meme si ce dernier
semble avoir ouvert dans les volumes 2 et 3 de l'inachevee Histoire de la sexualitä
une sortie de l'hegelianisme et de la dialectique du maitre et de l'esclave dominant
le reste de son oeuvre. Tous semblent en quelque sorte contamines par le virus de la
maitrise fabrique par Kojeve et Hyppolite. Simone de Beauvoir et Julia Rristeva seules

ou presque echappent ä cette Surdetermination hegelienne de la maitrise. Le desir est ä

penser tout au contraire comme ('expression de sujets concrets, avec leur corps, et non
comme lieu fictifde la maitrise. Ä la fin, ebloui par tant de rigueur et de brio, je me dis:
il n'y a peut-etre pas que Luce Irigaray (dans la premiere partie de son ceuvre) ou Rosi
Braidotti qui ont ouvert une voie aussi nouvelle et aussi destabilisante. II y aurait tout un
retour ä effectuer sur la deconstruction derridienne du phallogocentrisme, ce grand theme
sous-estime par Butler, mais egalement sur les grands absents de sa pensee, passee ou
presente: Levinas, ce grand phenomenologue anti-hegelien, avec sa phenomenologie de

la caresse, Ricoeur lui-meme, cf. son article de 1960 «La sexualite : la merveille, l'enigme,
l'errance», mais peut-etre surtout sa reprise critique du theme spinozien du desir, Michel
Henry dans toute son oeuvre, et, last but not least, des auteurs aussi differents que Jean-Luc
Marion (Le Phänomene ärotique) et Jean-Marc Ferry, pensons ä sa relecture toujours plus
insistante des ecrits de jeunesse de Hegel autour du theme de l'amour.

Denis Müller

Philippa Foot, Le Bien naturel, traduction de John E. Jackson et Jean-Marc

Tetaz, introduction ä la traduction franpaise de Jean-Marc Tetaz (Logos 3),

Geneve, Labor et Fides, 2014,211 p.

Cette traduction d'excellente qualite est un evenement ä saluer, vu le peu d'echo
rencontre jusqu'ici par la philosophe anglaise Philippa Foot (1920-2010) dans la
discussion francophone. La monographie de Foot, texte classique et passionnant, publiee
en 2001 apres pres de 50 ans de recherches, constitue une defense et une illustration
aussi concise que rigoureuse, d'inspiration analytique, de la pensee ethique grecque
classique. Comme toute perspective originale (comparable ä bien des egards ä Intention,
le chef-d'oeuvre encore plus concis de son amie et collegue Elizabeth Anscombe),



BIBLIOGRAPHIE 205

la force du Bien nature! en constitue en meme temps de maniere quasi «naturelle»
l'unilateralite inevitable et la partialite «metaphysique». L'univocite pretee aux divers

usages du mot «bon», permettant de parier de «Natural Goodness» (traduit par Bien
plutöt que par Bonte, ce qui releve dejä d'un choix traductologique) est evidemment un
presuppose philosophique discutable, comme le montrerait une comparaison serree avec
les travaux de Monique Canto-Sperber, de Martha Nussbaum, d'Alasdair Maclntyre et,
last but not least, de Paul Ricceur, dont la solution est totalement differente de celle de

Foot, vu l'importance, chez Ricceur, de l'articulation entre le juste et le bien, entre Kant
et Aristote. Je pense que, en plus, l'idee de «Bien naturel» est, en frangais, d'une double
polysemie qui, ä eile seule, fait exploser le projet footien. Est-ce different en anglais My
Goodness (sacrebleu mon Dieu je n'en suis pas sür. Autre question. Le chapitre final
sur Nietzsche, taxe d'immoralisme, ne me parait pas rendre compte de la radicalite de

ce penseur et soufffe en partie d'une ignorance des debats et de la litterature secondaire

germanophone et francophone (Judith Butler a fait beaucoup mieux depuis, mais ce
n'est qu'un exemple). Foot cite Gollwitzer, mais ignore tout de Wilhelm Weischedel;
eile mentionne Jörg Salaquarda, mais beaucoup trop vite. Le texte est precede d'une
remarquable et fort utile introduction de Jean-Marc Tetaz. On regrettera cependant qu'y
soit donnee au passage une interpretation lapidaire des positions d'Alasdair Maclntyre,
cet autre immense specialiste de l'ethique des vertus, Protestant ecossais, admirateur
de Karl Barth et de Trotsky dans sa jeunesse, puis converti au catholicisme et devenu

un auteur incontournable aux Etats-Unis et dans l'ethique philosophique et theologique
internationale: son ceuvre ne s'est nullement arretee ä After Virtue et meriterait une
attention beaucoup plus nuancee, instruite de la litterature secondaire monumentale
disponible y compris en frangais. Foot elle-meme ne le discute pas serieusement, d'oü
peut-etre cette pointe caricaturale et desuete du presentateur contre Maclntyre, dont les

positions, si discutables soient-elles en effet, sont cependant beaucoup plus originales et

profondes. Du coup, la vision de l'oeuvre de Foot en est un peu biaisee. C'est regrettable,
car ce volume tout entier est du bei ouvrage; il sera tres utile ä de nombreux enseignants
et etudiants de langue frangaise.

Denis Müller

Hartmut Rosa, Alienation et acceleration. Vers une theorie critique de la
modernite tardive, traduit de l'anglais par Thomas Chaumont, Paris, La
Decouverte-Poche, (2012)2014, 153 p.

II s'agit d'une reprise en livre de poche d'un texte dejä publie en 2012 et paru en
anglais en 2010. L'auteur y presente de maniere claire et magistrate une synthese concise
de son ouvrage de reference Acceleration. Une critique sociale du temps, La Dicouverte
2010 et de ses autres travaux. Sociologue et philosophe, l'A., ne en 1965, est professeur
ä l'Universite Friedrich-Schiller de Iena et directeur du Max-Weber-Kolleg ä Erfurt.
Specialiste de Charles Taylor, il s'inscrit dans la continuity de la theorie critique de

l'Ecole de Francfort, tout en tragant son propre chemin avec puissance et originalite.
La dialectique de ['acceleration (Beschleunigung) et de l'alienation (Entfremdung,
terme repris de Marx surtout) ne constitue pour l'A. qu'une etude preliminaire en vue
d'une nouvelle theorie critique de la modernite tardive (Spätmoderne). Cette recherche

convoque non seulement les discussions serrees de la sociologie et de philosophie
contemporaines sur le Statut de la modernite tardive - postmodernite chronologique
ou theorie meta-moderne, etc. - mais reussit aussi avec une grande finesse ä decrire
et ä comprendre les realites quotidiennes de notre presente «vie moderne». Le tableau
prend des contours pessimistes, voire catastrophistes, comme l'A. le reconnalt sans



206 BIBLIOGRAPHIE

peine. Ce n'est pas pour rien qu'une de ses references majeures est constitute par les
ecnts de l'architecte et penseur franqais Paul Virilio, auteur de reflexions mordantes et
pertinentes sur «le dieu vitesse». Le nceud ä la fois theorique, cntique et existentiel de la
these defendue ici reside dans la qualification des efifets negatifs de l'acceleration mfinie
du temps et du vecu, interpretes comme alienation sociale, culturelle et personnelle.
Les perspectives ouvertes sont d'une actualite brülante et d'une grande intelligence.
La modernite tardive semble se ramener ä une culture de l'oubli ou, ce qui revient
au meme, ä une amnesie culturelle Le jeumsme ambiant, l'evacuation bien-pensante
des traditions et des conflits theonques et metaphysiques, la soumission ideologique ä

l'immediatete, la mise ä l'ecart, par certains, des theologies et des religions concretes
sont autant de themes qu'une telle analyse vient eclairer avec erudite et veracite. Voilä
done un hvre concis qui donne ä penser et qui devrait susciter des debats et des etudes
fecondes. En attendant la nouvelle theone critique de la Spätmoderne qui s'annonce, sur
un mode programmatique, dans ces pierres d'attente remarquablement bien construites
et disposees - sans precipitation, mais sans procrastmation non plus

Denis Müller

Jeffrey P. Greenman, Reed Mercer Schuchardt, Noah J. Toly, Understanding
Jacques Ellul, Cambridge UK, James Clarke & Co, 2013, X + 174 p.

II s'agit d'une presentation synthetique de l'ceuvre de Jacques Ellul. Apres
un expose general de sa vie et sa pensee (ch. 1) suivent 7 chapitres: technologie et
technique (ch. 2), communication: les medias, la propagande et la parole (ch. 3); la ville
et l'urbamsme (ch. 4); politique et economie (ch. 5); l'Ecnture (ch. 6); l'ethique (ch.
7); Ellul en tant que chercheur chretien (ch. 8). Les auteurs se basent sur les traductions
en langue anglaise ou americaine d'Ellul, tout en mentionnant en passant L 'histoire
des institutions en 5 volumes, non traduite (ce qui explique sans doute que la pensee
proprement jundique d'Ellul soit peu abordee de mamere directe dans cet ouvrage). Les
auteurs (un theologien, un specialiste de la communication et un professeur en science
politique et relations internationales) entendent offrir une introduction ä l'ensemble
de la pensee originale et composite d'Ellul, alors qu'existent en langue anglo-
americaine d'assez nombreuses introductions sectonelles ä Ellul (sur la technique,
sur la communication, sur l'ethique theologique, etc.). Le mente de ce livre bref et
concis est triple: ll rend compte de mamere equilibree de la coherence des differentes
approches d'Ellul; ll voit en lui plutot un prophete qu'un penseur systematique, ce

qui permet d'honorer la valeur de sa pensee tout en en reconnaissant les manques et
les limites; ll met bien en perspective l'importance du recours ä l'Ecnture et de la
theologie dans l'ensemble de l'oeuvre. Les chapitres sur l'Ecnture et sur l'ethique
theologique ont particulierement retenu notre attention On perqoit dans le premier le
cote selectif et eclectique de son hermeneutique biblique, ainsi que sa difficulte ä tenir
compte de la dimension histonco-cntique de l'approche contemporame de la Bible.
Dans le second, qui donne un bon aperqu de L 'ethique de la liberte et de Le vouloir et le
faire, on est frappe par la radicalite de la critique ellulienne de l'ethique profane, d'une
mamere qui va au-delä de Barth et de Bonhoeffer, ce qui ne fait d'une certaine mamere
qu'augmenter encore la difficulte du lecteur d'aujourd'hui. En maintenant sans cesse
une attitude d'empathie critique, les auteurs interrogent Ellul sur sa rhetonque parfois
excessive et trompeuse et n'hesitent jamais rappeler que cette theologie, meme si eile
est parfois «prophetique», demeure une theologie «d'amateur», exposee ä la critique
et ne pouvant pretendre ä un quelconque «magistere». Ä moins d'enger le solipsisme
intellectuel ou spintuel en entere de vente.

Denis Muller



BIBLIOGRAPHIE 207

Annick Bouillaguet, Brian G. Rogers (eds.), Dictionnaire Marcel Proust,
Nouvelle edition revue et corrigee (Champion classiques), Paris, Champion,
2014, 1111 p.

Luc Fraisse, L'ceuvre cathedrale, Proust et I'architecture medievale, Paris,

Classiques Garnier, 2014,598 p.

Publie en 2004 et rapidement epuise, le Dictionnaire Marcel Proust a ete salue par
la critique comme une reference incontoumable non seulement pour mieux comprendre
le roman de la Recherche, mais aussi et surtout pour aborder l'ensemble du savoir relatif
ä l'ecrivain lui-meme et ä l'elaboration progressive de ses ecrits. C'est la raison pour
laquelle il a requ la distinction Medaille d'Argent de l'Academie franqaise, Prix de

la critique litteraire, Emile Faguet, en 2005. Cette nouvelle edition revue et corrigee
est done la bienvenue, d'autant plus qu'elle est accessible desormais en format de

poche. Comme le dit ä propos Antoine Compagnon dans la preface: «II ne faut pas
qu'un dictionnaire Proust simplifie l'ceuvre, la ramene ä ses sources et ä des references,
l'explique par ses allusions, mais il importe bien plutöt qu'il la complique, l'agrandisse,
la multiplie» (p. 8). Annick Bouillaguet et Brian Rogers ont magnifiquement reussi «ä
laisser l'ceuvre proliferer ä partir de chaque indice, ä suivre des traces, des filons, ä

enrichir les significations, et non ä les restreindre» (ibid). Si les entrees comprennent
d'abord des notes et des articles concernant les personnages et les lieux reels et fictifs
que l'on trouve depuis les Ecrits de jeunesse jusqu'ä la redaction finale de la Recherche,
en passant par Les Plaisirs et lesjours, Contre Sainte-Beuve, Jean Santeuil, les Pastiches
et melanges et la Correspondance, elles offrent aussi des essais plus developpes, suivis
de bibliographies, consacres aux innombrables artistes auxquels Proust s'est refere,
ainsi que des syntheses sur les themes et les notions qu'il a su developper de maniere
si originale, comme la memoire et la reminiscence, la sensation et le desir, l'idolätrie
et la culpabilite, l'enfance et l'amour. Enfin, nous y trouvons de substantiels aperqus
sur les differentes sortes de critiques que l'ceuvre proustienne a suscitees: genetique,
narratologique, intertextuelle, philosophique, psychanalytique, sociologique, stylistique
et esthetique. Une Table des articles est dressee en fin de volume ainsi qu'une liste des

personnages secondaires de la Recherche cites dans le Dictionnaire qui, faute de place,
ne font pas le sujet d'une entree specifique. - Le dictionnaire que propose Luc Fraisse
se veut plus specifique. Prenant Proust au mot, qui avait declare avoir confere ä son
ceuvre l'exacte configuration d'une cathedrale - quitte ä effacer ensuite les traces de sa
construction -, il a repertorie de maniere systematique toutes les allusions et notions
architecturales que Proust donne dans la Recherche du temps perdu, en les confrontant
methodiquement morceau par morceau, concept par concept, avec le monument
litteraire. Des premiers mots abbaye, abside, ajoure, arc aux demiers, tympan, verriere,
vitrail et voüte, en passant par balustrade et cathedrale, chapiteau, chceur et clocher,
crypte,fleche, ogive, porche et portail, rosace, Symbole et symetrie pour ne donner que
quelques exemples, l'A. montre comment les parties du livre de papier se superposent
ä Celles du livre de pierre. «Le projet, dit-il, est ainsi d'interroger ce qu'on nomme
aujourd'hui couramment 1'autoreflexivite ä l'ceuvre dans le roman qui retrace l'histoire
d'une vocation litteraire, ce que nous appelons la symbolisation du processus de la
creation dans une oeuvre narrative telle que la Recherche». (p. 4). Ainsi places en vis-avis,

le fragment et la cathedrale offrent l'interet de decouvrir l'existence de deux modes
de developpement de cette symbolisation autoreflexive sous la plume de l'ecrivain. Tels

qu'ils interviennent dans le roman, «les motifs architecturaux font signe, au-delä de leur
nature de motifs, vers le mode de construction de l'ceuvre au sein de laquelle ils figurent
(dans les deux sens, intransitifs et transitifs, du verbe)» (ibid). La symbolique medievale
de la cathedrale offrait un modele visiblement operatoire ä un ecrivain soucieux de

symboliser dans un roman les questions d'esthetique et de creation. Une bibliographie



208 BIBLIOGRAPHIE

selective sur Proust et 1'architecture, et quatre index des noms de personnes reelles,

personnages fictifs, sites et monuments reels ou fictifs, themes et motifs font de ce
dictionnaire un complement si indispensable du premier qu'il a egalement ete honore du
prix de l'essai de l'Academie frangaise.

Jean Borel

Franz Johansson, Fabienne Merel, Benedetta Zaccarello (eds), Du divin et
des Dieux, recherches sur le Peri tön tou theou de Paul Valery (Rostocker
Romanistiche Arbeiten 18), Berne / Frankfurt-am-Main, Peter Lang, 2014,
261 p.

Les notes et fragments que Paul Valery a laisses sous le titre Dialogue des choses

divines, plus souvent designe comme le Peri ton tou theou, nous font entrer dans un aspect
moins connu de l'ecrivain, mais absolument decisif pour comprendre les soubassements
de son ceuvre. Les quatorze approches de specialistes rassemblees dans ce volume ne
sont done pas seulement importantes par les intertextualites inattendues et les resonances
autobiographiques qu'elles mettent en lumiere, mais aussi par la complexity du reseau
conceptuel que Valery a developpe autour du divin et l'originalite de son attitude
vis-ä-vis du phenomene de la religion. Tenter de circonscrire la genese et l'intention de ce

Dialogue, tel est le but que se proposent les quatre premieres contributions. En resume,
s'il s'inscrit, dans un premier temps, dans la continuity des deux dialogues Eupalinos et
L'Äme et la danse, promettant ainsi une veritable trilogie dans la coherence d'un projet
editorial, «il est manifeste qu'il s'eloigne vite de cet elan initial. Au fil de son evolution,
il se deploie dans un eclatement tel qu'il devient malaise d'en saisir toutes les pistes
[...] et tel que l'Auteur semble s'etre affranchi tres tot du dessein, non seulement d'une
publication, mais aussi d'un possible achevement» (cf p. 13). De surcroit, ce n'est pas
en lui non plus qu' «il faudra chercher un Valery cultivant en secret sa propre devotion,
ni un reservoir d'arguments contre toutes les formes d'abandon ä la croyance. Ce que
nous decouvrons, e'est un chantier voue ä l'observation et ä la decouverte du prisme
des experiences, dans toute leur ampleur, pouvant, d'une maniere ou d'une autre, se

voir eclairees ä la lumiere des mecanismes psychologiques de la croyance, des altitudes
de l'experience mystique et des constructions de langage» (p. 17). Les etudes suivantes
se penchent sur quelques-uns des themes sur lesquels Valery est frequemment revenu:
d'abord, le fait empirique de la mort et son apprivoisement «par la reflexion et le desir
d'en neutraliser les effets, sans succomber ä l'angoisse ou ä l'egarement» (cf. p. 99). Un
second essai evoque le mystere, toujours obscur ä toute tentative d'analyse objectivante,
de la nuit sanjuaniste qui, cependant, aux yeux de Valery, ofifre le cas le plus important
de la valeur attribuee au langage interieur» (p. 148). Une troisieme enquete brosse le
portrait complexe de la figure d'Athikte, l'un des principaux interlocuteurs du Dialogue,
seul personnage feminin, dont la construction en trois phases dans le projet du Peri
correspond ä trois femmes-cles dans la vie amoureuse du poete, Catherine Pozzi, Renee
Vautier et Jeanne Loviton (p. 135). Un expose passionnant et serre relate la maniere
dont le poete a lu Piaton et Plotin, et Tinterpretation qu'il a cherche ä donner dans

le Dialogue des cinq triades neoplatoniciennes, disposees en quinconce, se repondant,
resonnant entre elles et permutant par 'rotations' (cf. p. 159). Enfin, e'est sur la mystique
que le Peri invite ä s'attarder, tant ce theme a preoccupe l'ecrivain, car l'ecriture des

mystiques lui parait etre la seule preuve tangible, la trace accessible de la rencontre avec
les choses divines en premier lieu puisque cette rencontre est tout autre chose qu'un
rapport 'institutionnel' avec le dieu des religions, qui correspond toujours et uniquement
ä une utilisation, un usage (usus). [...] Si Valery parle clairement d'un 'devoir de



BIBLIOGRAPHIE 209

chercher le Dieu', ce n'est pas dans les traditions verbales ou dans les combinaisons
et intuitions metaphysiques: il s'agit plutöt de «[...] sentir qu'une relation plus cachee

que le moi-meme - qui coule comme l'eau entre les doigts, fifit sans cesse et demeure -
comme l'eau dans la main qui se ferme sous la mer» (p. 109). «S'il ne cesse de repeter
que la veritable connaissance qu'on peut tirer de la mystique est creation, c'est que les

mystiques travaillent sur les mots, jamais ils ne s'en servent comme d'un moyen de
traduction passive. Et la valeur la plus importante de leur experience se situe dans ce
travail d'ecrivain qui modifie 'en profondeur', travail qui est au centre des interets de

Valery» (p. 110). Les dernieres communications examinent les projections du Dialogue
dans l'oeuvre publiee du poete. En annexe sont mis en regard deux etats de succession
des feuillets du Peri, ainsi que deux releves issus des Cahiers, le premier constitue
des occurrences nommement rattachees au projet, le second, des occurrences du signe
thematique Theta.

Jean Borel

Jean Brun, Le mal, suivi de Sombres «Lumieres» (Philosophie politique),
Perpignan, Artege, 2013,191 p.

L'A. (1919-1994), issu de la tradition protestante, est surtout connu comme
vulgarisateur de la pensee antique et comme traducteur de Kierkegaard. Dans sa vieillesse,
il s'est fortement rapproche du catholicisme; le texte edite ici date precisement de ces
dernieres annees. II ne faut pas attendre, de ce livre, une ontologie du mal; celui-ci n'est
decrit que par ses effets et symptömes. L'A. semble lui conferer la possibility d'advenir
et de se repandre quand l'homme cede ä la tentation, qu'il definit comme «desir de

transgression», comme l'acte de «transgresser le reel et en franchir les bornes» (p. 37).
Le mal est ce qui advient quand l'on agit en desirant «une realite situee en dehors des

frontieres de ce qui est» (p. 38). Le lecteur est des lors en droit d'attendre une definition
(finis, done justement frontiere) de ce reel, dans les limites duquel il convient de se

tenir; eile ne viendra pas. II y a, semble-t-il, un reel que tout un chacun peut et doit
reconnaitre... Apres cette entree en matiere, le texte quitte la philosophie pour entrer
dans la diatribe, condamnant la pensee et la technique d'apres mai 1968, qui semblent

agir de concert pour de-realiser l'homme. Le mal semble ici attaquer sur deux fronts:
d'un cote, le developpement foisonnant du virtuel comme d'un irreel (de l'image de

Synthese aux jeux video), de l'autre, la «transgression» des moyens naturels de l'homme
(genetique et transhumanisme, possibilites des nouvelles technologies, etc.). L'A. voit
dans notre epoque la victoire de Protagoras, de «l'homme mesure de toutes choses», sur
Piaton et l'absolu objectif de l'Idee. Subissant elle-meme la tentation, la philosophie
est redevenue le verbalisme creux des sophistes, oü le dire remplace le faire et l'etre.

- Bien que les questions qu'il evoque - qu'il s'agisse de la crise des valeurs, de la
place de l'homme dans le monde ou des nouvelles realites (justement) instaurees par
les nouvelles technologies -, demandent ä etre pensees en profondeur, l'A. se contente
de les disqualifier en tant qu'elles nous eloignent du seul reel qu'il reconnaisse. La
methode elle-meme tient de la rhetorique plus que de la dialectique. On peut jeter un
ceil aux p. 75 sq., oü la genealogie du scepticisme moderne qu'il elabore laisse deviner
ses presupposes ideologiques. Ce livre laisse ä la lecture une certaine odeur de soufre et
de liege. - On notera encore que cette edition posthume est parfois approximative: elle

comporte quelques coquilles et laisse certaines notes incompletes, d'autres entierement
vides.

Jonathan Wenger



210 BIBLIOGRAPHIE

Histoire de Anne Grondeux, A l 'Ecole de Cassiodore, Les figures «extravagantes» dans
latheologie Ja tradition occidentale (Corpus Christianorum, Lingua Patrum VII),

Turnhout, 2013,388 p.

Cette etude comble un vide et releve un defi. Elle comble un vide en ce sens qu'elle
enrichit la bibliographie cassiodorienne d'une recherche aussi originale qu'importante
sur la methodologie d'une ceuvre qui reste encore trop largement inexploitee et
inexploree dans ses specificites propres par les exegetes et linguistes contemporains,
moins attentifs et curieux que ne l'etaient les lexicographes et grammairiens medievaux.
Elle releve un defi en proposant pour la premiere fois une analyse aussi exhaustive

que possible de la terminologie rhetorico-grammaticale, heritee de l'Antiquite grecque
tardive, que Cassiodore a soigneusement repertoriee et utilisee dans son commentaire
complet des Psaumes (Expositio Psalmorum). Comme le dit Anne Grondeux en avant-

propos, «cette terminologie technique est en grande partie celle des figures de pensee,
c'est-ä-dire, par opposition aux figures de mots, des figures qui ne sont pas traitees dans
les manuels des artigraphes antiques, parce qu'elles relevent non du grammairien mais
du rheteur» (p. 5). Ces figures - que Conrad de Mures qualifiera plus tard de <<figurae

quasi extra-vagantes», ou «figures qui ne rentrent nulle part», parce qu'elles sont
absentes de la tradition grammaticale romaine - sont non seulement cataloguees par
l'Auteur et accompagnees de notes precieuses et precises qui en donnent les sources,
le sens et l'utilisation originelle, mais elles sont surtout examinees sous Tangle des

intentions et motivations que Cassiodore a eues d'y avoir recours pour interpreter les
Ecritures. De la figure consistant ä donner la raison de ce que l'on avance (aetiologia)
ä la topographia, (description d'un lieu), et ä l'apostrophe ou interruption du discours

pour s'adresser directement ä quelqu'un (tropologia), en passant par Yallopalhia
(construction transitive non reflechie), Yantiptosis (emploi d'un cas pour un autre),
1 'aposiopesis (manque dans un enonce dü ä une interruption volontaire), la diaphoresis
(figure operant la distinction de personnes), Yepidiorthosis (correction volontaire de ce

qui vient d'etre dit), 1 'hendiadys (remplacement d'un substantif et un adjectif epithete
par deux substantifs relies par une conjonction), Yhypallage (emploi d'un mot pour un
autre), Yoliopomenon (brievete dans 1'expression), la synathroismos (accumulation),
etc., quelques soixante termes constituent ainsi l'outillage conceptuel dont Cassiodore
s'est constamment servi ä des fins hermeneutiques, et dont l'impact a ete considerable
durant tout le Moyen-Age. Mais l'enquete de l'A. ne s'en tient pas lä. Dans une seconde

partie, Anne Grondeux tente de suivre et comprendre les raisons de l'elagage progressifet
drastique que les grammairiens medievaux ont opere dans ce lexique technique au cours
des siecles suivants. «Quantite de termes sont ainsi progressivement tombes, dit-elle,
comme si les interpretes s'entendaient pour rejeter les explications ponctuelles au profit
de solutions globales, au point que meme lorsque 1'interpretation cassiodorienne d'un
verset, appuyee sur une figure, est passee dans la tradition, la figure qu'il y relevait
est desormais omise. Les trois niveaux d'exegese, littera, sensus, sententia suffisent ä

fonder les differentes lectures d'un verset, et l'analyse litterale releve les hebrai'smes

sans s'y attarder davantage, et surtout sans plus chercher ä y accoler de faqon pointilliste
des noms de figures.» (p. 142). En conclusion, l'une des vertus de ce remarquable ouvrage
est de nous immerger, avec toute la technicite requise, dans la methode de travail que
Cassiodore et ses condisciples du Vivarium ont su mettre en ceuvre pour entrer dans les

secrets des Ecritures, et de demontrer comment ils se sont faits les relais et les mediateurs
incontournables entre le monde hellenistique et le devenir des ecoles medievales. Quarante

pages de sigles et bibliographie et quatre index, citations bibliques et codex consultes,
noms de personnes et ceuvres citees, orientent le lecteur vers des travaux complementaires
et rendent de precieux services pour une lecture attentive et reflechie.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 211

Stephane Toussaint, Christian Trottmann (eds.), Le Pseudo-Denys ä la
Renaissance, Actes du colloque de Tours, 27-29 mai 2010 (Centre d'Etudes
Superieures de la Renaissance, Le savoir de Mantice), Paris, Champion,
2014, 236 p.

Ce volume reunit onze conferences prononcees lors du colloque organise ä Tours,
du 27 au 29 mai 2010, sur le theme aussi original qu'important du röle que le Pseudo-

Denys a joue ä la Renaissance. Autant la reception medievale du corpus dionysien (CD)
et ses divers commentaires ont fait l'objet de nombreux travaux, autant l'influence qu'il
a pu avoir chez les spirituels et philosophes de la Renaissance est reste un domaine de
recherche ouvert et moins explore. Les divers exposes se repartissent en quatre parties:
les trois premiers tentent de montrer de quelle maniere le CD a ete aborde et interprets
entre la fin de la scholastique et la Renaissance proprement dite. Typiques de ce passage
sont les approches nouvelles dont Jean Gerson, Denis le Chartreux et les mystiques
espagnols se font les temoins: si chacun d'eux est redevable aux commentateurs
medievaux, ils ont tous les trois pris leur distance aussi bien par rapport ä la lecture de

type affectif qu'il avaient reque de Bonaventure, Hugues de Balma et Thomas Gallus,
que par rapport ä celle de nature plus intellectualiste issue d'Albert le Grand. Comme
le montre Marc Vial, le probleme n'est plus pour Gerson de savoir si l'union ä Dieu est
intellectuelle ou affective, mais de la mettre en relation avec la grace sanctifiante et les

trois facultes spirituelles de l'äme augustinienne, memoire, intelligence et volonte. Pour
Denis le Chartreux, et c'est ce que suggere Kent Emery, la theologie mystique n'est
pas une connaissance de Dieu au meme titre que la connaissance naturelle que peuvent
acquerir les philosophes pai'ens, mais une connaissance dans la lumiere eblouissante
informee par la charite. Isabel de Andia de montrer enfin l'inflechissement qu'opere
Jean de la Croix et l'ecole carmelitaine, «en s'interessant davantage ä la purification de
l'äme» et ä sa «reduction au rien» pour faire place ä la foi, qu'ä la theologie negative
comme voie uniquement speculative (p. 78). La deuxieme partie introduit ä un aspect de
la pensee de Nicolas de Cues, eile aussi heritiere du CD. Selon Grazieila Vescovini, le
cusain est le premier ä mettre en oeuvre une theologie du 'transcensus', dans le sens que,
pour lui, la theologie mystique du Pseudo-Denys n'invite pas ä un depassement affectif
de la sphere intellective, mais ä un 'passage' ä l'infini permettant d'acceder, au-delä de la
raison et du principe de contradiction, ä une connaissance oü 1'intellect saisit leur unite
et voit en Dieu cette unite. Christian Trottmann poursuit en mettant en lumiere la faqon
dont, au cceur du XV siecle allemand, les lectures du CD ont fortement impregne les

controverses renaissantes de la docte ignorance, de la theologie mystique, puis de la vie
active et contemplative. La troisieme partie nous conduit dans la Florence du XV siecle,
profondement touchee par les projets de Marsile Ficin et de Pic de la Mirandole. Thomas
Leinkauf, Pietro Podolak et Stephane Toussaint abordent tour ä tour un aspect de leur
pensee et du renouveau neoplatonicien qu'elles impliquent. L'on comprend en particulier
comment la connaissance de Proclus conditionne 1'interpretation metaphysique que
Ficin fait des Noms divins et de la Theologie mystique, en accentuant la sureminence
ineffable de l'Un et le röle des structures henadiques. On mesure egalement l'importance
que le Mirandolain accorde aux intermediaires angeliques des trois traditions orphique,
chretienne et juive, et la nouveaute de son interpretation qui consiste ä exploiter les

convergences entre hellenisme et hebrai'sme dans l'oeuvre dionysienne, pour mieux
construire une concordance esoterique des traditions secretes. L'influence du CD sur la
Renaissance franqaise fait enfin l'objet de la quatrieme partie. Jean-Claude Margolin et
Pierre Magnard y explorent la resurgence du courant dionysien, prepare par le Cardinal
de Cues, et que poursuivent, chacun ä leur maniere, Lefevre d'Etaples, le philosophe
mystique et antilutherien Josse Clichtove et Charles de Bovelles. C'est enfin dans la
poesie encyclopedique de Guy Le Fevre de La Boderie, comme nous le fait decouvrir
Franqois Roudaut, que se manifeste l'heritage dionysien, lequel nourrit et renove ä la



212 BIBLIOGRAPHIE

Renaissance le courant de la theologie poetique venue d'Italie. Un index complet de tous
les noms citds prouve encore ä quel point le Pseudo-Denys a marque les intellectuels de

cette epoque.

Jean Borel

Valentin Weigel, Zwei nützliche Traktate, Berichtzur «Deutschen Theologie»,
Die vernünftige Kreatur, Herausgegeben und eingeleitet von Horst Pfefferl
(Sämtliche Werke, Neue Edition, Band 1) Stuttgart-Bad Cannstatt,

Frommann-Holzboog, 2013, 132 p.

Valentin Weigel, Vom wahren seligmachenden Glauben, Dass das Wort Gottes

in allen Menschen sei, Wie der Glaube aus dem Gehör komme, und andere

Schriften, Herausgegeben und eingeleitet von Horst Pfefferl, (Sämtliche
Werke, Neue Edition, Band 5), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-

Holzboog, 2013, 136 p.

Valentin Weigel, Handschriftliche Predigtensammlung (Unvolllständige
Teilpostille), Einfältiger Unterricht, Vom himmlischen Jerusalem,
Herausgegeben und eingeleitet von Horst Pfefferl, (Sämtliche Werke, Neue Edition,
Band 6), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2013,261 p.

C'est ä grand pas qu'avance - et toujours avec le meme soin que celui qui a preside
aux neuf precedentes parutions - 1'edition critique des CEuvres completes de Valentin
Weigel. Avec ces trois demiers volumes, nous avons enfin entre les mains les premiers
ecrits du Pasteur de Zschopau. Des les deux textes intitules Zwei nützliche Traktate, et
Bericht zur «Deutschen Theologie», rediges respectivement en 1570 et 1571, Weigel
met en place sa doctrine spirituelle sur la conversion et la justification de l'homme par
Dieu d'une part, l'analyse des rapports d'assimilation et d'union de Dieu et de l'äme,
d'autre part. Alors que le premier ecrit se presente comme un commentaire des sermons
de Tauler que Weigel pouvait lire dans l'edition de Bäle de 1522, le second est une breve
et dense introduction ä la maniere la plus feconde de lire la Theologie germanique qu'il
connaissait par Luther et Sebastian Franck. Non seulement le vocabulaire de la grande
tradition du XIV® siecle mystique est lä, charge de ses references eckhartiennes les plus
importantes, mais aussi l'ensemble des definitions et des metaphores que celle-ci utilise

pour parier de l'acte createur et de la creature, de la chute et du mal, du libre arbitre et
des etapes de la vie interieure: «La creature rationnelle, dit-il, a une volonte libre, en ce
sens que personne ne peut contraindre cette liberte; le seul qui pourrait contraindre cette
liberie est Dieu, le Tout-Puissant; mais Dieu ne contraint pas la volonte, il lui donne la
liberte» (p. 71). La liberte veritable est ce que Weigel appelle, en reprenant l'expression
de la Theologie germanique, la 'liberie noble' et P'arbre de vie', done la liberte en Dieu:
«Tout depend de la volonte de la creature, dit-il, qui doit demeurer libre, et n'etre la
volonte de personne, sinon la volonte de Dieu» (p. 69). Cette liberte, qui est soumission
ä la loi divine, est ce que le mystique de Zschopau nomme, ä partir d'Eckhart, non
pas son esclavage (Unfreyheit), mais sa liberte propre (seine eigene Freyheit). Notre
volonte ou libre arbitre (freyer wille), devenue par notre faute, volonte propre (eigener
wille) doit devenir volonte abandonnee (gelassener wille). Pour Weigel, c'est bien
dans cette exaltation de la volonte de la creature dans sa propre negation en Dieu, si
decisive et importante pour lui, que se situe le vrai paradoxe de l'union mystique. Et
c'est pourquoi il affirme dans Bericht zur Deutschen Theologie: «Cet enseignement n'a



BIBLIOGRAPHIE 213

pas seulement sa place dans l'ecole, il doit aussi etre debattu en chaire, devant le peuple
chretien» (p. 97). C'est egalement dans ces deux traites que Weigel evoque dejä ce qu'il
considere comme la nature de la vraie ascese ou penitence: «La vie de la penitence
n'est rien d'autre qu'un eloignement (Abkehren) total et authentique de tout ce qui n'est
pas Dieu, et une adhesion (Zukehren) totale et authentique au bien pur et authentique
qu'est et qui definit Dieu» (p. 42). Enfin, et c'est ce qui donne le ton si positif de ces
premiers developpements, Weigel est persuade d'apporter une solution irrefutable dans
les combats de l'epoque qui tournaient autour du synergisme et de la predestination:
«On dispute parmi les faux theologiens des ceuvres et du synergisme, de la volonte et de
l'absence de volonte, on se demande si l'homme peut cooperer gräce ä son libre arbitre,
s'il peut acquerir la nouvelle naissance et le salut Tout cela est vain. II faut savoir en
bref la base veritable de la conversion de Thomme: une teile naissance ne depend ni des
seules forces ni de la cooperation de l'homme, et Dieu ne regenere personne contre sa

volonte. Dieu en effet ne veut pas agir, ni ne peut agir sans Thomme, Thomme, lui, ne

peut agir ni ne veut agir sans Dieu» (p.15). La seule reponse possible est done d'affirmer
aussi bien notre liberie que la liberie divine, en precisant cependant que Dieu est le seul

agent de la justification, et done que Thomme ne joue aucun role actif susceptible de

porter atteinte ä la grace divine.

- Le petit traite intitule Vom wahren seligmachenden Glauben que nous donne le
volume 5 est lui aussi un ecrit de jeunesse important pour deux raisons: non seulement
le pasteur de Zschopau y exprime avec la plus grande sincerite sa foi et sa fidelite au
lutheranisme evangelique qu'il n'avait pas encore quitte, mais il nous laisse lire dejä
entre les lignes le cheminement et le debat interieur qui Taniment au plus profond de

sa conscience et de son esprit. Face ä la rigidite dogmatique croissante dans laquelle le
lutheranisme est amene ä s'affirmer dans les combats qu'il mene sur tous les fronts, Weigel
s'interroge et s'en prend ä certains calomniateurs qui Taccusent de vouloir introduire des

conceptions nouvelles dans Tedifice traditionnel. Ce qu'il recuse de toutes ses forces.
Mais, s'il ne veut employer que des formules simples et accessibles ä tous, puisees
dans les ecrits apostoliques, s'il ne cherche qu'ä enseigner les Chretiens neophytes sans

disputer subtilement de tel ou tel article ni user d'un vocabulaire scolastique artificiel,
le pasteur qu'il veut etre, tout en s'appuyant sur Luther qu'il cite abondamment, ne

peut pas ne pas deplorer la dichotomie de plus en plus frequente qu'il constate entre
Tenseignement des predicateurs et theologiens officiels et Tauthenticite de leur vie
spirituelle. Alors que Schwenckfeld avait choisi la voie de la meditation solitaire contre
la vanite des theologiens qui confondent Tinterieur et Texterieur, et que Franck s'etait
violemment oppose ä ce que le christianisme puisse devenir une nouvelle loi et un ordre
auquel il fallait soumettre les croyants, Weigel mesure ä son tour l'abime qu'il y a entre
Thomme exterieur et Thomme interieur, entre les moyens exterieurs et Timmediatete
interieure. «On peut bien forcer, dit-il, Thomme exterieur ä accomplir le bien, par la loi,
la punition, la contrainte, ou bien par la faveur, Tor ou la seduction, personne ne peut
contraindre Thomme interieur» (p. 20) Weigel rejoint le theme qui lui est si eher de la
noble liberie. S'il est d'accord avec Luther que le bapteme est la mort du vieil Adam
et la naissance du Christ dans Tame, si pour les deux la foi est certitude de Thomme
interieur, le reproche principal qu'il adresse ä la foi de son temps est non seulement
qu'elle se reduise en pratiques exterieures, mais qu'elle donne, dans sa definition de

Teconomie du salut, un role necessaire ä ces memes moyens exterieurs. A ses yeux, elle
cause sa propre mort en declarant que la grace ne peut etre communiquee ä Thomme

que par le sermon et le sacrement. Telle est bien la requete principale du traite: montrer
que le Royaume de Dieu doit etre «reconnu, trouve, vecu et savoure en nous et non pas
en dehors de nous» (das Reich Gottes wirdt es in vns, vnd nicht ausser uns erkennet,
gefunden, gefielet geschmeckhet, also muss es in vns angeleget, geübet, vnd gebrauchet
werden); et qu'il ne s'agit pas lä d'une connaissance intellectuelle abstraite, mais d'une
vraie realisation de l'etre interieur (in unsern herzen), dans Tessence interieure (nach



214 BIBLIOGRAPHIE

dem inneren weseri), dans le fondement interieur (im inneren grundt) (p. 15). Les autres
ecrits qui l'accompagnent sont plus brefs: dans le premier, Dass das Wort Gottes in
allen Menschen sei, Weigel fait l'exegese du Prologue de Jean; dans le second, Wie
der Glaube aus dem Gehör komme, l'exegese de Rm 10,17; dans le troisieme, Dass
Gott nicht geunehret werde, la demonstration que le peche n'est pas 'substance' mais
'accident'; enfin, en appendice quelques notes sur les deux sacrements du bapteme et
de la cene.

- Le grand interet du volume 6 est de publier pour la premiere fois une collection
de 32 predications que Valentin Weigel avait commence de rassembler et pris soin
d'introduire par une preface signee et datee du 11 octobre 1574. Retrouvees en
1610 seulement, soit 22 annees apres sa mort, dans un manuscrit de la bibliotheque
de Wolfenbüttel, elles furent aussitot authentifiees et ajoutees aux oeuvres de Weigel.
Prononcees entre le premier dimanche de l'Avent 1573 et le 5e dimanche de la passion
(Sonntag Judica) 1574, l'ensemble reste malheureusement incomplet. Remarquablement
ecrites, fruit d'une exegese aussi precise que profonde des textes evangeliques proposes
par le calendrier liturgique, ces predications constituent un temoignage extremement
precieux pour comprendre la maniere dont le pasteur de Zschopau parlait ä ses

paroissiens, transmettait sa foi et son enseignement, et desirait les engager de maniere
aussi convaincante et vivante que possible sur cette voie de la vie mystique que ses
autres ecrits envisageaient de maniere plus systematique. «Ces predications, dit-il dans
la preface qui fait l'apologie de la connaissance interieure qu'il oppose toujours ä une
connaissance seulement exterieure et objective, precedent du fond (Grund) interieur.
Celui qui est enseigne par l'Esprit me donnera done sa confiance, car il saura que je
lui dis la verite, parce qu'il trouvera egalement dans son cceur qu'il s'agit bien de la
verite. [...] Je ne vous ai pas ecrit comme si vous ne connaissiez pas la verite, mais au
contraire parce que vous la connaissez et que vous savez qu'aucun mensonge ne peut
sortir de la verite.[...] La connaissance exterieure du Christ charnel et historique ne
rend personne heureux. Seule la connaissance interieure donnee par l'Esprit dans la foi
peut rendre heureux et juste, car le Christ veut manifester sa puissance et sa vie dans le

cceur, et e'est lä qu'il veut regner. Comme le dit Paul en Rm 8,9: 'Qui n'a pas l'Esprit
du Christ ne lui appartient pas'» (p. 4-5). D'admirables prieres forment la conclusion
de plusieurs d'entre elles et ajoutent encore ä la profondeur et ä l'authenticite de la vie
interieure du Saxon. Sans etre celui d'Eckhart, Tauler, Franck, Schwenckfeld ou Luther,
le ton de Weigel a cette meme intensite que la leur, cherche chaque fois ä donner le
meilleur, mais en gardant toujours le plus profond respect de la liberie de ceux ä qui il
s'adresse. Deux autres brefs ecrits datant de la meme annee 1574 sont donnes en fin de
volume: Einfältiger Unterricht et Vom himmlischen Jerusalem. En un ultime elan de

precision qu'il qualifie de «summa summarum» (somme des sommes), Weigel demontre
encore une fois que le Christ ne peut ressusciter en nous que si l'homme fait mourir en
lui l'homme charnel. - Les trois volumes sont munis des trois index de rigueur: auteurs
anciens et modernes, textes weigeliens cites et references bibliques.

Jean Borel

Theologie Arnulf von Scheliha, Protestantische Ethik des Politischen, Tübingen, Mohr
contemporaine Siebeck, 2013, XI + 422 p.

II faut saluer la parution de cette ethique protestante du politique due au professeur
de theologie systematique d'Osnabrück. Depuis la Politische Ethik de Friedrich
Gogarten (1932), aueune etude n'avait aborde la question de maniere aussi centrale, dans

un contexte completement different il est vrai. Aujourd'hui, la specificite de l'apport
theologique ä l'ethique politique semble aller beaueoup moins de soi que dans les



BIBLIOGRAPHIE 215

decennies precedentes, et on peut se demander, par ailleurs, quel peut bien etre l'apport
Protestant ä une problematique aussi complexe et mondialisee. Dans un premier temps,
la demarche de l'A. frappe par son serieux historique et documentaire, sur un arriere-
fond culturel et politique presque uniquement allemand, ä l'exception de quelques
incursions dans un espace davantage europeen (Hobbes, Locke) voire nord-americain
(Rawls). Le premier tiers de l'ouvrage est de nature historique (p. 11-218). Cela permet
de saisir le chemin parcouru entre le temps de la Reforme et la situation contemporaine,
en passant par l'epoque classique et par les temps modernes. La deuxieme partie de

l'ouvrage, deliberement systematique, organise la problematique des fondements de

l'ethique politique sous le triple angle du devoir, des Biens et des vertus (p. 219-315), de

maniere ä en entrouvrir les perspectives actuelles (p. 317-383). - Une des originalites de

l'auteur est l'inversion qu'il fait subir, presque sans le dire, au modele schleiermacherien
classique. Le protestantisme actuel gagne, semble-t-il, ä commencer par l'ethique des

devoirs, de maniere ä souligner une certaine pregnance de la dimension deontologique
du politique. La doctrine des Biens en refoit alors une pertinence nouvelle, puisqu'elle
vient eclairer et justifier l'amorce deontologique de la problematique. S'adossant aux
Biens, les vertus prennent une consistance toute particuliere, en rejoignant les
preoccupations singulieres et concretes des differentes figures ou personnalites affrontees
aux questions politiques concretes, politiciens, diplomates, fonctionnaires, journalistes,
citoyens, juristes, etc. - II y va des «normes theologiques du politique» (p. 224 sq.),
qui se structurent en quatre themes, chaque fois referes ä une perspective theologale:
la conscience et la dignite (image de Dieu); la täche culturelle et l'auto-determination
citoyenne (justification); la responsabilite et la participation (amour du prochain et ethos

professionnel); la justice et la liberie de l'autre (Royaume de Dieu). - Dans la deuxieme
partie de son ouvrage, l'auteur s'interesse aux Biens fondamentaux ou premiers sur
lesquels une ethique protestante du politique peut se baser. - II noue ensuite la gerbe de

sa reconstruction tripartite de l'ethique politique en developpant la notion des vertus, qui
s'organise en trois paliers distincts: les vertus orientees vers la conscience (subjectivite;
le respect, l'engagement, le courage civique, la confiance, la sincerite etc.), les vertus
orientees vers la realite (objectivite) et les vertus orientees vers la justice (communication,
exercice du pouvoir, loyaute, tolerance,). A chaque moment du developpement, l'auteur
souligne la distance critique entretenue par l'ethique protestante envers toutes les formes
de l'enfermement ideologique. - Les considerations de l'auteur, sur les trois niveaux
du devoir, des Biens et des vertus, culminent et convergent dans ce que l'on pourrait
appeler l'exercice et l'art de la limite, comme on le voit tres bien par exemple dans le
chapitre consacre ä la «bonne gouvernance» (p. 370 sq.). La perspective theologique est
des lors meta et indirecte: ä la difference de ce qu'avait pu faire Karl Barth par exemple
(Communaute chretienne et communaute civile, trad, fr., Geneve, Labor et Fides, 1946.),
auquel l'auteur se refere souvent, les analogies entre la foi chretienne et la democratic ne
sont pas fondees de maniere explicitement christologiques, mais doivent etre derivees

par le biais du theme de la justification par la foi, qui semble le mieux ä meme d'articuler
et de structurer la tension entre difference et affinite. On est ainsi frappe par 1'evolution
considerable advenue dans la maniere d'ecrire une ethique politique d'un point de vue
theologique. Le liberalisme theologique de l'A. se double d'un liberalisme politique. Ses

propositions specifiquement politiques sont du plus grand interet pour le lecteur profane,
convie ä clarifier ses idees et ä justifier ses engagements. Estimera-t-il que cette maniere

protestante-ci d'articuler le monde et la foi s'en revele d'autant plus eclairante, ou en
viendra-t-il au contraire ä faire appel ä une conception plus explicitement theologique
de la signification du politique Reconnaissons que la tentative impressionante et
rigoureuse du theologien d'Osnabrilck nous oblige ä la fois ä nous poser ces questions
brulantes et ä faire nos propres choix en matiere de methode et de contenu.

Denis Müller



216 BIBLIOGRAPHIE

Sciences Nancy Declaisse-Walford, Rolf A. Jacobson, Beth Laneel Tanner, The
bibliques Book ofPsalms (The New International Commentary on the Old Testament,

NICOT), Grand Rapids / Michigan, William B. Eerdmans Publishing
Company, 2014,1051 p.

Tout nouveau commentaire du Livre des Psaumes est un evenement. Non pas
seulement un evenement exegetique et scientifique, mais spirituel et pastoral, si tant est

qu'il est vrai que les Psaumes ont fait, font encore et feront toujours partie integrante
de toutes les liturgies juives et chretiennes, et qu'ils constituent egalement le ferment
et la source de toute priere familiale et individuelle. Un exegete aussi renomme que
John Goldingay, lui-meme auteur d'un remarquable commentaire des Psaumes en trois
volumes paru chez Baker Academic en 2010 (cf recension in:RThPh, Vol. 143,2011/4,
p. 389 sq.) n'hesite pas ä reconnaitre que ce commentaire est aujourd'hui le plus complet
et le plus detaille disponible en un seul volume. Les buts que se sont assignes les trois
auteurs sont les suivants: sans rien negliger des approches et methodologies critiques
les plus recentes concernant la forme et le contenu des Psaumes, genres litteraires et
collections, titres, attributions et datations, langue, grammaire, styles et structures,
canonicite, contextes historiques et relations avec la LXX, la Vulgate, les Targumim, les
manuscrits de Qumrän et le Nouveau Testament, ils se sont tout particulierement attaches,
dans la traduction originale qu'ils en offrent, ä rendre avec le plus de precision possible
le rythme poetique propre ä chaque psaume. Comme ils le disent en introduction, les
Psaumes etant une poetique de la foi, leur interpretation theologique ne peut pas ne pas
tenir compte de cette forme poetique si typique dans laquelle ils ont ete ecrits, et qui leur
donne ä la fois cette beaute et cette puissance evocatrice qu'on leur reconnait depuis
des siecles (cf p. 42 sq.) En accord avec les orientations propres ä la collection NICOT,
la perspective de ce commentaire se veut egalement evangelique, dans le sens que les

auteurs ont «la conviction que la Bible est une Parole de Dieu inspiree, redigee avec des

dons humains differents, et par laquelle l'homme est appele ä une relation personnelle
avec le Createur et le Sauveur» (cf. p. XV). Les auteurs ont fait le choix interessant
de considerer le mot hebrai'que «Hesed», si riche de significations diverses, comme un
neologisme. II apparait ainsi 130 fois dans les Psaumes, sur les 255 occurrences dans
la Bible, en ouvrant le commentaire ä la polysemie qu'il sous-tend chaque fois. Ce qui
ffappe dans la redaction de ce commentaire, que ce soit 1'introduction generale et celle
de chaque psaume, l'analyse verset par verset, les notes et la conclusion sous la forme
de reflexions theologiques et spirituelles, c'est leur densite. Rien n'est superflu, tout
est important et porteur de sens. Le lecteur n'est jamais detourne de Tessentiel. Les
trois index des auteurs modernes cites, des noms anciens et des themes, des citations
de la Bible et de la litterature ancienne font de ce commentaire un ouvrage de travail
intelligent, accessible aux etudiants comme ä tous ceux qui ont charge d'enseignement.

Jean Borel

La Bible d'Alexandrie, Vision que vit Isai'e, Traduction du texte du prophete
Isai'e selon la Septante d'Alain Le Boulluec et Philippe Le Moigne, Index
litteraire des noms propres et glossaire de Philippe Le Moigne, Paris, Cerf,
367 p.

Dans le cadre du vaste projet entrepris par Marguerite Harl, il y aura bientot trente
ans, de la traduction livre par livre de la Bible des Septante, le present ouvrage se

presente comme la premiere etape d'un itineraire qui doit conduire ä Tentree d'lsai'e
dans la collection «La Bible d'Alexandrie», laquelle compte dejä une vingtaine de



BIBLIOGRAPHIE 217

volumes. II s'agit done pour la premiere fois d'une publication hors serie, dont le but
est de vouloir donner en primeur aux lecteurs interesses la traduction complete du Livre
d'lsaie qu'Alain Le Boulluec et Philippe Le Moigne ont preparee avec beaucoup de
soin pour entrer dans le projet definitif. Cette traduction, introduite par les hypotheses
que l'on peut emettre aujourd'hui avec la plus grande vraisemblance concernant les
circonstances de la production du texte grec et sa coherence formelle, tente de rendre
de maniere aussi precise et suggestive que possible les particularites de l'lsaie grec,
en s'inspirant des etudes syntaxiques et lexicales qui ont ete faites pour comprendre
l'intention globale des auteurs de la Septante. Enfin, un important glossaire et index
litteraire des noms de personnes, de peuples et de lieux mettent egalement en evidence
de maniere remarquable les caracteres propres de la Septante d'lsaie, dans le sens que
chaque notice «attire 1'attention sur le reseau des significations induites par le jeu sur
les noms propres» (p. 178) qu'ont su creer le ou les traducteurs juifs. «On sera ä cet
egard particulierement sensible au role que prennent ä l'occasion les noms propres dans
des precedes poetiques tels que parallelisme synonymique ou inclusion» (ibid.) Ce

qui manque done encore dans ce volume, et qui apparaitra dans sa version definitive,
e'est l'ensemble des comparaisons, nombreuses et revelatrices d'un projet theologique
voulu et reflechi, qu'Alain Le Boulluec et Philippe Le Moigne devront faire avec le

texte hebrai'que de base, c'est-ä-dire le texte massoretique re?u dans le canon de
l'Ancien Testament, tel qu'il a ete lu et utilise par le ou les traducteurs alexandrins.
«Nous avons pris le parti, disent-ils, pour cet ouvrage, de tenir ä l'ecart la reception
chretienne antique d'un livre de la Bible qui, plus que tout autre, a servi d'assise ä la
doctrine des continuateurs du mouvement de Jesus. Nous avons tente de considerer ce
texte comme le produit du judai'sme alexandrin qu'il a ete ä l'origine, au IIe siecle avant
notre ere» (p. 170). II y a longtemps que Ton attendait la traduction du Livre d'lsaie tel
que les auteurs de la Septante, les premiers, l'ont traduit en langue grecque. La premiere
mouture qui nous est Offerte aujourd'hui est de premiere importance et eile aiguise le
desir de sa version definitive, dans la mesure oü nous savons que le Livre d'lsaie a ete
considere et lu par les premieres communautes chretiennes comme un proto-evangile,
voire comme un cinquieme evangile, et que e'est le livre biblique le plus cite - plus de

quatre cents occurrences - dans le Nouveau Testament. II est bon et utile de souligner
enfin que le titre qui a ete choisi, Vision que vit Isaie, correspond aux quatre premiers
mots du Livre d'lsaie lui-meme.

Jean Borel

Francois Bcespflug, Thierry Legrand, Anne-Laure Zwilling, Religions, les Sciences

mots pour en parier. Notions fondamentales en histoire des religions, des religions

Montrouge/Geneve, Bayard/Labor et Fides, 2014, 396 p.

Pense comme un «manuel d'Histoire des religions», cet ouvrage est neanmoins
centre sur un certain nombre de «notions fondamentales», dont certaines sont abordees
de front («La religion et les religions», «le mythe», «le rite», «le sacre»), d'autres
(«athee», «idole», «prophete», «sacrifice», «tabou», etc.) au fil des chapitres consacres
ä d'autres questions (le «personnel religieux», la «communication avec le divin»,
Cette attention particuliere aux «mots-outils» par lesquels s'exprime l'histoire des

religions, grace auxquels eile decrit les objets qu'elle etudie, repose sur une conviction
forte et sert en meme temps un combat. Contre une tendance ä l'indifferentisme qui
voudrait que «toutes les religions se ressemblent» et en reaction ä une banalisation -
notamment mediatique - des notions, il s'agit de restaurer leur pouvoir de distinction.
Faire usage des mots «justes» ou «adequats» pour reprendre les termes utilises par les



218 BIBLIOGRAPHIE

auteurs, doit permettre d'organiser la realite, d'y discerner des differences. Ä cette fin,
les auteurs proposent une methode: il faut «respecter les mots» et par consequent revenir
ä leur «signification premiere», «leur sens premier et/ou leur valeur de terme technique».
-Veritable plaidoyer pour un emploi rigoureux et precis des concepts, l'ouvrage
n'echappe pas au risque que comprend une demarche de cette nature. Chercher ä

retrouver le sens originel des mots, c'est en effet affirmer qu'il existe au fond, au-delä des

appropriations culturelles et historiques de ces memes mots, des conventions sociales ou
scientifiques qui regulent leur usage, une essence invariable qu'il est possible de ressaisir.
Cette conclusion n'est certes pas explicitee dans l'avant-propos qui expose avec autant
de nettete que de force les convictions qui sous-tendent l'ouvrage. Cependant, des lors

qu'il est question d'en appeler ä une utilisation precise des notions et plus singulierement
lorsque ces notions sont ä la fois abstraites et souvent ideologiquement tres chargees,
il apparait particulierement important de s'entendre sur le Statut des definitions qu'on
veut leur preter et done de lever l'ambigui'te sur leur caractere instrumental ou essentiel.
Ce sont en effet deux choses differentes que de reconnaitre aux concepts leur fonetion
d'instruments destines ä decouper dans la realite des ensembles coherents, observables
et analysables et de proposer ä cette fin de delimiter leur sens ou de pretendre que la
definition qu'on leur donne renvoie ä des realites ontologiques. Une clarification sur ce

point dans les pages liminaires de l'ouvrage aurait ete d'autant plus utile que certains des

developpements qui suivent renforcent plutot le lecteur dans l'impression que le retour
au sens originel des mots prone par les auteurs repose en realite sur l'idee que les notions
abordees ont une valeur universelle et renvoient effectivement ä des realites en soi. Ainsi
le chapitre portant sur «le sacre», qui s'ouvre sur une interessante synthese des origines
etymologiques de la notion et des sens qu'elle a revetus en latin, en grec et dans les

langues semitiques, poursuit son travail de definition en resumant les theses eliadiennes
relatives ä cette thematique (d'autres chapitres, comme celui sur les mythes, prennent
egalement appui sur les theories de Mircea Eliade). Or ces theses, aussi fidelement que
clairement exposees, reposent de maniere tres caracteristique sur l'idee que «le sacre»
forme une «categorie de choses 'speciales'», une realite specifique qui «se manifeste»
dans le monde. On est bien ici en presence non d'un concept forge et defini ä des fins
d'analyse et de connaissance, mais d'une essence. - En prenant cet ouvrage en main, le
lecteur doit done tenir compte des convictions qui l'animent et qui ne sont pas explicitees
dans toute leur etendue et leurs consequences dans les pages d'introduction. Une fois ces
elements clarifies, il est evident qu'il tient un manuel susceptible de repondre ä toutes
les attentes vis-ä-vis d'un tel ouvrage. Les notions sont exposees avec beaueoup de

clarte, dans un langage precis et technique, qui evite cependant de jargonner. L'ouvrage
est egalement complete par plusieurs index, l'un repertoriant les notions et les textes-
sources, les deux autres les auteurs mentionnes dans le texte ainsi que dans les notes. II se

prete ainsi aussi bien ä une lecture transversale qu'ä un usage ponctuel, ä la maniere d'un
dictionnaire de notions. Une bibliographic selective permet de poursuivre la premiere
approche qui est ainsi proposee.

Christian Grosse

Pierre-Yves Brandt, James M. Day (eds), Psychologie du developpement
religieux. Questions classiques et perspectives contemporaines (Psychologie

et spiritualite), Geneve, Labor et Fides. 2013,256 p.

La Psychologie du developpement religieux a ete marquee par la force de la

pensee piagetienne, et les developpements passionnants realises par L. Kohlberg
dans la Psychologie du developpement moral. Le developpement psychologique est



BIBLIOGRAPHIE 219

ainsi congu comme organise par des «Stades» qui ont leur coherence propre. C'est la
recherche d'un meilleur equilibre qui conduit ä developper une nouvelle coherence,
un nouveau Stade. Pour Piaget, ce sont les capacites d'abstraction et d'universalisation
qui procurent ä l'individu une vision du monde plus stable et plus integrative. P.-Y
Brandt et J. M. Day nous proposent dans cet ouvrage un etat actuel des questions
posees par ce modele. La perspective piagetienne ne va pas au-delä de 1'adolescence,
et eile est essentiellement cognitive. Z. Dandarova fait etat de sa recherche faite en
milieu bouddhiste sur les representations que les enfants se font de Dieu. Elle montre
en particulier que les representations se font moins anthropomorphes ä partir de
l'adolescence. Elle montre aussi que l'education religieuse tend ä accelerer ce processus
vers des conceptions plus abstraites. T. Zittoun etudie le mode de transmission propre
au Judai'sme et met en evidence une «culture de la question», les enfants etant incites
ä s'interroger sur le sens des propositions de sens qui leur sont faites. Elle analyse la
fapon dont 1'Interiorisation ainsi produite est efficace ou non hors du champ religieux.
De maniere plus generale, le champ de travail de cet ouvrage consiste ä s'entendre sur ce

que pourrait etre la maturite spirituelle. Kohlberg avait observe que les adolescents qui
etaient parvenus ä croire en des principes universels se mettaient plus tard ä douter de

ces certitudes. Gisela Labouvie-Viefmontre ä partir de ses etudes integrant la dimension
emotionnelle que l'on peut voir un progres dans cette evolution, progres associe ä une
conscience plus integree et differenciee des emotions. Elle observe egalement que ces

progres ne se poursuivent pas apres le 'milieu de la vie'. Ä partir du point de vue de
la Psychologie culturelle, R. Scardigno et G. Mininni mettent egalement en evidence
comment le «moi dialogique» se developpe ä l'äge adulte dans une capacite ä etayer
ses valeurs sur des experiences partagees. Au cours de la vieillesse, ils constatent que
les differentes identites (le 'moi-travailleur', le 'moi-mari/femme', le 'moi pere/mere,
le 'moi religieux') s'entrelagent de fa?on de plus en plus integrees. Iis defendent l'idee
que la maturite n'est pas liee ä la complexity croissante, mais ä la capacite ä mobiliser le
'tissu local de l'experience' en le connectant dans un 'constant dialogue' ä des structures
de signification. Ces breves indications montrent le grand interet de cet ouvrage qui, sans
aboutir ä une vision unifiee, propose de nombreuses et passionnantes reflexions. On peut
considerer que ce qui est ici pense sur la maturite spirituelle vaut pour la Psychologie
de faijon plus generale, la thematique du developpement post-adolescentaire restant un
champ actuellement encore peu explore.

Emmanuel Schwab

Martianus Capella, Les noces de Philologie et de Mercure, Livre I, texte etabli
et traduit par Jean-Frederic Chevalier (Collection Bude des Universite de

France), Paris, Les Belles-Lettres, 2014, 183 p.

Cet ouvrage s'inscrit dans le cadre du projet d'edition du texte et de traduction integrale
des neuf livres des Noces de Philologie et de Mercure de Martianus Capella, qui a debute
en 2003 aux Belles-Lettres. Apres YArithmetique (Livre VII), la Dialectique (Livre IV),
la Geometrie (Livre VI) et 1'Harmonie (Livre IX) (cf. recension in: RThPh 2012/1,
p.76s), c'est le Livre I qui fait aujourd'hui l'objet d'une publication aussi soignee que
les precedentes. Les Noces de Philologie et de Mercure se situent dans la tradition
des debats sur l'ordre et la finalite des connaissances. Apres un double prologue,
Martianus cherche ainsi ä delivrer, en sept livres, un enseignement encyclopedique pour
transmettre ä la posterite l'heritage de la culture antique des sept Arts liberaux. Comme
Theuth avait fait part de ses inventions ä Thamous (cf. Piaton, Phedre, 274c-275b),
les dieux, ä l'invitation de Mercure, exposent leurs savoirs, par le moyen desquels les



220 BIBLIOGRAPHIE

hommes pourront communier avec eux. Le titre exprime bien le cadre du recit: Mercure,
dieu de la rhetorique et interprete des pensees de Jupiter, demande le droit d'epouser
Philologie, qui symbolise le desir de la sagesse. C'est ainsi par la mise en ceuvre d'im
double prologue, un hymne ä Hymenee et un recit en prose autoparodique, et par le
truchement d'une ascension celeste et d'une traversee perilleuse d'espaces surnaturels

que Martianus met en scene la consultation d'Apollon et de Jupiter, puis la convocation
des dieux de l'Olympe pour la ratification finale de ce mariage. II est interessant de

noter que la description que Martianus fait des seize regions du ciel d'oü viennent
tous les dieux que Jupiter convoque, des plus puissants aux plus obscurs, correspond
ä la cosmologie religieuse des Etrusques. Mais c'est essentiellement aux Oracles

Chaldaiques et au neoplatonisme que puise Martianus pour construire un recit de nature

initiatique, lequel se presente comme une allegorie invitant le lecteur ä percevoir la

portee symbolique du moindre detail de ses descriptions. Ce recit allegorique n'est pas
tellement destine ä rendre moins austeres les exposes scientifiques qui suivront qu'ä
traduire, en filigrane, une conception philosophique de la connaissance qui s'insere
pleinement dans les intentions et les speculations neoplatoniciennes. C'est avec la plus
grande attention que l'A. a etabli l'edition critique en s'appuyant non seulement sur
les sept manuscrits les plus anciens qui nous sont parvenus, mais sur la totalite des

manuscrits actuellement repertories dans les differentes bibliotheques europeennes.
C'est egalement avec un soin particulier que la traduction a ete faite pour respecter le

rythme des vers de ce prosimetrum. Quelques deux cent-cinquante pages d'introduction
et de notes savantes abordent les discussions et les solutions aux multiples problemes
que posent ce premier livre et tentent de donner toutes les precisions linguistiques,
historiques, religieuses et philosophiques necessaires ä l'intelligence d'un texte qui
reste encore souvent mysterieux. Un index des noms propres et des mots latins et grecs
achevent de faire de ce nouveau volume un ouvrage de reference.

Jean Borel


	Bibliographie

