Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 2

Artikel: Etude critique : la fin de la doctrine
Autor: Chalamet, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 191-198

ETUDE CRITIQUE

LA FIN DE LA DOCTRINE'

CHRISTOPHE CHALAMET

Résume

O1i va la doctrine chrétienne? Quelle est sa finalité? Voila les questions que
pose Christine Helmer dans son ouvrage Theology and the End of Doctrine.
Inquiete de ce quelle pergoit comme une coupure de plus en plus nette entre la
théologie académique et l’expérience humaine, mais aussi entre la théologie et
les sciences religieuses, Helmer propose un parcours historique, de Schleier-
macher a Barth en passant par Ritschl et Brunner, afin de sortir des impasses
actuelles, représentées selon elle par les travaux de Bruce D. Marshall, avec
qui la théologie devient une fin en soi, sans lien avec la réalité (de Dieu et du
monde), ce qui pourrait signifier la «finy (la mort) de la théologie.

Quels sont le statut et le role de la doctrine en théologie chrétienne ? A quoi
sert-elle ? Ces questions continuent, a juste titre, d’animer la théologie contem-
poraine. Méme celles et ceux que le terme de «doctrine» rebutent participent
de fait a la réflexion doctrinale, c’est-a-dire a 1’élaboration d’un enseignement
théologique, que cet enseignement vise les trois publics de la théologie tels
que David Tracy les congoit, & savoir la société, ’académie et I’Eglise, ou I’un
ou I’autre de ces trois publics. Rejeter la doctrine, ¢’est encore «faire» de la
doctrine, simplement c’est proposer une doctrine anti-doctrinale. On remar-
quera donc ce qu’il y a de naiveté dans cette approche.

La question de la doctrine continue de faire 1’objet de vifs débats en
théologie de langue anglaise. L'un des ouvrages récents a avoir été promu au
rang de quasi «classique» en théologie n’est autre que La nature des doctrines.
Religion et théologie a l'dge du post-libéralisme de George A. Lindbeck
(Paris, Van Dieren, 2002 ; The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a
Postliberal Age, Westminster John Knox Press, 1984). Né en 1923, Lindbeck
est un théologien luthérien américain qui fut observateur au concile Vatican
IT (1962-1965), puis cheville ouvriére du dialogue luthéro-catholique apres
le concile. Son ouvrage est d’ailleurs a lire dans le contexte de la crise du

! A propos de: Christine HELMER, Theology and the End of Doctrine, Louisville
(KY), Westminster-John Knox Press, 2014.



192 CHRISTOPHE CHALAMET

mouvement cecuménique, une crise devenue perceptible au début des années
1980 au moment de la réception du BEM (Baptéme-eucharistie-ministere).
Dans son ouvrage, petit mais dense, Lindbeck propose de considérer la doctrine
chrétienne comme une «grammaire» qui permet de lire la réalité, au-dela du
propositionnalisme, qui réduit la doctrine a des énoncés, et du libéralisme
théologique qui y voit ’expression seconde d’expériences originelles pures
de toute tradition. Ce nouveau modele, inspiré notamment par Wittgenstein,
Lindbeck le nomme «culturel-linguistique». Le livre de Lindbeck est I’ouvrage
le plus célébre de I’école théologique dite de Yale, la «Yale School», ou il a
longtemps enseigné aupres de collégues comme Hans Frei et David Kelsey qui,
comme lui, enseignaient a la Yale Divinity School et concevaient la théologie
dans le prolongement (jamais acritique) de Barth. Les post-libéraux furent vite
pergus comme des «barthiens» par une autre école théologique dominante dans
les années 1970 et 1980, celle de Chicago, la «Chicago School», qui se décrit
elle-méme comme «révisionniste», conduite par le théologien catholique David
Tracy (né en 1939), collégue de Mircea Eliade et de Paul Ricceur a Chicago,
auteur d’ouvrages trés remarqués dés le milieu des années 1970 en rapport avec
la «culture du pluralisme» (principalement : Blessed Rage for Order. The New
Pluralism in Theology, New York, Seabury, 1975 ; The Analogical Imagination.
Christian Theology and the Culture of Pluralism, New York, Crossroad, 1981).
D’un c6té, Lindbeck prone /’absorption du monde par le texte biblique inter-
prété par la «grammaire» qu’est la doctrine. De 1’autre, Tracy défend 1’idée
d’une «corrélation critique» réciprogue entre 1’expérience humaine du monde
et ce qui reléve de la foi chrétienne.

C’est seulement a partir de ce contexte qu’il devient possible d’aborder
I’ouvrage de Christine Helmer sur «la fin de la doctrine». L’auteur, «Professor
of Religion» a la Northwestern University (Evanston, Illinois), spécialiste de
Luther et de la théologie moderne au XIX° siecle, clarifie dés les premieres
lignes le sens délibérément ambigu du titre de son ouvrage, qui a certes & voir
avec la fin (au sens de cessation) ou la mort de la doctrine, mais aussi et peut-étre
surtout avec le sens et la finalité de la doctrine en théologie chrétienne, et donc
avec «la vie de la doctrine» (p. 21). L’auteur voit bien a quel point la «doctrine»
se porte mal aujourd’hui. Elle n’élude pas le «probléme» que pose tout travail
doctrinal dans les séminaires théologiques et autres institutions théologiques du
monde occidental, au sein d universités comme ailleurs : la théologie suscite ici
ou la une certaine méfiance, mais ce qui cause en fait le plus de soucis aupres
de certains n’est autre que la dimension doctrinale de la théologie. Penser la
doctrine permet ainsi de considérer I’élément par excellence qui fait probléme
dans les rapports entre la théologie, 1’Université et les Eglises.

Souvent la doctrine semble étre a bout de souffle, en fin de vie, tant elle
a perdu tout rapport avec «la réalité vivante de Dieu», quand elle ne dit plus
rien de neuf, quand elle ne sert qu’a maintenir une identité ecclésiale sclérosée
(p.7). I1 s’agit donc bien, avec ce petit ouvrage, de dénoncer certaines concep-
tions et pratiques du travail doctrinal pour en imaginer et en recommander



LA FIN DE LA DOCTRINE 193

d’autres, la doctrine étant une tidche incontournable de la théologie (p. 24,
passim). Le travail doctrinal n’est rien d’autre que ceci : «des individus et des
communautés se lancent dans la tiche théologique indispensable qui vise a
élaborer la doctrine afin de représenter, du mieux qu’ils peuvent, la vérité de
Dieu telle qu’ils la connaissent» (p. 152).

Le propos est donc de «revivifier» la doctrine en la mettant en rapport avec
son sujet (ce dont elle parle) et I’expérience humaine du divin dans des temps
et des lieux précis. «Mon premier objectif, au niveau constructif, vise a susciter
un intérét renouvelé pour la doctrine, aprés des décennies d’interminables
débats qui ont eu pour conséquence ’isolement de la doctrine, limitée au
travail d’un cercle restreint de théologien(ne)s, mais aussi I’idée que la doctrine
est synonyme d’autorité ecclésiastique qui se désintéresse de 1’expérience
humaine, voire s’y oppose.» (p. 1)

Le titre de I’ouvrage, comme !’indique |’auteur, est a lire en lien avec
I’ouvrage de Lindbeck, cité ci-dessus, sur la «nature de la doctrine». L’auteur
commence par définir la doctrine comme «le genre théologique (the theolo-
gical genre) qui apporte (bears) le don de la réalité divine dans le langage et
’histoire» (p. xii), une définition qui, en reprenant un terme souvent utilisé
en théologie des sacrements («bears» au sens de «porter», de «présenter»,
d’«apporter»), accorde beaucoup — et sans doute trop, aux yeux du présent
lecteur — a la doctrine.

Les interlocuteurs principaux de 1’auteur sont— celles et ceux qui connaissent
ses travaux antérieurs ne seront pas surpris — Luther, Schleiermacher et Ritschl,
mais aussi (et la c’est un peu plus surprenant) Brunner et Barth. Dans une
longue généalogie ou le lecteur perd parfois le fil de la thése du livre, I’auteur
montre comment Brunner ne fait que radicaliser ce que Ritschl reprochait a
certains théologiens luthériens de son temps, a savoir d’avoir sombré dans
la métaphysique et la mystique au lieu de suivre les intuitions originales, et
véritablement évangéliques, de Luther. Helmer consacre quelques pages trés
intéressantes a la réception de Ritschl chez Max Reischle et Cajus Fabricius,
alors jeunes théologiens aujourd’hui tombés dans 1’oubli qui, tout en étant
proches de Ritschl, chercheérent a modifier la position trop simplement «anti-
mystique» du grand professeur de I’Université de Gottingen. Mais le véritable
propos de Helmer est de montrer comment la dichotomie entre I’esprit et la
nature, qui joue un réle si important chez Ritschl, se transforma en un véritable
antagonisme avec le jeune Brunner de 1924 qui, dans sa véhémente critique
de ce qu’il appelle le «mysticisme» de Schleiermacher, situe I’esprit du c6té
de la parole divine, la nature du c6té de I’étre humain (je regrette le fait que
Helmer ne mentionne nulle part I’importante critique, par Barth, de I’ouvrage
de Brunner). La question qui se pose est la suivante : qu’est-ce qui «a été perdu
lorsqu’on a évacué Schleiermacher» dans les «théologies de la Parole» du
20¢ siecle ? Ce qui fut perdu, c’est non seulement le lien entre la théologie
doctrinale et 1’expérience, le lien entre ’esprit et la nature, la question du
rapport entre la connaissance théologique et les autres formes de la connais-



194 CHRISTOPHE CHALAMET

sance humaine, mais également la question des «mécanismes, complexes, par
lesquels on construit et on articule la réalité¢ dans divers contextes religieux et
au moyen du langage» (p. 160).

L’autre développement, lui trés récent, sur lequel s’attarde Helmer, concerne
la transformation de la «doctrine», d’une ceuvre humaine, certes normative
mais de maniére relative, qui renvoie a une réalité transcendante (Barth), en
une «norme statique» et sans référent divin (p. 61), identique en son contenu
au témoignage biblique (p. 96). Dans cette perspective, qu’Helmer met radica-
lement en question, la doctrine devient elle-méme une réalité transcendante, la
théologie n’a pas affaire & Dieu car elle consiste en 1’articulation de la foi dans
des énoncés normatifs doctrinaux — je note en passant que parler de la doctrine
comme de ce qui «apporte» (bears) le «don de la réalité de Dieu» risque de
faire quelque chose de similaire & ce que Helmer critique, a savoir élever la
doctrine a un statut quasi ultime. Helmer a en ligne de mire les travaux de
Bruce Marshall, de I’école de Yale, donc proche du postlibéralisme de George
A. Lindbeck. Voici ce qui se passe avec Marshall, selon Helmer : «La doctrine
immuable lui est conférée.» (p. 61). Voila, si le diagnostic est correct, qui a en
effet de quoi alarmer ! La modernité ne consiste-t-elle pas, précisément, en la
relativisation de toute doctrine, a travers son historisation ? Ce qui inquiéte
Helmer, toutefois, ce n’est pas tant cette absolutisation de la doctrine que la
séparation qui y transparait entre la doctrine et son «sujet» ou son «théme»
(«subject matter», p. 61), a savoir la réalité de Dieu. De «norme normée»,
subordonnée a Dieu et a son automanifestation, la doctrine est devenue «norme
normante», immuable. Toute approche historique de la doctrine semble des
lors impossible. «La doctrine a perdu sa capacité de témoigner du Dieu qui est
susceptible de la mettre en question. Dés lors la doctrine a également perdu
son historicité, ayant re¢u une normativité parfaitement stable pour I’éternité.»
(p. 103) Les «postlibéraux», qui depuis plus de trente ans paraissent (mais
seulement paraissent !) figurer parmi les théologiens les plus proches de Barth
(Christine Helmer, comme Bruce D. Marshall, a été formée en partie a Yale,
le centre historique du postlibéralisme théologique ces derni¢res décennies),
doivent donc étre critiqués, et ce a partir de Barth : «[...] j’en suis venue a
penser que Barth doit étre pergu comme un défi critique vis-a-vis de la théologie
contemporaine qui I’invoque — ¢’est 1a I’ironie de la chose — comme son allier
principal.» (p. 63) En son centre, I’ouvrage de Helmer représente donc une
critique trés vive de 1’école de Lindbeck et de sa conception de la doctrine non
pas comme le résultat de la formulation d’une expérience pré-linguistique (cf.
Schleiermacher, dans la vision de Lindbeck) ou comme la maniére dont Dieu
se révele dans I’histoire (¢’est-a-dire sous forme de «propositions» doctrinales)
mais comme la «grammaire» et le langage normés par la «régle de la foi»
(regula fidei) produite par 1’Eglise (Helmer remarque comment Lindbeck parle
toujours de I’Eglise au singulier, avec un «E» majuscule) a la lecture de la
Bible. Helmer reprend la critique souvent adressée a Lindbeck et ses disciples,



LA FIN DE LA DOCTRINE 195

a savoir que le contenu ne compte pas assez pour eux. Elle ajoute qu’a cause de
ce probléme, «il n’y a pas de place pour la nouveauté dans le développement
de la théologie» (p. 105), la doctrine a été «totalisée» (ibid.). La théologie
doit redécouvrir comment Dieu parle «malgré» et parfois «contre» la doctrine
(p-106). C’est dire, donc, que la doctrine ne «porte» (bears) pas simplement la
parole de Dieu, vu que cette derniére s’oppose parfois a la doctrine !

On se réjouit déja de lire la réponse de Marshall a ces critiques. L'un des
points faibles, chez Helmer, réside dans le fait qu’elle commence (et finit) par
dire que la doctrine, chez Marshall, n’a pas de référent, alors qu’elle admet par
ailleurs la présence d’un tel référent (la simplicité de Dieu, ou I’incarnation ; cf.
p. 98-99 et 103). Elle semble aussi présumer, un peu rapidement, que 1’école de
Yale domine désormais le paysage théologique, lorsqu’elle écrit : «Au tournant
du 21°siecle, le souci théologique de Barth visant a préserver, dans la réflexion
doctrinale, la différence entre la réalité divine et la réalité humaine a disparu
de I’analyse théologique.» (p. 149). Il me semble, au contraire, qu’il y a encore
bon nombre de théologiennes et théologiens (et de mouvements théologiques,
de la théologie de la libération aux théologies féministes et contextuelles, mais
aussi 1’orthodoxie radicale, qu’Helmer passe étrangement sous silence) qui
ne perdent pas de vue «la différence entre la réalité divine et humaine» en
matic¢re de doctrine. Sur ce point, en effet, le libéralisme théologique comme
Barth lui-méme sont d’accord : toute confusion des plans (divin et humain) est
désastreuse. Pour un excellent exemple du fait que la théologie systématique
contemporaine n’a pas du tout perdu de vue son «objet» ou son «référent», que
la distinction entre le Créateur et la créature continue d’opérer a plein et que
I’expérience humaine continue d’étre thématisée, de maniére trés profonde, on
peut mentionner 1’ouvrage de Sarah Coakley, God, Sexuality, and the Self. An
Essay ‘On the Trinity’, Cambridge University Press, 2014.

L’avant-dernicre partie de I’ouvrage, intitulée «Language and Reality. A
Theological Epistemology with Some Help from Schleiermacher», rouvre
la question historique, mise a mal par le post-libéralisme (et aussi, dans une
certaine mesure, par 1’héritage barthien), car il convient de se poser la question
de la production des énoncés doctrinaux au fil du temps (p. 112-113). Helmer
fait un pas de plus, pour en venir a la question épistémologique, c¢’est-a-dire,
dans son esprit : «comment des propositions théologiques, des doctrines, voire
des systémes, sont produits en lien avec la réalité» (p. 113). De maniére peu
surprenante étant donn€ les travaux antérieurs de l’auteur, on retrouve ici
I’approche de Schleiermacher, per¢ue comme une impasse par Lindbeck :
I’approche épistémologie «explique comment certains textes sont produits par
des auteurs qui ont fait I’expérience de quelque chose de si puissant qu’ils
sont forcés d’en parler.» (p. 113) Voila bien I’approche «expérientielle-expres-
siviste» que dénonce Lindbeck non sans raison (au nom de I’idée que 1’expé-
rience ne préceéde jamais simplement le langage et la tradition) au début de
La nature de la doctrine (1984). Helmer est bien entendu consciente du fait
que I’expérience est toujours informée par un contexte linguistique et culturel



196 CHRISTOPHE CHALAMET

donné. Mais cette expérience transcende toujours ce contexte (p. 135). Et donc,
malgré tout, Helmer maintient que Schleiermacher peut nous aider a penser
le rapport entre I’expérience et le langage, le lien entre la parole et la réalité.
Le théologien berlinois avait en effet une vive conscience non seulement du
fait que «1’expérience de Jésus-Christ est a 1’origine de la doctrine» (p. 130),
mais aussi du fait que cette expérience n’est pas sans contexte (y compris un
contexte communautaire ou «inter-subjectif», selon 1’expression de Helmer).
Les premiers disciples ont affirmé ou prédiqué diverses choses concernant
Jésus. Comment penser ce rapport non seulement a 1’origine et aux commence-
ments du christianisme, mais également au fil du temps ? «La question centrale
est celle de savoir comment une élaboration doctrinale préserve un lien intime,
tel qu’on le remarque dans la Bible, entre la parole et la réalité a différents
moments de I’histoire.» (p. 132).

Dans le dernier chapitre de I’ouvrage, intitulé «Acknowledging Social
Construction and Moving beyond Deconstruction», I’auteur propose de passer
de I’épistémologie (telle qu’elle la congoit) au «contenu» (content). On peut se
demander si ce passage a vraiment lieu, tant ces pages traitent, en fait, excepté
quelques mentions ici ou la de la théologie trinitaire en modernité, du rapport
entre la théologie et les sciences des religions («Religious Studies»). Christine
Helmer, qui est I’épouse de 1’'un des plus importants spécialistes contemporains
de la religion, Robert A. Orsi, et dont la réflexion est, de son propre aveu,
profondément marquée par les discussions avec son mari, cherche a rétablir
un dialogue entre les deux champs, qui se méprisent encore et toujours. «Ce
serait tragique si, au moment ou la théologie a tant a offrir aux humanités et
aux sciences sociales, elle restait muette. Ce serait non moins tragique si, au
moment ot la théologie a tant & apprendre de la part des autres disciplines, en
entrant en dialogue avec elles, elle n’avait pas les mots pour le faire.» (p. 159)
Mais est-il possible d’étre plus précis et de dire, spécifiquement, ou réside la
contribution potentielle de la théologie vis-a-vis des sciences de la religion
(cette prétention ou cette confiance, en effet, surprendra nombre de lecteurs
occidentaux) ? Quelle contribution la théologie peut-il apporter aux humanités,
a I’histoire plus précisément ? Selon Helmer, elle peut encourager les historiens
«a tenir compte d’un spectre plus large de phénomenes, y compris ceux qui vont
a I’encontre des limites posées par ’historiographie moderne» (p. 162). Bref,
la théologie et les sciences des religions peuvent entrer dans un «partenariat»
(166) fructueux et s’encourager 1’une 1’autre a retrouver «l’objet» ou le theme
de la religion, ainsi que la mani¢re dont la religion «voit» et traite la réalité. On
peut souscrire a cet idéal et appeler de nos veeux un tel «partenariat», mais si
la doctrine s’intéresse, comme le suggere avec raison Helmer, «au mouvement
de Dieu dans I’histoire», si elle «propose de nouvelles manieres d’observer
la réalité, la réalité de Dieu avant tout, mais aussi ce que 1’on tient pour le
consensus raisonnable» (p. 166), un tel partenariat ne devient-il pas plus
difficile a envisager et a réaliser ? Les spécialistes des sciences des religions
sont-ils préts a s’allier avec des personnes qui s’intéressent «au mouvement de



LA FIN DE LA DOCTRINE 197

Dieu dans I’histoire» ? Ne préféreront-ils pas étudier les maniéres, si diverses,
dont les étres humains ont per¢u 1’agir divin (de Dieu ou des dieux, ou des
figures ou réalités sacrées) vis-a-vis d’eux-mémes ? Parler du mouvement de
Dieu et de diverses représentations de ce mouvement, ce n’est pas la méme
chose ! Le statut du discours n’y est pas le méme. D’un c6té, il y a un discours
qui espére dire quelque chose au sujet du mouvement de Dieu lui-méme, sans
ignorer qu’il s’agit a chaque instant de représentations humaines, de ’autre il
y a une ambition beaucoup plus limitée, qui se contente d’analyser la maniére
dont des étres humains se représentent la divinité dans son agir. Il y a une
dimension interne ou «internaliste», normative ou prescriptive dans la réflexion
théologique doctrinale, une dimension difficilement acceptable telle quelle, et
parfois insupportable, aux yeux des spécialistes des sciences des religions, et
une dimension essentiellement descriptive, parfois de maniére trés positiviste
(comme si cette description n’était pas une interprétation !) du coté des sciences
des religions. On retrouve cette divergence, exprimée de maniére paisible et
amicale, dans un récent dialogue entre Daniele Hervieu-Léger et Pierre Gisel :
la ot Pierre Gisel interpréte le croire comme un «se savoir engendréy, Daniéle
Hervieu-Léger remplace le verbe «savoir» par le verbe «vouloir» : «croire,
c’est se vouloir engendré», avant d’ajouter : «Savoir/vouloir : la transposition
n’est pas secondaire. Pour le théologien, le fait de ‘se savoir’ engendré reléve
d’une expérience recue d’ailleurs que de lui-méme : le croyant se ‘découvre’
étre engendré. Du point de vue sociologique, qui tient a distance, par définition,
I’auto-affirmation personnelle du sujet, I’accent ne pouvait étre mis que sur
I’opération mentale qui procéde du besoin de I’individu — un besoin dont il faut
rendre compte en termes sociaux — d’affirmer, pour lui-méme et pour les autres,
son appartenance a une communauté croyante particuliére.»? Pour le discours
des sciences des religions, avec sa prétention scientifique affirmée dans
I’intitulé méme de la discipline, il s’agit alors de tout faire pour que la théologie
ne «contamine» pas les sciences des religions. Quel partenariat pouvons-nous
envisager, si les fronts se présentent de cette maniére ? Heureusement qu’ils ne
se présentent pas toujours ainsi, comme 1’échange entre Dani¢le Hervieu-Léger
et Pierre Gisel le rappelle.

Au moment de conclure son ouvrage, Helmer cite le récent livre de
Francesca Aran Murphy, God Is Not a Story: Realism Revisited (New York :
Oxford University Press, 2007). Les deux théologiennes sont unies dans le rejet
des théologies narratives qui mettent entre parenthése la réalité (de Dieu, du
monde, des relations humaines etc.) (p. 166). La théologie doit renouer avec

2 D. HerviEu-LEGER, «Du religieux et de la tradition. Rencontre avec Pierre Gisely,
in: J. EHRENFREUD, P. GISEL (éds), Mises en scéne de I’humain. Sciences des religions,
philosophie, théologie, Paris, Beauchesne, 2014, p. 14 et 16. C’est D. HERVIEU-LEGER
qui distingue une perspective «internaliste» d’une perspective «externaliste». Elle aussi,
comme C. HELMER (et P. GISEL, si je vois bien ; ¢f. p. 25, ou il parle d’un glissement d’une
perspective vers I’autre plutét que d’une «différence irréductible»), souhaite dépasser
ce clivage.



198 CHRISTOPHE CHALAMET

la réalité et ne pas se contenter de parler de méthode (ibid.). On peut s’étonner
de cette alternative, a la fin d’un ouvrage qui dit bien par quel chemin (par
quelle méthode) la théologie peut retrouver son théme, a savoir par le chemin
de I’expérience de la réalité¢ de Dieu, de I’intersubjectivité et du monde. Ce
qui est certain, c’est que Christine Helmer dénonce & bon droit toute réflexion
doctrinale qui s’auto-absolutise et qui, partant, se coupe de toute possibilité de
critique a partir d’une instance qui la surplombe.



	Étude critique : la fin de la doctrine

