Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 2

Artikel: De la prophétie au culte : le psaume d'Habacuc : une illustration de
rapport entre temple et prophétie scriptuaire

Autor: Bergot, Chen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 173-189

DE LA PROPHETIE AU CULTE

Le psaume d’Habacuc: une illustration
du rapport entre temple et prophétie scripturaire

CHEN BErRGOT

Résumé

Cet article s’intéresse aux rapports littéraires entre textes prophétiques et
psalmodie sur la base du livre d’Habacuc. Il s’interroge sur la fonction des
eléments textuels d’origine cultuelle et sur l’identité des groupes responsables
de la transmission et de 1’édition de ce livre prophétique. Le contenu de ce
livre conduit a I’hypothése d’une édition cultuelle et sapientiale tardive d’'un
recueil d’oracles attribués par la tradition a un prophéte Habacuc dans un
groupe d’élite composé de scribes et de prétres lévites. La place prédominante
des lévites dans le fonctionnement rituel et intellectuel de la société judéenne
du second temple fait de ce groupe un milieu de production privilégié pour une
littérature composite comme celle du livre d’Habacuc.

1. Introduction

Le livre d’Habacuc constitue dans le corpus des XII', et plus largement
dans I’ensemble de la littérature prophétique, un objet d’étude a part entiére,
en raison de sa construction inédite. Ce livre se compose de trois chapitres
construits a partir de deux genres littéraires distincts, strictement hiérarchisés
au moyen de deux titres (1,1 et 3,1). Ainsi, les ch. 1 et 2 sont caractéristiques de
la littérature prophétique, comme 1’indique la suscription ? (1,1) qui mentionne
I’oracle (Ripn) révélé au prophete sous la forme d’une vision (7717), [’ordre
(2,2) donné a ce dernier de mettre par €crit sur des tablettes la vision qu’il
a regue (NiN?3-5y I8 i 2in3) et enfin la présence de différents oracles de
malheur dirigés alternativement contre les Judéens et contre les Chaldéens.
Le chapitre 3, pour sa part, se distingue des deux chapitres précédents dans sa
forme et son contenu puisqu’il s’agit d’un psaume autonome construit sous la

! Le corpus des XII désigne le livre des 12 petits prophétes.

2 11 est intéressant de noter que la suscription qui utilise conjointement le terme
«oracle» (&&n) et le verbe «voir» (717) est sans paralléle dans les XII. Dans le reste de la
littérature prophétique, cette combinaison se retrouve uniquement en Es 13,1, a savoir
précisément le titre d’une série d’oracles dirigés contre Babylone.



174 CHEN BERGOT

forme d’une priére individuelle comme I’indique son titre X°237 PIpPan? 1790
«priére du prophéete Habacucy.

La présence de ce psaume dans le livre d’Habacuc ne constitue pas, en
soi, une particularité au sein du livre des XII. On en retrouve, en effet, dans
le livre de Jonas (Jon 2,2-10) ou encore en ouverture du livre de Nahum (Nah
1,2-8). En revanche, I’association qui est établie dans ce texte, qui constitue
une composition autonome, entre une figure prophétique identifiable — le
prophéte Habacuc — et un genre littéraire clairement défini, rattaché dans la
tradition a la priére et a la liturgie, est inédit. Comme nous le verrons dans
cette recherche, outre la structure générale du livre qui associe successivement
oracles et psaume, le psaume d’Habacuc en lui-méme emprunte des éléments
textuels propres a ces deux traditions littéraires distinctes que sont la litté-
rature prophétique et la littérature cultuelle. Cette combinaison littéraire, que
I’on retrouve dans le livre d’Habacuc sous une forme aboutie, est loin d’étre
anodine et souléve la question des rapports privilégiés entretenus durant le
Second Temple entre la prophétie et la liturgie dans les milieux responsables
de la transmission et de 1’édition de ces textes. En effet, jusqu’a présent, la
nature de ce psaume a essentiellement poussé les commentateurs* 4 démontrer
’autonomie, ou a I’inverse, la dépendance littéraire du troisiéme chapitre par

3 Les psaumes de Jonas et Nahum ne présentent toutefois pas les mémes spécificités
que le psaume d’Habacuc. Dans le contexte du livre de Jonas, a la différence d’Ha 3,
le psaume est inséré dans le corps du récit narratif et ne comprend aucune indication
textuelle (¢f- Ha 3,19b) attestant d’une utilisation liturgique du psaume. Le psaume de
Nahum, pour sa part, n’est pas spécifiquement placé dans la bouche du prophéte, comme
c’est le cas en Ha 3.

4 Pour un état de la recherche jusqu’en 2001, ¢f. O. DaNGL, «Habakkuk in Recent
Research», CR.BS 9, 2001, p. 131-168. Cf. aussi la bibliographie de F. I. ANDERSON,
Habakkuk. A New Translation with Introduction and Commentary, New York, Doubleday,
2001. Sur les questions de critique textuelle, ¢f. R. D. Haak, Habakkuk, Leiden, Brill,
1992 ; O. P. RoBerTSON, The Books of Nahum, Habakkuk, and Zephaniah, Grand Rapids,
Eerdmans, 1990. Sur la question de I’unité rédactionnelle du livre, ¢f. J. E. ANDERSEN,
«Awaiting an Answered Prayer. The Development and Reinterpretation of Habakkuk
3 in its Contexts», ZAW 123/1 (2011), p. 57-71; T. HieBert, God of My Victory. The
Ancient Hymn in Habakkuk 3, Atlanta, Scholars Press, 1986; R. Mason, Micah.
Nahum. Obadiah, Sheffield, Sheffield Academic Press, 1991 ; J.NoGaLsk1, Redactional
Processes in the Book of the Twelve, Berlin, De Gruyter, 1993; O.P. ROBERTSON, op.
cit.; L. PervitT, Die Propheten Nahum, Habakuk, Zephanja, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2004 ; M. A. SWEENEY, «Structure, Genre and Intent in the Book of Habakkuk»,
VT 41 (1991), p. 63-83; J. W. WarTs, «Psalmody in Prophecy : Habakkuk 3 in Context»,
in: J. W. Warts, P. R. Housk (éds), Forming Prophetic Literature. Essays on Isaiah and
the Twelve in Honor of John D. W. Watts, Sheffield, Sheffield Academic Press, 1996,
p- 209-223. Sur les genres littéraires du livre d’Habacuc et sa datation, ¢f. M. WITTE,
«Orakel und Gebete im Buch Habakuk», in: M. WrrtE, J. F. DieHL (éds), Orakel und
Gebete. Interdisziplindre Studien zur Sprache der Religion in Agypten, Vorderasien
und Griechenland in hellenistischer Zeit, Tlibingen, Mohr Siebeck, 2009, p. 67-91. La
question de la fonction littéraire de ce psaume, dans le contexte du livre d’Habacuc, a
aussi retenu 1’attention de commentateurs qui ont rapproché Ha 3 du phénomeéne des
inset hymns. Ces auteurs se sont spécifiquement intéressés a la fonction littéraire de



DE LA PROPHETIE AU CULTE 175

rapport a I’ensemble du livre d’Habacuc afin de proposer différents modeles
rédactionnels et des datations allant de 1I’époque pré-exilique au tout début de
I’époque hellénistique.

La question de 1’autonomie du psaume d’Habacuc n’est pas résolue et
devra étre examinée dans ce papier. Néanmoins, la singularité de ce livre qui
attribue a un prophéte un psaume achevé souléve, outre la question de 1’his-
toire rédactionnelle du texte en présence, la question du lien entre littérature
prophétique et littérature dite cultuelle. Cette problématique, toutefois, dépasse
les discussions sur la présence originale du troisieme chapitre au sein du livre
prophétique, sans pour autant que celles-ci soient compleétement évacuées. En
effet, dans tous les cas, a un moment déterminé, un psaume a été placé dans la
bouche du prophete Habacuc a la suite d’une série d’oracles de malheur avec
une intention éditoriale précise, comme en attestent les liens textuels que 1’on
peut établir entre les deux premiers chapitres et le psaume. La perméabilité
littéraire entre textes prophétiques et psalmodie n’est pas anodine et le livre
d’Habacuc constitue un champ de recherche privilégié autour de ces questions.
Cette corrélation mérite d’étre étudiée et doit nous amener a nous interroger sur
la fonction des éléments textuels d’origine cultuelle dans le contexte de ce livre
prophétique ainsi que sur I’identité des groupes responsables de la transmission
et de I’édition de ce texte>.

Pour illustrer I’objet de cette recherche, nous analyserons trois unités
textuelles: (1) le cadre liturgique formé par les vv. 1 et 19b qui combinent,
de fagon inédite dans le TaNaK, des termes techniques propres autant a la
littérature prophétique que liturgique; (2) le deuxiéme cadre formé par les
vv. 2 et 16 (la lamentation du prophéte) qui encadrent un récit théophanique,
tout en établissant des liens textuels et thématiques avec I’annonce du premier
chapitre (1,2-4); (3) le v. 19a qui, en tant que citation du Ps 18,33-34, crée
une correspondance évidente avec un psaume théophanique important que

ces psaumes qui, formellement, pourraient prendre place dans le Psautier mais qui, au
lieu de cela, s’inscrivent dans divers textes narratifs (Ex 15; Dt 32; Jg 5; 2 S 22,) ou
prophétiques (Es 38; Jon 2). Ces psaumes auraient, selon ces auteurs, pour fonction
de structurer et d’organiser les textes qui les regoivent en tant qu’Ecritures lors de la
mise en forme finale de ces derniers. L’insertion de ces hymnes est considérée comme
tardive. Sur cette question des inset hymns, cf. S. E. GILLINGHAM The poems and psalms
of the Hebrew Bible, Oxford, Oxford University Press, 1994 ; H.-P. Martnys, Dichter und
Beter. Theologen aus spdtalttestamentlicher Zeit, Fribourg, Ed. Universitaires, 1994;
J.H. NEwMAN, Praying by the Book. The Scripturalization of Prayer in Second Temple
Judaism, Atlanta, Scholars Press, 1999; J. W. WarTts, «Biblical Psalms Outside the
Psalter», in: P. W. FLINT, P.D., Jr. MILLER (€ds), The Book of Psalms. Composition and
Reception, Leiden, Brill, 2005, p. 288-309.

5 Cf. notamment I’hypothése de J. D. NoGaLski, «Un et douze livres. La nature du
processus rédactionnel et les implications de la présence de matériau cultuel dans le
Livre des XII Petits Prophétes», in: J.-D. MaccHi, C. NHAN, T. ROMER, J. RuckL (éds),
Les recueils prophétiques de la Bible. Origines, milieux, et contexte proche-oriental,
Genéve, Labor et Fides, 2012, p. 361-386.



176 CHEN BERGOT

I’on retrouve en 2 S 22. Cette premicre €tape nous permettra d’identifier les
éléments proprement prophétiques du psaume et de repérer les liens entretenus
entre ce dernier et les deux premiers chapitres du livre, nous amenant a consi-
dérer 1’unité rédactionnelle de I’ensemble de la composition. Dans un second
temps, a partir des éléments textuels relevés dans I’analyse, nous discuterons
plus longuement du possible contexte socio-historique de production d’un
texte composite comme celui du livre d’Habacuc.

2. Traduction du psaume

La traduction du psaume d’Habacuc est donnée ici a titre indicatif. Celle-ci
s’appuie principalement sur le texte massorétique. Dans un cas, toutefois, mis
en évidence par une note, la traduction grecque de la LXX % a été privilégiée. En
effet, le texte d’Ha 3 souléve de nombreux problémes de traduction en raison,
notamment, de son genre poétique. Ces problématiques ne pourront, toutefois,
étre discutées dans le cadre de cette recherche.

(1) Pri¢re de Habacuc le prophéte, sur une transe. (2) Yhwh, j’ai entendu ton annonce
et j’ai pris peur. Yhwh, ton ceuvre, a travers le temps, enseigne 1a, a travers le temps,
fais-toi connaitre. Dans le bouleversement, souviens-toi d’étre miséricordieux. (3)
Dieu vient de Téman et le Saint de la montagne de Paran. /Pause/ Il couvre les
cieux de sa splendeur, sa priére remplit la terre. (4) C’est 1a qu’est le lieu caché de
sa puissance. (5) Devant lui avance la peste (Deber) et la fiévre (Resheph) suit ses
pieds. (6) I se tient. Il fait trembler la terre et il observe. Il fait sursauter les nations.
Les montagnes éternelles se brisent. Les collines d’autrefois, les sentiers d’autrefois
s’abaissent pour lui. (7) Sous I’iniquité, j’ai vu les tentes de Koushan et les tentures
de la terre de Madian qui tremblent. (8) Est-ce contre les fleuves que Yhwh est en
colere ?Est-ce que ta fureur est dirigée contre les fleuves, contre la mer, alors que tu
montes tes chevaux, tes chars de salut? (9) Découvert, ton arc s’est réveillé. Les sept
batons sont parole’. /Pause/ Par les fleuves, tu fends la terre. (10) Les montagnes
t’ont vu, elles se tordent de douleur. Un violent orage a tout submergé. L’abime a
donné sa voix, il léve ses mains vers le haut. (11) Le soleil et la lune se tiennent
en demeure. Vers la lumiére tes fléches se dirigent, vers la clarté ta lance jette des
éclairs. (12) Avec colére, tu arpentes la terre, avec fureur, tu écrases les nations. (13)
Tu te mets en mouvement pour délivrer ton peuple (et) pour délivrer ton messie. Tu
as fracassé le chef de la maison du méchant. Tu le dénudes de ses bases jusqu’a la
nuque. (14) Tu as transpercé au moyen de ses sceptres la téte de son combattant. (15)
Tu as marché dans la mer. Tes chevaux faisant bouillonner les eaux puissantes. (16)
J’ai écouté. Mon ventre tremble. A cette voix, mes lévres frémissent. La pourriture
arrive dans mes os et je tremble de mes membres inférieurs, parce que j’aurai le
repos lorsque le jour de malheur s’élévera contre le peuple qui nous assaille. (17)
Car le figuier ne bourgeonne plus et il n’y a aucun fruit de la vigne. La production
de I’olivier est décevante. Les champs ne produisent pas de nourriture. Il manque du

¢ Nous suivons ici le texte grec de la LXX de A. RAHLFS, Septuaginta: id est vetus
testamentum graece iuxta LXX interpretes : duo volumina in uno, Stuttgart, Deutsche
Bibelgesellschaft, 2006.

7 La traduction proposée ici s’appuie largement sur la LXX.



DE LA PROPHETIE AU CULTE 177

petit bétail dans 1’enclos et aucun beeuf n’est présent dans 1’étable. (18) Mais moi,
je me réjouirai a cause de Yhwh. J’exulterai a cause du Dieu de ma délivrance. (19)
Seigneur Yhwh est ma force. Il dirige mes pieds comme ceux des biches et vers mes
hauts lieux, il me fait marcher. Vers le chef des chantres, avec mes instruments 2
cordes.

3. Analyse du cadre liturgique

Le cadre liturgique formé par les versets 1 et 19b est déterminant dans
I’établissement du genre littéraire du chapitre 3 en tant que psaume. En effet,
comme nous le verrons dans 1’analyse, nous retrouvons dans ce dernier une
série d’éléments propres a un texte liturgique sans pour autant que cette forme
a part entiére n’exclue la teneur prophétique du psaume.

3. 1. Le titre du psaume

L’origine liturgique du chapitre 3 est introduite avant méme le titre du
psaume (3,1) puisque Ha 2,20, qui conclut la partie proprement prophétique
du livre d’Habacuc, présente déja une double composante liturgique. Tout
d’abord, I’expression i 22°33 717" «mais Yhwh est dans son temple saint»
est une formulation que 1’on retrouve uniquement dans le Ps 11,4. La référence
au sanctuaire constitue un lien possible avec la liturgie. Suite a cette mention
de la présence de la divinité dans son temple vient une injonction au silence
devant Yhwh (1°)2n 03 «silence devant lui») qui ne vise pas uniquement son
peuple, mais bien 1’ensemble des nations (Y8772 «toute la terre»), concédant
une dimension universelle a la suite du livre.

Cette injonction n’est pas une formulation propre au livre d’Habacuc. On la
retrouve a deux reprises dans les XII, bien qu’énoncée différemment, & savoir
en Soph 1,7 (M °378 *197 07 «Silence devant le Seigneur Dieu» ) et en Zach
2,17 (M "19m 293 o7 «Silence, toute créature, devant le Seigneur»), deux
textes faisant étroitement référence au temple et a la liturgie 8. Cette double
référence liturgique, qui souligne la présence de la divinité dans son sanctuaire
et le respect qui doit lui étre accordé, est loin d’étre fortuite. D’une part, elle
établit un lien textuel avec un psaume (Ps 11) dont le contenu est intimement lié
aux problématiques soulevées par le prophéte en Ha 1,2-4, 4 savoir la question
du sort réservé au juste (?7%) face au méchant (Y¢/1) et, plus largement, de la
justice divine en temps de crise. D’autre part, elle prépare la lecture liturgique
du psaume qui va suivre. En effet, en positionnant figurativement 1’auditeur/

8 En Zacharie, la demeure sainte est clairement mentionnée avec 1’expression 1ivnn
W, «sa demeure sainte», tandis que le texte de Sophonie mentionne I’exécution du
sacrifice N2 7Y 12073, «car Yhwh a préparé le sacrifice».



178 CHEN BERGOT

lecteur dans le sanctuaire, en lui enjoignant le silence (07), cet ordre confére au
verset une dimension performative.

Le psaume débute en 3,1 avec un titre original qui combine des éléments
textuels d’origine prophétique : le nom du prophéte et sa position X°237 P22
«le prophéte Habacucy», avec deux termes techniques propres a la littérature
psalmique, 1998, «priére», et NIPWW Y, expression, comme nous le verrons,
difficile a traduire.

Le premier élément liturgique 7790 est construit sur la racine 779 «prier». Il
introduit directement le genre liturgique du chapitre. L'utilisation de ce terme
spécifique, dans les XII, n’est pas propre au psaume d’Habacuc puisqu’il
apparait dans le psaume de Jonas (Jon 2,2.8). On rencontre également ce terme
dans le Psautier, que ce soit dans des titres (Ps 17 ; 86 ; 90 ; 102), comme c’est
le cas ici, ou dans le corps de psaumes.

La seconde expression liturgique nifyw Sy, fait pendant au terme n%oa.
Celle-ci est difficile a traduire, car il s’agit d’un hapax sous cette forme plurielle.
Dans I’ensemble de la Bible hébraique (par la suite abrégé BH), on retrouve une
seule autre occurrence de ce terme, mais au singulier et dans une construction
syntactique différente. Il s’agit du Ps 7,1. Ce passage permet cependant de
confirmer la fonction cultuelle du terme 77°)¥ ainsi que sa fonction musicale,
comme [’atteste la fin du Ps 7,1 71?2 2=y 177 19730 « XXX a David qui est
chantée vers Yhwh». Le sens précis du terme reste toutefois difficile a déter-
miner. La racine 3w signifie «s’égarer», «ne pas marcher droit», «tituber».
Es 28,7 pourrait fournir une explication intéressante pour comprendre le sens
du substantif 11°3%. En effet, dans ce verset, on apprend que les prophétes 1y
%73, «chancellent en prophétisant» notamment a cause d’une prise excessive
de boisson °. On pourrait, par extension, envisager que le terme 13 décrit un
état de transe a part entiére propre a I’activité du prophéte '°.

Le titre du psaume synthétise ainsi en un verset toute la problématique
posée par le livre d’Habacuc puisque I’on retrouve dans ce verset 1 un mélange
inédit de traditions. La combinaison du terme X°2317 «le prophé¢te» avec deux
termes génériques en lien avec la priére et la liturgie est sans précédent dans
toute la littérature prophétique. Ainsi, tandis que le contexte littéraire du livre
d’Habacuc prédisposerait ce chapitre a étre lu comme une prophétie faisant suite
a la vision énoncée en Ha 1,1, et renouvelée en 2,2 !, I’utilisation des termes 1790

® Le verset complet de Es 28,7 est 37323 1212 3% X°23) 109 WA 19W23 1Y 1722 17808
T172°99 3D XN WY W1 WA 170, «De méme, prétres et prophétes sont égarés par le
vin, ils titubent sous 1’effet de boissons fortes, la boisson les égare, le vin les engloutit,
ils titubent sous 1’effet des boissons fortes, ils s’égarent dans les visions, ils trébuchent
en rendant leurs sentences.»

10 La traduction de 11" par «complainte» utilisée dans la TOB s’appuierait, quant a
elle, sur le terme akkadien de §igéi «lamentation», L. PErLITT, Die Propheten, op. cit., p. 84.
Pour une étymologie détaillée du terme voir F. I. ANDERSEN, Habakkuk, op. cit., p. 271.

' «Ecris une vision, donnes-en 1’explication sur les tables afin qu’on la lise
couramment.



DE LA PROPHETIE AU CULTE 179

et NP YY permet d’éviter toute confusion quant au genre et a la fonction du ch.
3, et ce tout en conférant & ce psaume une autorité prophétique durable.

3. 2. Lasouscription

La souscription *ni1*3a nxnY, «vers le chef des chantres, avec mes instru-
ments & cordesy», est succincte puisqu’elle ne comporte que deux termes
techniques de direction musicale. A nouveau, cette double indication musicale
d’origine cultuelle ne présente aucune originalité, puisqu’on la retrouve a
sept reprises dans le Psautier 2. L’emplacement de cette unité textuelle est en
revanche surprenant. En effet, dans le Psautier, cette expression est toujours
placée dans des suscriptions et jamais en fin de psaume, comme c’est le cas
ici. Cette singularité est difficile a expliquer. Dans tous les cas, elle forme,
avec le verset 1, un cadre liturgique strict permettant de délimiter clairement
les frontiéres du psaume par rapport au corps prophétique du livre d’Habacuc.

Un dernier ¢lément formel propre a la littérature psalmique & mentionner
sont les selah que 1’on retrouve a trois reprises dans le chapitre (v. 3.9.13). Le
psaume d’Habacuc est le seul psaume hors du psautier a en contenir, alors que
ce terme technique se retrouve largement dans le Psautier. Aucune explication
probante n’a été proposée concernant la signification et la fonction de ce terme.
Il s’agit probablement d’une annotation musicale qui pourrait faire office de
pause '*. Dans tous les cas, la présence de ce terme technique confirme 1’impor-
tance liturgique de I’ensemble du chapitre et pourrait postuler en faveur d’une
utilisation liturgique effective de ce psaume.

4. Analyse du cadre liturgique de la théophanie
4.1. Verset 2

Les vv. 2 et 16 constituent un cadre liturgique distinct qui délimite
clairement le noyau théophanique du psaume (v. 3-15). La question de la struc-
turation du corps théophanique doit étre tout d’abord posée afin de déterminer
la fonction et 1’origine potentielle de ce cadre. Faut-il voir dans les v. 3-15 un
seul grand récit ou alors deux récits (v. 3-6 et 8-15) séparés par le v. 7? La
deuxiéme interprétation est la plus probante ¥, comme en atteste le changement
de paradigme entre les deux récits qui se caractérise par un changement de
personnes dans les formes verbales et les pronoms suffixes et le recours a un
nom différent pour évoquer la divinité. Ainsi, dans les v. 3-6, 778 «Eloah»

2 Ps4,1;6,1;54,1;55,1;61,1;76,1.
13 F. 1. ANDERSEN, Habakkuk, op. cit., p. 293.
4 J. E. ANDERSON, «Awaiting an Answered Prayer», art. cit., p. 59.



180 CHEN BERGOT

est décrit a la 3¢ personne tandis que dans les v. 8-15, celui-ci (7)1 «Yhwhy)
devient ’interlocuteur direct d’un narrateur que 1’on peut identifier comme
le prophéte. D’autre part, les descriptions théophaniques sont quelque peu
différentes d’un passage a 1’autre. Dans la premiére unité textuelle, Yhwh est
décrit comme un dieu guerrier de I’orage '°, arrivant du sud (Ri2? 1°nn 717
1Re=an WiTR) «Dieu vient de Téman et le Saint de la montagne de Parany),
entouré de deux divinités fléaux : Deber et Resheph '°. La deuxiéme description
théophanique expose I’intervention divine a partir de motifs différents. Dans ce
récit, Yhwh est engagé dans une bataille cosmique qui précéde la chute d’un
ennemi non spécifiquement nommé. L'isotopie de I’eau (v. 8.9 773 «riviérey,
v. 8 0 «mer», v. 10 o 071 «des torrents d’eau, v. 15 o «les eaux») est ici
omniprésente, rappelant le cycle de Baal et son combat contre Yamm !”. Enfin,
le verset 7 marque une césure évidente entre les deux unités textuelles puisque,
dans ce dernier, le prophéte apparait & nouveau a la premiére personne, comme
c’est le cas dans les v. 2 et 16. Ainsi, tout en poursuivant la thématique des vv.
3-6, qui représente Yhwh comme un dieu de 1’orage, les v. 8-15 prolongent
la description de I’intervention divine tout en rappelant les combats mytholo-
giques contre le chaos, a 1’origine de la création.

Sans aller plus loin dans I’analyse de ces deux théophanies, il est intéressant
de relever le lien entre ces descriptions de Yhwh et les psaumes. En effet, le
recours a des récits théophaniques dans le contexte d’un psaume n’a rien d’ori-
ginal. Au contraire, on retrouve dans le Psautier (Ps 18, 29, 68, 77, 144), ou
en d’autres endroits de la BH (Ex 15; Dt 33; Jg 5), plusieurs exemples de
psaumes utilisant des motifs similaires pour décrire une intervention divine.
Ainsi, retrouver dans le livre d’Habacuc des motifs théophaniques courants
dans différents psaumes démontre que ce chapitre 3 n’est pas uniquement un
psaume dans sa forme (titre, souscription, selah), mais bien en raison de son
contenu caractéristique. Il est des lors difficile de postuler en faveur d’un ajout
tardif des éléments liturgiques pour faire du ch. 3 un psaume '%, comme I’atteste
la proximité évidente du contenu d’Ha 3 avec différents psaumes.

'3 Sur ce motif, ¢f. M. KLINGBEIL, Yahweh Fighting from Heaven. God as Warrior
and as God of Heaven in the Hebrew Psalter and Ancient Near Eastern Iconography,
Fribourg, Ed. Universitaires, 1999, p. 243.

16 La divinité Resheph serait attestée dans des textes d’Ougarite, voir KTU 1.14 I
18-19; 1.82.3. Ces attestations pourraient confirmer la lecture proposée ici qui suggére
de voir dans 137 et A" deux divinités anciennes plutét que deux fléaux (la peste et
la fievre). Mentionnons encore 1’existence en Mésopotamie de descriptions de Marduk
entouré du méme type de divinités. Cf. K. VAN DER TooRN, B. BECKING, P. W. VAN DER
Horst (éds), Dictionary of Deities and Demons in the Bible, DDD, Grand Rapids,
Eerdmans, 1999, p. 232.

17 M. S. SmritH, The Ugaritic Baal Cycle. Volume I. Introduction with Text, Trans-
lation and Commentary of KTU 1.1-1.2, Leiden, Brill, 1994, p. 437.

18 Contrairement aux conclusions de J. WOHRLE, Der Abschluss des Zwélfprophe-
tenbuches. Buchiibergreifende Redaktionsprozesse in den spdten Sammlungen, Berlin,
De Gruyter, 2008, p. 316 sq.



DE LA PROPHETIE AU CULTE 181

Le corps théophanique du psaume est encadré par deux versets (vv. 2.16)
d’un genre littéraire différent puisqu’il s’agit d’une lamentation a la premicre
personne qui, d’apres le titre (3,1), doit étre lue comme une lamentation du
prophéte. La syntaxe du v. 2, proche de la parataxe, est dépourvue de toutes
conjonctions de coordination ou marqueurs textuels. Une logique syntaxique
apparait cependant dans la répétition de différents mots. Tout d’abord, le
narrateur est présent dans deux formes verbales a la premiére personne :*nyny
«j’ai entendu» et "NRY’ «j’ai craint». Le verbe yn¥ est une conjugaison de
type qatal, ce qui présuppose le caractére accompli du verbe. Cependant, le
texte reste vague quant a ce qu’a entendu le prophete, car 1’objet du verbe
«entendre», le terme JYNW, est ambigu. Construit sur la racine ¥Yn¥ sur laquelle
est construit le verbe «entendre», «écouter» au qal ou «annoncer», «proclamer»
au hiphil, on traduit généralement ce terme par «rumeur», «nouvelle» ou encore
«renommeéey. Sur la base du contexte de la phrase, ce terme a été traduit ici par
«annonce».

Pour comprendre la portée de cette «annonce», il faut lire la suite du verset,
qui utilise I’expression 77¥2 «ton ceuvre» comme objet de ce qui sera accompli
par Yhwh en paralléle au terme 7y»w. L expression 77y8 «ton ceuvrey apparait
clairement comme un renvoi a Ha 1,5, verset dans lequel Yhwh annonce au
prophete ce qu’il compte accomplir en réponse a la complainte de ce dernier :
o2 YyB Y¥d™) «car je vais accomplir une ceuvre en vos jours». Cette
«ceuvre» se comprend, dans le contexte du premier chapitre, comme 1’envoi des
Chaldéens (1,6-11) en tant que punition divine. La référence a cet événement
précis dans le chapitre 3, en tant qu’ceuvre de Yhwh, est évidente a la lecture
d’Ha 3,16. Cette reprise, d’autre part, pourrait se confirmer avec I’utilisation
du verbe X7 «craindre» qui décrit 1’état d’anxiété du prophéte prenant connais-
sance de /’ceuvre de Yhwh. Cet état est caractéristique de la lamentation du
prophéte ' (v. 2.16) dans le psaume. On retrouve, dans ce cadre, un autre verbe
décrivant 1’état du prophéte : le verbe 17, «trembler», «étre bouleverséy. Il
est néanmoins intéressant de signaler que ces thématiques du fremblement et
du bouleversement sont omniprésentes dans 1’ensemble du ch. 3, alors que
la terminologie utilisée pour décrire ces états différe en fonction des unités
textuelles. On retrouve, en effet, dans le corps théophanique (v. 3-15) des
verbes appartenant au méme registre thématique ?°, alors que le verbe ™7 n’y
apparait pas une seule fois. Cette différence significative pourrait témoigner
en faveur d’un recours a des sources distinctes a 1’origine de ces deux unités
textuelles (la lamentation du prophéte v. 2.16 et la description théophanique
v. 3-15) d’un genre littéraire trés différent.

19 La crainte est un motif typique associé aux descriptions théophaniques. Sur ce
sujet, cf. G. W. SavraN, Encountering the Divine. Theophany in Biblical Narrative,
London, T&T Clark International, 2005, p. 49-50.

20 Par exemple, v. 6 0, «il fait sursauter», 18¥dN?, «se brisenty, v. 10 ¥»m,
«tremblent».



182 CHEN BERGOT

Le v. 2, si I’on considére que les références au ch. 1 mentionnées plus
haut sont probantes, pourrait dés lors avoir une double fonction. D’une part,
comme nous le verrons avec le v. 16, il permet de structurer et d’encadrer le
contenu proprement théophanique du ch. 3 et de lui donner une dimension
liturgique. D’autre part, en reprenant des €léments textuels de I’annonce du
premier chapitre, relative a I’action de Yhwh, ce v. 2 signifierait que le psaume
d’Habacuc serait une relecture des oracles prophétiques exposés dans les deux
premiers chapitres. Ce dernier pourrait constituer une réponse définitive a la
question initiale du prophéte y"win X5] 0nn 3228 PYIR YRwn K7 Y M maNTy
«Jusqu’ou, Yhwh, ai-je crié a ’aide ? Tu n’écoutes pas. Je te crie a la violence,
et tu ne sauves pas.».

4.2. Verset 16

Le v. 16 constitue un cadre évident avec le v. 2. On retrouve dans ce verset
un discours a la premiére personne du singulier, avec la forme verbale "nyny
qui n’a ici pas d’objet, contrairement au v. 2, mais dont on peut déduire qu’il
s’agit a nouveau de /'annonce (¥n¥) faite au prophéte dans le premier chapitre.
A nouveau, le prophéte décrit la peur qu’il ressent i cette annonce avec le verbe
7. Cette description est cette fois-ci plus détaillée puisque le narrateur insiste
sur les effets physiques de la crainte du jugement divin («mon ventre tremble.
A cette voix, mes lévres frémissent. La pourriture arrive dans mes os et je
tremble de mes membres inférieurs») et de la forme que ce jugement prendra
7% 0" «au jour de détresse». Dans sa lamentation, le prophéte-psalmiste
prend conscience qu’il ne pourra trouver le repos tant que le jugement de Yhwh
ne sera pas arrivé a son terme. Ce terme est a comprendre comme la destruction
de I’ennemi envoyé par Yhwh pour punir son propre peuple. Le texte hébreu
est obscur quant a la chronologie des événements ; néanmoins, la forme verbale
m1 au yiqtol nous laisse entendre qu’il s’agit d’un événement a venir, dont la
réalisation dépend de la fin du verset, a savoir 373 oy’ ni?y? 773 0P «lorsque
le jour de détresse s’élévera contre le peuple qui nous assaille», laissant
supposer que ce jour n’est pas encore arrivé. Les deux discours théophaniques
peuvent étre lus, dés lors, a partir du cadre formé par la lamentation du prophete
(v. 2.16), comme un récit de type eschatologique proposant une issue favorable
aux événements négatifs vécus dans le présent de la communauté du prophéte,
communauté que 1’on devine dans 1’utilisation du pronom suffixe pluriel 1733
«qui nous assaille» (v. 16).

Ainsi ce cadre liturgique développe une temporalité différente de celle du
récit théophanique. En effet, le cadre formé par la priére du prophéte décrit
une série d’événements dont il se porte le témoin, a savoir la montée d’un
ennemi dont la fonction punitive est manifeste. Dans le récit théophanique,
la perspective s’est déplacée et I’intervention divine décrite constitue une



DE LA PROPHETIE AU CULTE 183

représentation que 1’on pourrait qualifier d’utopique. Le psaume décrit une
réalité idéale inaccessible dans le cours des événements tel qu’ils sont vécus
par la communauté porteuse de ce texte?!. Cet éloignement d’une temporalité
immédiate — en 1’absence de toute référence historique précise — ainsi que
de toute réalité matérielle confére au psaume et a la priére du prophéte une
nouvelle dimension universelle, absente des deux premiers chapitres.

5. La priére du prophéte

Les v. 18 et 19a constituent la priere finale du prophéte. Le contenu
optimiste de ces deux versets tranche avec I’anxiété évidente du cadre (v. 2.16)
analysé précédemment.

5.1. Verset 18

Au v. 18, le prophéte est & nouveau I’agent du texte (contrairement au
v. 17). Avec I'utilisation du pronom personnel indépendant "% précédé d’un
waw adversatif, que I’on peut traduire par «mais moi», le prophéte s’exprime
en opposition avec ce qui précede. En effet, dans ces deux versets, qui
soulignent la confiance et la foi de celui-ci en Yhwh comme unique source de
salut, le paradigme change. Dans ce verset, le lien avec la littérature cultuelle
est évident, comme en témoigne la présence de I’expression *y¢» *?R «Dieu
de ma délivrance», que 1’on retrouve en Mi 7,7 et a de nombreuses reprises
dans le Psautier 22. Dans ce v. 18, la délivrance du prophéte par Yhwh est un
élément fondamental. Aprés la description chaotique de I’intervention divine,
le prophéte, malgré la complexité des événements qu’il affronte, réaffirme la
confiance qu’il porte en son Dieu avec deux verbes : 19y «exulter» et 23 «se
réjouin 2.

La question de la délivrance est une thématique essentielle du livre
d’Habacuc puisqu’elle apparait déja en préambule du livre, dans la lamentation
initiale du prophéte avec le verbe ¥/ «délivrer» au v. 1,2 ¥°uin 821 000 77728 pYIN
«je dénonce vers toi la violence et tu ne me délivres pas», puis, une nouvelle
fois, dans le verset conclusif (v. 18). Ces deux attestations, qui développent

2 Cf. sur cette question de 1'utopie dans les textes prophétiques: E. BEN Zvi,
«Utopias, Multiple Utopias, and Why Utopias at All? The Social Roles of Utopian
Visions in Prophetic Books within Their Historical Context», in: E. BEn Zv1 (éd.), Utopia
and Dystopia in Prophetic Literature, Helsinki, Finnish Exegetical Society, 2006, p. 56.

22 Ps 18,47;24,5; 25,5, 27,9; 50,23 ; 62,8; 65,6; 85,5 ainsi qu’a d’autres reprises
avec des formulations quelque peu différentes.

2 Notons que cette expression d’une exultation (avec le verbe %) associée au salut
(¥¥?) et a la confiance en Yhwh se retrouve dans des formulations trés similaires en Es
25,9 ; Es 61,10.



184 CHEN BERGOT

pourtant deux positions antagonistes, forment un cadre réflexif sur la problé-
matique de la délivrance du prophéte, et a travers lui de toute la communauté,
illustrant le cheminement intérieur du prophéte qui passe, tout au long du livre,
de la détresse absolue (Ha 1,2-4) a une foi confiante en Yhwh (Ha 3,18-19a).

5.2. Verset 19a

Ha 3,19a prolonge la protestation de confiance du v. 18 sur la base d’une
citation du Ps 18. Cette citation est une synthése subtile de deux versets (vv.
33-34) extraits du psaume théophanique de David que I’on retrouve a la fois
dans le Psautier et en 2 S 22. Deux variantes entre le texte d’Habacuc et le
psaume de David peuvent étre relevées. Tout d’abord, la dénomination de
Yhwh est différente (°J78 M7 pour Ha et %87 pour 2 S et le Ps 18). D’autre part,
Ha 3,19 utilise deux verbes que 1’on ne retrouve ni dans 2 Samuel, ni dans le
Ps 18: ofy™ qui porte sur les pieds du narrateur qui sont dirigés comme ceux des
biches et non plus comparés a des pieds de biches, et 771, «faire marcher» au
lieu de 7y, «faire tenir» (Hiphil). Le reste du texte est identique dans les trois
passages, a savoir la métaphore de ni?*®3 *2371 «mes pieds comme des biches»
et la mention des «hauts lieux», suivie d’un suffixe 1ms (:nin32), ce qui confirme
cette lecture surprenante pouvant faire référence a Dt 33,29 %,

Quelle est la fonction de cette citation du psaume de David en Ha 3 ? Tout
d’abord, la thématique du Ps 18 est trés proche de celle de Ha 3 puisqu’il
s’agit d’une priére de remerciement adressée a Yhwh, aprés son intervention
(Ps 18,8-20) permettant une victoire militaire contre des ennemis dont le nom
est tu (v. 38-43). Cette victoire place Isra€l a la téte des nations (v. 44) et permet
ainsi de le libérer définitivement du joug des nations étrangeres (v. 47-57). Le
vocabulaire omniprésent dans ce psaume est celui de la «délivrance» et de la
«libération des ennemis». Les v. 33-34 prennent place dans la deuxiéme partie
du psaume (qui débute aux v. 29-30), qui consiste en un hymne de victoire*.
Dans ce psaume, 1’accent est mis sur la toute-puissance de Yhwh et le soutien
qu’il apporte a son messie, David (v. 51), rappelant ainsi qu’il est le seul maitre
de I’histoire. La fonction de cette citation du Psaume 18 de David, qui est proche
du point de vue thématique de celui d’Habacuc, est obscure. Faut-il y voir une
référence spécifique au Ps 18 ? L’emplacement stratégique de cette citation, en
cloture du psaume d’Habacuc, pourrait laisser entendre que ce verset doit étre

24 En effet, en Dt 33,29, en conclusion a la bénédiction de Moise, on retrouve la
méme construction syntaxique qu’en Ha 3,19a avec la préposition 7y, la mention des
hauts lieux avec un pronom suffixe suivi du verbe 7717 «diriger». Le pronom suffixe
juxtaposé aux «hauts lieux» est cependant différent entre les deux textes puisqu’en Dt
33,29 apparait un suffixe 3 mpl (qui fait référence a I’ennemi) et en Ha 3,19a un suffixe
1 ms, comme dans le Ps 18,34,

3 J.-M. Auwers, «La rédaction du Psaume 18 dans le cadre du premier livre des
Psaumes», EThL 72/1, 1996, p. 30.



DE LA PROPHETIE AU CULTE 185

compris comme une citation dont la fonction serait de renvoyer le lecteur d’Ha
3 au Psaume 18. En effet, le Ps 18, qui propose une description aboutie de la
victoire d’Israél sur les nations, pourrait étre lu comme le dénouement narratif
logique du psaume d’Habacuc. Dans tous les cas, cette citation, en rapprochant
le psaume d’Habacuc d’un psaume relativement illustre que 1’on retrouve en
deux emplacements de la BH, confirme les liens entretenus entre les milieux
producteurs de ce livre et le Psautier.

L’analyse de ces différents versets a permis de mettre en évidence plusieurs
¢éléments déterminants pour comprendre la construction du psaume d’Habacuc.
Tout d’abord, le titre du psaume (Ha 3,1) combine clairement des motifs
cultuels avec des éléments prophétiques comme le nom du prophéte et sa
fonction. Cette combinaison originale, loin d’étre accidentelle, semble voulue
par les éditeurs de ce texte qui souhaitent donner a cette priére une dimension
véritablement prophétique. Ce titre crée une césure entre les deux premiers
chapitres et le psaume. Cette césure toutefois n’invite pas le lecteur a lire le
chapitre indépendamment de ce qui préceéde en raison de la conclusion (2,20)
de la partie proprement prophétique du livre qui prépare la lecture du psaume.
D’autre part, la lecture d’Ha 3,2, qui reprend des éléments textuels et théma-
tiques du premier chapitre, invite a lire ce psaume comme une possible réponse
a la lamentation initiale du prophéte (Ha 1,2-4) qui invoque une réponse divine
lui permettant de faire face au chaos qui I’entoure. A partir de ces constatations,
il est important d’examiner la question de I’autonomie du psaume dans son
contexte littéraire prophétique, afin de discuter, dans un deuxiéme temps, de
son milieu de production.

6. Prophétie et liturgie. Quels contextes de production ?
6.1. Un psaume autonome ?

La question de 1’autonomie textuelle du chapitre 3 est complexe. D’un
point de vue formel, en tant que psaume, ce chapitre se distingue radicalement
des deux chapitres précédents qui se lisent comme une collection d’oracles.
Pourtant, lorsque 1’on considére I’ensemble du livre, on constate que la
disparité des genres littéraires n’est pas aussi nette. On retrouve en effet dans
les deux premiers chapitres des éléments cultuels comme, notamment, la
complainte du prophete en Ha 1,2 qui se rapproche de plusieurs textes cultuels
ou sapientiaux?® ou encore Ha 2,20 qui, comme nous 1’avons vu, associe
deux expressions explicitement liturgiques. De son coté, le psaume n’est pas
completement dépourvu de formulations associées a la prophétie du prophéte
Habacuc, comme 1’indique la suscription du psaume, qui mentionne le nom
et le titre du prophéte, ou encore le cadre rédactionnel formé par les versets 2

% Cf notamment Jon 2,3; Ps 18,7; 22,2-3; 28,2 ; Job 19,7; 30,20; Lam 3,8.



186 CHEN BERGOT

et 16. La construction et le sens de ce dernier ne peuvent se comprendre que
sur la base de la complainte initiale du premier chapitre (1,2), tout comme la
référence en Ha 3,16b a la montée de ’ennemi qui reprend le motif de ’envoi
des Chaldéens développé en 1,6.

On constate que les liens textuels entre les deux parties (prophétique et
liturgique) du texte d’Habacuc sont nombreux et complexes. L’hypothése d’un
psaume ajouté ultérieurement — éventuellement lors de ’insertion du recueil
d’Habacuc au corpus des XII — & une série d’oracles prophétiques est perti-
nente, mais ne résout pas la question des éléments liturgiques présents dans les
deux premiers chapitres, d’autant plus que ces derniers jouent un réle déter-
minant dans la construction du livre dans son ensemble. On pourrait dés lors
envisager une édition liturgique tardive?’ de 1’ensemble du livre d’Habacuc.
Cette derniére serait responsable de la rédaction et de 1’édition du psaume ainsi
que de I’insertion des éléments cultuels qui — point intéressant — sont situés a
des emplacements stratégiques du texte, a savoir au début (1,2-4) et a la fin
(2,20) de la partie proprement prophétique du livre.

I1 est difficile, a partir de la, de parler d’autonomie littéraire a propos du
psaume d’Habacuc. Ce dernier, en effet, réutilise et développe différents thémes
déja présents dans le recueil prophétique, tout en leur conférant une dimension
nouvelle. D’autre part, il est difficile de ne pas tenir compte des éléments
cultuels qui organisent la vision du prophéte (1,5-11) et les différents oracles
de malheur prononcés contre les Chaldéens (2,6b-19). Le psaume, en tant que
relecture eschatologisante de la chute d’un ennemi anonyme, pourrait avoir été
composé pour le contexte spécifique du recueil d’oracles présents dans le livre
prophétique, sans pour autant nier que les parties proprement théophaniques
puissent provenir de sources plus anciennes. Ainsi, I’hypothése d’une édition
cultuelle et sapientiale, relativement tardive, d’un recueil d’oracles attribués
par la tradition au prophéte Habacuc est une position intéressante et souléve la
question des groupes responsables d’un tel travail rédactionnel et éditorial 2%

6. 2. La prophétie comme littérature

Le contenu caractéristique du psaume d’Habacuc qui associe littérature
prophétique et liturgie rapproche indubitablement ce texte du Psautier et des
milieux responsables de la transmission et de I’édition de cette littérature?’.
Néanmoins, le rapport entre ces littératures est complexe. Il est aujourd’hui

21 Cette hypothése va a I’encontre de celle de J. WOHRLE qui dissocie, dans diffé-
rentes couches rédactionnelles, les éléments cultuels du livre, Der Abschluss des Zwalf-
prophetenbuches, op. cit., p. 321.

2 Cf. sur cette hypothése J. NoGaLski, «Un et douze livresy, art. cit.

» Sur ce rapprochement, ¢f. K. VAN DEr TOORN, Scribal Culture and the Making of
the Hebrew Bible, Cambridge, Harvard University Press, 2007, p. 257.



DE LA PROPHETIE AU CULTE 187

communément admis que les différents livres prophétiques présents dans la BH
sont le résultat d’un long processus de développement et doivent étre considérés,
dans leur forme finale, comme de véritables créations littéraires élaborées par
des groupes de scribes. C’est pour cette raison que 1’on parle, pour les textes
prophétiques, de scribal artefact®. Pour autant, I’enracinement prophétique de
ces textes n’est jamais totalement rejeté. D’une part, il explique la permanence
de la forme caractéristique des textes, et ce, en dépit de 1’insertion, tout au long
du développement rédactionnel des livres, de traditions littéraires différentes.
D’autre part, 1’autorité prophétique originale du livre, méme si I’on utilise le
terme de création ou composition scribale®' pour qualifier ces textes, n’est
jamais reniée par les scribes responsables de la transmission et de 1’édition
de ces livres. Bien au contraire. Ces scribes ne semblent pas considérer leur
activité littéraire comme une activité simplement scribale, mais bien comme
une activité prophétique en tant que telle, divinement inspirée, dont la fonction
est d’éclairer différents récits ou oracles a la lumiére de circonstances nouvelles.
Ainsi, progressivement, la prophétie vétérotestamentaire serait passée, dans
la tradition, d’'un phénoméne essentiellement oral a une pratique littéraire
spécifiquement définie et encadrée, qui aurait conféré une autorité nouvelle a
une élite restreinte 2, L’identité de cette élite, composée de scribes et, vraisem-
blablement, de prétres est cependant difficile a identifier, étant donné 1’absence
de sources extra-bibliques pour la période concernée dans I’histoire de 1’Isra€l
ancien. Nous pouvons uniquement nous appuyer sur les textes de la BH dont
nous disposons aujourd’hui — qui ne peuvent étre utilisés comme des sources
stricto sensu — et sur des sources du Proche-Orient ancien (Mari ou Assyrie).

6. 3. Milieu de production

Dans la recherche récente, de nouvelles hypothéses>? voient le jour sur la
question des milieux responsables de 1’édition du corpus des XII. Celles-ci
tentent d’identifier le/s groupe/s susceptible/s qui, en raison de 1’autorité qui
pouvait leur étre conférée, auraient pu avoir acceés a des collections d’oracles,

3 M. J. DE Jong, «Biblical Prophecy — A Scribal Enterprise. The Old Testament
Prophecy of Unconditional Judgement considered as a Literary Phenomenon», VT 61/1
(2011), p. 41.

31 M. NissINEN, «Prophéte et Temple», in: J.-D. Macchi, C. NHAN, T. ROMER,
J.RuckL (éds), Les recueils prophétiques de la Bible, op. cit., p. 80 ; M. NIsSINEN, «How
Prophecy Became Literature», SJOT 19/2 (2005), p. 165.

32 E. Ben Zvi, «Towards an Integrative Study of Authoritative Books», in: D.V.
EpELMAN, E. BEN Zvi (éds), The Production of Prophecy, London, Equinox, 2009, 19.

3 J. NocaLski, «Un et douze livresy», art. cit. ; K. VAN DER ToorN, Scribale Culture,
op. cit. ; D. CARR, Writing on the Tablet of the Heart. Origins of Scripture and Literature,
Oxford, Oxford University Press, 2005: W. M. ScHNIEDEWIND, The Word of God in
Transition. From Prophet to Exegete in the Second Temple Period, Sheffield, Sheffield
Academic Press, 1995.



188 CHEN BERGOT

tout en détenant les ressources matérielles et intellectuelles nécessaires a la
transmission, la production et 1’interprétation de textes, notamment liturgiques,
destinés a I’'usage du temple. Il pourrait s’agir de groupes composés de scribes
et prétres lévites en charge de 1’organisation et du bon fonctionnement du
temple de Jérusalem a 1’époque perse, comme en témoignent différents textes
bibliques.

Tout d’abord, les prétres lévites détiennent I’ensemble des taches clé en lien
avec I’organisation du temple, exception faite de 1’exécution du culte sacrificiel
a proprement parler (voir le texte polémique de Ez 44,15.23-24). D’autre part,
en tant que gardiens des textes sacrés, ils enseignent et interprétent la Torah .
De plus, ils dirigent la priére et sont associés a la musique et au chant du
temple, que ce soit dans sa composition ou son exécution®, d’ou I’attribution
de nombreux psaumes a ces derniers, ainsi que 1’édition finale du Psautier®.
Enfin, les lévites sont les seuls gardiens du temple, dont ils gardent les portes,
en assurent la maintenance et I’entretien’’. Ainsi, la place prédominante des
lévites dans le fonctionnement rituel et intellectuel de la société judéenne du
second temple, fait de ce groupe, composé de prétres et de scribes, un milieu
de production privilégié pour une littérature composite comme celle du livre
d’Habacuc.

I1 n’est pas surprenant de situer la production de la littérature prophétique
dans le contexte du temple. En effet, on constate, dans les textes prophétiques,
que des problématiques d’ordre cultuel en lien avec la question de 1’autorité
du temple sont largement présentes, témoignant d’un rapport direct entre
prophétie et liturgie 3. De plus, si I’on examine des sources du Proche-Orient,
on constate que 1’activité des prophétes, telle qu’on la retrouve collectée sur
des tablettes et archivée, se déroule généralement au sein du temple *°. On peut
des lors envisager, par analogie, que les archives ou la bibliotheque du temple
de Jérusalem, centre administratif de la région durant 1’époque perse, aurait
conservé des séries d’oracles recueillis sur des tablettes *°, comme I’illustre
le texte d’Habacuc qui mentionne ce procédé : W i1 23N MR M 1Y
i3 X7ip P17 WRY NinYa9y «Yhwh m’a répondu, il m’a dit: Ecris une vision,
donnes-en 1’explication sur les tablettes afin qu’on la lise couramment» (Ha
2,2). On constate, dans ce verset unique, que la figure du prophete, proche de
celle du scribe, revét une triple fonction d’intermédiaire : il regoit la vision,
I’€crit sur des tablettes et, élément important, en donne I’explication a son
auditoire. C’est sur la base de ce matériau spécifique que les scribes judéens,

3 Cf notamment Neh 8;1 Ch 15,16-24; 2 Ch 17,7-9; Mal 2,7.

3 Cf notamment Neh 9; 2 Ch 30,21-27; Esd 3,10.

% M. S. SmitH, «The Levitical Compilation of the Psalter», ZAW 103 (1991),
p-258-263.

37 Cf notamment 1 Ch 9,18.26-27; 1 Ch 23,28; 1 Ch 27,17; Esd 1,5.

3% Cf. notamment Es2,2-4; 56,3-8; 60,4-16; Ez 8; 10; 4048; Ml 1,6-14; 3,6-9.

3 M. NissINeN, «Prophéte et Temple», art. cit., p. 82.

4 K. VaN pER ToORN, Scribal Culture, op. cit., p. 203.



DE LA PROPHETIE AU CULTE 189

rattachés au temple, ont pu concevoir une littérature inédite dans le Proche-
Orient et développer un mode de révélation nouveau passant par la production
de textes prophétiques écrits.

Des lors, le psaume, et plus largement le livre d’Habacuc dans sa forme
finale cristallisent le rapport étroit existant, durant 1’époque perse, entre le
temple et le développement d’une littérature prophétique. Dans ce livre, la
Jfonction respective des deux formes littéraires utilisées, la liturgie pour le
psaume et la divination pour le recueil prophétique, n’est plus effective, mais
constitue bien au contraire, dans leur association, un archétype littéraire qui
confere au texte écrit une autorité nouvelle. En utilisant une figure prophétique
dans le role du psalmiste, le psaume illustre clairement cette juxtaposition des
genres, matérialisant 1’aboutissement d’une prophétie a lire non plus comme un
phénomeéne divinatoire, mais bien comme une construction littéraire complexe,
fruit d’un long travail d’érudits.



	De la prophétie au culte : le psaume d'Habacuc : une illustration de rapport entre temple et prophétie scriptuaire

