Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 2

Artikel: La tentation et le sexe : les deux lectures de Jean Calvin et de Francois
de Sales

Autor: Dermange, Francois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583827

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 155-171

LA TENTATION ET LE SEXE:
LES DEUX LECTURES
DE JEAN CALVIN ET DE FRANCOIS DE SALES

Francois DERMANGE

Résumé

Le sexe a longtemps été vu comme la tentation premiére par les chrétiens.
Si Frangois de Sales permet de comprendre pourquoi, a la suite de I’ Antiquité,
le christianisme voit dans 1'absence de contréle de la volonté la marque d’'une
possible régression dans ['animalité et le risque de résorber l’aspiration
humaine a l'infini dans sa condition finie, Calvin distingue la tentation de la
concupiscence. Ce n’est plus alors le sexe qui est la pointe de la tentation, mais
l'inquiétude religieuse, ou le croyant doute que Dieu veut pour lui le bonheur,
ce qui le pousse a la désobéissance. Le but de la vie n’est plus alors d’anticiper
linfini, quitte a oublier ce qui, comme le sexe, nous raméne a notre condition
finie, mais de se soumettre, dans sa condition finie, a I'appel de Dieu.

Dans I’'imaginaire occidental, le sexe est sans doute le premier objet de la
tentation. La lecture paralléle de Francois de Sales et de Jean Calvin permet
d’en deviner la cause et de voir que ce n’est pas d’abord pour des raisons théolo-
giques qu’il en est ainsi, mais pour des motifs d’abord liés a 1’anthropologie et
a I’héritage antique. Sur ce fond, Frangois de Sales et Calvin proposent deux
interprétations théologiques, non pas opposées, mais clairement distinctes:
’une va lier la tentation du sexe au combat de la chair contre 1’esprit, I’autre a
I’affirmation de soi contre Dieu. La démarche sera simple: aprés avoir rendu
compte de la position de Frangois de Sales, postérieure a Calvin mais plus
traditionnelle, je la mettrai en perspective avec celle du Réformateur, et j’en
tirerai finalement quelques éléments de conclusion.

1. La tentation selon Francois de Sales

Le Traité de I’'amour de Dieu (1615) rend bien compte de I’association
privilégiée que 1’Occident chrétien pose, depuis Augustin au moins, entre la
tentation et le sexe.

Saint Antoine fut assailli d’une effroyable légion de démons, desquels ayant assez
longuement soutenu les efforts, non sans une peine et des tourments incroyables,



156 FRANCOIS DERMANGE

enfin, il vit le toit de sa cellule se fendre, et un rayon céleste fondre dans I’ouverture,
qui dissipa en un moment la noire et ténébreuse troupe de ses ennemis, et lui 6ta
toute la douleur des coups regus en cette bataille, dont il connut la présence spéciale
de Dieu, et jetant un profond soupir du coté de la vision:

— Ou étiez-vous, 0 bon Jésus ! dit-il, ou étiez-vous ? Pourquoi ne vous étes-vous pas
trouvé ici dés le commencement pour remédier & ma peine ?

— Antoine, lui fut-il répondu d’en-haut, j’étais ici, mais j’attendais 1’issue de ton
combat. Or, parce que tu as été brave et vaillant, je t’aiderai toujours.

Mais en quoi consistaient la vaillance et le courage de ce grand soldat spirituel ?
Il le déclara lui-méme une autre fois qu’étant attaqué par un diable, qui avoua étre
I’esprit d’impureté, ce glorieux saint, apres plusieurs paroles dignes de son grand
courage, commenca & chanter le verset 7 du psaume CXII :

L’Eternel est de mon parti,
Par lui je serai garanti;

Et des ennemis de ma vie
Nullement je ne me soucie’.

On trouve ainsi clairement dans ce passage les questions traditionnelles
qu’on se pose a propos de la tentation, et les réponses qu’on y apporte. Par qui
le chrétien est-il tenté ? Par le diable, bien siir, mais aussi, en un sens, par Dieu
meéme, ce dernier laissant agir le diable pour éprouver le soldat. Par quoi le
chrétien est-il tenté ? Plus encore que par la richesse, le pouvoir, les honneurs
ou I’amour de soi?, il est tenté par «I’esprit d’impureté», c’est-a-dire par le
sexe. Comment y résister alors ? Par le courage, c’est-a-dire par la vertu, qui
peut compter, a mesure de I’effort, sur I’aide de Dieu.

Méme si elle s’exprime ici dans un vocabulaire religieux, une telle approche
n’a rien de chrétien en elle-méme, et Francois de Sales est parfaitement lucide
lorsqu’il I’enracine dans 1’anthropologie d’Aristote et dans sa division de
I’ame en trois parties : végétative (fo phutikon), sensitive (to epithumetikon) et
rationnelle (o logistikon)®. Avec toute I’ Antiquité, Aristote pose alors que, si
tout n’est certes pas rationnel en 1’homme, un acte ne peut étre spécifiquement
humain que s’il est conforme a la raison. Or si le bien humain est «une certaine
vie pratique de la partie rationnelle de I’ame» *, I’enjeu de la vertu — c’est-a-dire
de I’excellence humaine — est d’orienter le sujet vers son bien en domestiquant
progressivement la partie désirante de 1’dme par la partie rationnelle. Selon
ces catégories, la tentation ne consiste pas simplement a se tourner «vers la
gauche» ou vers I’amour terrestre, plutdt que «vers la droite», vers I’amour
céleste’, mais 4 céder a la sensualité contre la rationalité. Autrement dit, la

! F. pE SALES, Traité de I’amour de Dieu, 111, 3, Paris, Seuil, 1996.
2 Ibid., IV, 3.

3 ARISTOTE, Ethique a Nicomagque, 1, 13.

4 Ibidem, 1, 6, 1098a, 3-4.

> F. pE SALES, Traité de I’amour de Dieu, op. cit., IV, 1.



LA TENTATION ET LE SEXE 157

tentation est une incitation de la partie sensitive a échapper au controle de la
raison:

La tentation séduisant nos sens, et nos sens incitant la partie inférieure de notre 4me
a la rébellion, il advient que maintes fois la partie supérieure de la raison céde a
I’effort de cette révolte, et commettant le péché, elle perd la charité.®

A ce propos, soulignons que I’argument n’est pas spécifiquement aristo-
télicien. On le retrouve sous une forme analogue parmi les stoiciens ou les
néoplatoniciens: le plaisir sexuel rabaisse le sujet a un état infrahumain pour
la simple raison qu’il échappe a la volonté humaine’. Frangois de Sales en
reprend alors le symptédme quasi médical:

En I’extase sensuelle, ’ame est ravie et emportée hors de soi-méme, parce que ces
voluptés grossiéres la démettent de I’usage de la raison et de I’intelligence avec une
si furieuse violence, que, comme dit 1’un des plus grands philosophes, 1’homme
étant en cet accident, semble étre tombé en €pilepsie, tant 1’esprit demeure absorbé
et comme perdu.®

Sans doute, le chrétien ne peut-il empécher qu’une part de son action
échappe a la raison ; on parle alors de péché «véniel». Mais les péchés véniels
rendent le chrétien progressivement insensible, et en 1’«habituant» au mal, ils
le conduisent a consentir pleinement et consciemment a la transgression, ce qui
est le signe infaillible d’une action infrahumaine, qualifiée théologiquement
de «péché mortel»’®: ceux qui, «alléchés des plaisirs sensuels, appliquent leurs
ames a la jouissance d’iceux», finissent par étre «ravis en la volupté sensuelle
[...] et perdent tout a fait ’'usage et 1’attention de la raison et I’entendement».
Ils quittent alors leur condition pour celle des «bétes brutes», et sont «infiniment
indignes de leur état naturel» '°.

A cet argument, Frangois de Sales en joint un autre, plus profond. Dans la
sexualité se joue beaucoup plus que le frottis-frottis des chairs ou la quéte de la
jouissance. L’enjeu du sexe est la promesse de quelque chose qui nous dépasse
et auquel nous aspirons de tout notre étre : la réalisation de nous-mémes dans la
plénitude. Or, ce qui est «tentant» est de penser trouver I’infini dans la finitude,
ce qui ne peut se révéler chaque fois que décevant et trompeur. Le sexe cherche
’unité dans 1’altérité, mais le sexe ne peut jamais atteindre 1’altérité autrement
qu’en l’assujettissant a soi et finalement en le niant: «l’amour animal qui
prétend par ’union qu’il fait a la chose aimée de combler et perfectionner sa
complaisance» la détruit en 1’accomplissant et «demeure grandement dégotité

¢ Ibid., 1V, 3.

7 J.-C. GUILLEBAUD, La tyrannie du plaisir, Paris, Seuil, 1990, p. 215. Cette analyse
est commune au monde antique, avec bien entendu de nombreuses nuances selon les
époques (p. 171-199).

§ F. DE SALES, Traité de I’amour de Dieu, VII, 5.

o Ibid., 1V, 2.

10 Ibid., 1, 10.



158 FRANCOIS DERMANGE

de telle union, qui a fait dire au grand philosophe [Aristote] que presque tout
animal, aprés la jouissance de son plus ardent et pressant plaisir corporel,
demeurait triste, morne et étonné» ',

En rapportant ainsi le post coitum animal triste a Aristote, Frangois de
Sales montre bien que si le sexe oriente vers une fausse piste, ce n’est pas au
nom d’arguments théologiques, mais au terme d’une analyse anthropologique,
formalisée par la philosophie antique. Il n’en reste pas moins que celle-ci est
reprise pleinement & son compte par la théologie occidentale, 8 commencer par
Augustin, qui, pour cette raison précisément, associe la transmission du péché
originel au désir sexuel. La tentation sexuelle devient alors la marque d’une
humanité inachevée, tiraillée par sa nature corrompue entre ce qui 1’éléve et ce
qui la dégrade, entre la volonté et ce qui la fait régresser dans I’animalité, entre
esprit et la chair. Le sexe devient le paradigme de la tentation méme, incitation
a la «rébellion et déloyauté» 12 envers soi-méme et finalement envers Dieu.

Bien que le Traité de I’amour de Dieu ne s’adresse pas a des religieux
engagés a I’abstinence seulement, Francois de Sales n’hésite pas a présenter
le sexe comme intrinséquement contraire a la vie spirituelle. L’amour sensuel,
qui porte I’ame «au-dessous de soi», affaiblit, dissipe et fait dépérir la relation
spirituelle. La vie spirituelle se donne méme pour tiche premiére d’exercer
le chrétien a surmonter 1’épreuve et a passer de I’amour sensuel a I’amour
«intellectuel et cordial», seul «honnéte et vertueux» 1:

Dieu ne veut pas empécher que nous ne soyons attaqués de tentations, afin que
résistants, notre charité soit plus exercée et puisse par le combat emporter la victoire,
et par la victoire obtenir le triomphe. '

Reste alors a choisir les bonnes armes pour engager le combat. Une
premiére série de réponses est essentiellement cognitive. C’est en connaissant
les ruses de la tentation qu’on peut les déjouer, et il suffit au croyant, secondé
par «la force et vertu de ’assistance et grace divine» '°, de se reprendre en main
vigoureusement. Francois de Sales suit ici Bernard de Clairvaux: le chrétien
ne peut empécher que son désir soit contaminé par le péché, mais il peut, s’il
le veut, refuser de lui donner son consentement et maitriser par sa volonté son
appétit '. Ecoutons-le :

La volonté est si forte au-dessus de lui [1’appétit sensuel], que, si elle veut, elle peut
le ravaler, rompre ses desseins, et le repousser, puisque c’est assez le repousser, que

U Id.

2 Ibid,, 1II, 4.

B Ibid, 1, 11.

4 Ibid, IV, 3.

5 Ibidem, IX, 7.

16 BERNARD DE CLARVAUX, «Cinquiéme sermon pour le Caréme», in: (Euvres
complétes de Saint Bernard, trad. Abbé Charpentier, Paris, Louis Vives, 1865, t. III,
p.112-116.



LA TENTATION ET LE SEXE 159

de ne point consentir a ses suggestions. On ne peut empécher la concupiscence de
concevoir, mais bien d’enfanter et de parfaire le péché.

La panoplie d’aides proposées par le saint vise a renforcer la volonté. S’en
ouvrir a son peére spirituel ', mettre en rapport I’attrait de la tentation avec celui
du véritable amour, avoir a I’esprit le danger encouru:

Les tentations que I’amour ne défait pas, la crainte d’étre damné les renverse. Si la
tentation d’orgueil, d’avarice ou de quelque plaisir voluptueux m’attaque: Eh ! ce
dirai-je, serait-il bien possible que pour des choses si vaines mon cceur vouliit quitter
la grace de son bien-aimé ? Mais si cela ne suffit pas, ’amour excitera la crainte.
Eh ! ne vois-tu pas, misérable cceur, que secondant cette tentation, les effroyables
flammes de I’enfer t’attendent, et que tu perds I’héritage éternel du paradis ? .

Toutefois, le défi de la tentation ne peut se contenter de ces réponses cogni-
tives. Si le véritable enjeu du désir est bien la réalisation de nous-mémes dans
la plénitude, lorsque I’unité va de pair avec le respect de 1’altérité, ce n’est pas
en bridant le désir qu’on peut lutter contre la tentation, mais en lui montrant
que c’est en Dieu qu’il peut a proprement parler se réaliser. Frangois de Sales
oppose alors deux sortes d’extase. La «trés infime extase ou abominable ravis-
sement qui arrive a 1’ame, lorsque par les amorces des plaisirs charnels elle
est mise hors de sa propre dignité spirituelle et au-dessous de sa condition
naturelle» ?, et I’extase spirituelle de 1’ame qui trouve sa jouissance en Dieu:

Ceux donc qui, touchés des voluptés divines et intellectuelles, laissent ravir leur
ceeur aux sentiments d’icelles, sont voirement hors d’eux-mémes, c’est-a-dire
au-dessus de la condition de leur nature; mais par une bienheureuse et désirable
sortie, par laquelle entrant en un état plus noble et relevé, ils sont autant anges par
I’opération de leur 4&me, comme ils sont hommes par la substance de leur nature, et
doivent étre dits ou anges humains, ou hommes angéliques. 2!

Ala promesse de la tentation du sexe répond une autre promesse, celle
d’un dépassement de soi et de sa propre nature en Dieu. Méme s’il prétend
que quelques «philosophes anciens» ont entrevu ce dépassement par le haut,
Francois de Sales a rompu avec le modéle de la philosophie antique. Ce n’est
plus en «s’appliquant et exercant beaucoup aux actions intellectuelles» qu’on
peut espérer s’approcher de la condition des anges, mais en entrant dans la
logique de I’amour??, Dans 1’extase, 1’dme est hors des bornes de la nature ; elle
est «umélée, absorbée et engloutie en son Dieu» *. L’expérience 1’emporte alors

7 Traité de I’amour de Dieu, 1, 3.

18 Ibidem, XI, 17. Frangois de Sales renvoie ici a la quatriéme partie de /’Intro-
duction a la vie dévote.

9 Ibid., XI, 17.

20 Ibid., V11, 5.

2 Ibid., 1, X.

2 Id.

B Ibid., VI, XII.



160 FRANCOIS DERMANGE

sur les facultés rationnelles, la jouissance sur la connaissance?*. Le mystique
«n’a pas sa volonté en son contentement mais en celui de Dieu, ou n’a pas son
contentement en sa volonté mais en celle de Dieu» %,

Or, le point de vue soutenu par F. de Sales achoppe sur un paradoxe. En
effet, en présentant la mystique comme contre-modéle du sexe, I’auteur en fait
le décalque, au point qu’on peut se demander si la voie qu’il dessine n’est
pas aussi dangereusement «tentante» que celle qu’il voulait éviter. Si la forme
banale de la tentation est de vouloir trouver I’infini dans la finitude, il peut étre
tout aussi tentant de voir dans la relation a Dieu la possibilité d’une «bienheu-
reuse et désirable sortie» de la condition finie, les croyants n’étant plus hommes
que «par la substance de leur nature», mais devenus «anges humains, ou hommes
angéliques» . Cette fois, ce n’est plus le fini qui absorbe I’infini, mais 1’infini
le fini, au risque pour le fidéle d’abroger sa propre nature, en anticipant ce qui,
pour la révélation chrétienne, ne peut avoir lieu que dans 1’eschatologie. Dés
lors, le soupcon selon lequel la mystique pourrait n’étre que la figure inversée
de la tentation du sexe est conforté par le fait que le saint n’a pas d’autres mots
possibles, pour la décrire, que ceux de 1’érotisme qu’il récuse pourtant.

Ainsi, lorsqu’il présente ’ame comme 1’épouse du Seigneur, Francgois de
Sales présente la parabole d’un roi et d’une «trés aimable jeune princesse», que
le roi méne en un lieu retiré. La jeune femme s’évanouit, le roi la porte dans
ses bras et finalement lui «ouvre de force les 1évres» pour faire couler dans
la bouche de cette bien-aimée princesse une «précieuse liqueur»?’. Comment
ne pas entendre ici le récit érotique du viol d’une jeune femme inconsciente,
et une autre maniére de conquérir 1’unité par le déni de 1’altérité ? Et si ’on
n’est pas convaincu par les connotations sexuelles de cette parabole, on le
sera certainement par la récurrence du théme du lit nuptial, ce lit ot Salomon
épuisait la «grande variété de dames et damoiselles dédiées a son amour»: il y
avait 1a la Sulamite du Cantique des cantiques, «1’unique amie, toute parfaite,
toute rare», mais aussi les soixante qui étaient nommeées reines, les quatre-
vingts qui avaient part au lit royal en qualité d’amies et finalement des «jeunes
demoiselles sans nombre réservées pour étre mises en la place des précédentes
a mesure qu’elles viendraient a défaillir» 2.

C’est aussi du Cantique des cantiques que vient le théme du sein:

Nous tressaillerons d’allégresse en la souvenance de votre sein si fécond en toute
excellence de suavité: moi, parce que mon bien-aimé en jouit; vous, parce que votre
bien-aimé s’en réjouit; car ainsi nous nous en réjouissons tous deux, puisque votre
bonté vous fait jouir de ma réjouissance, et mon amour me fait réjouir de votre
jouissance.?

2 Ibid., V1I, 5.

% Ibid., VI, XI.

% Jbid, I, X.

27 Ibid., 111, 3.

2 Ibid., X, 4. Le théeme du lit nuptial revient fréquemment: I, 7; II1, 3; IIT, 5; III,
12;V,1; X, 4; etc.

» Jbid, V, 2.



LA TENTATION ET LE SEXE 161

A plusieurs reprises’, Frangois de Sales décrit longuement les émois du
bébé qui tete, dans une relation quasi amoureuse, mélant la tétée et le baiser des
lévres, le sein comme poitrine et comme figure de la matrice:

Voyons donc ce beau petit enfant auquel sa mére assise présente son sein; il se jette
de force entre les bras d’icelle, ramassant et pliant tout son petit corps dans ce giron
et sur cette poitrine aimable. Et voyez réciproquement sa mére, comme le recevant
elle le serre, et, par maniére de dire, le colle & son sein, et le baisant, joint sa bouche
a la sienne. Mais voyez derechef ce petit poupon appaté des caresses maternelles,
comme de son c6té il coopére a cette union d’entre sa mére et lui; car il se serre aussi et
se presse tant qu’il peut par lui-méme sur la poitrine et le visage de sa mére, et semble
qu’il se veuille tout enfoncer et cacher dans ce sein agréable duquel il est extrait.>!

Partant, a travers sa dénonciation de la tentation du sexe, Frangois de Sales
met en évidence la clé de la tentation: par-dela I’héritage antique et sa peur
d’une régression toujours possible dans I’animalité, par-dela le discrédit posé
sur tout ce qui peut échapper a la volonté et donc, physiologiquement, sur le
désir sexuel, ’enjeu de la tentation est en réalité de récuser 1’écart entre la
condition finie de I’homme et son aspiration a I’infini. A cet égard, le point de
vue défendu par F. de Sales souffre d’un paradoxe: s’il voit bien dans le sexe
le danger d’absorber I’infini dans le fini, il ne voit pas, néanmoins, que la voie
mystique qu’il esquisse risque de n’étre que son double inversé, lorsque le sujet
oublie sa condition finie et se fond dans I’infini en se perdant.

2. La tentation, selon Calvin

Or, sur ce dernier point au moins, Calvin voit beaucoup plus clair que
Frangois de Sales. Le Réformateur partage, certes, avec lui son anthropologie
héritiere de la philosophie antique et de 1’augustinisme. Comme lui, il accorde
une grande place a la rationalité, indiquant ainsi que c’est en tant qu’il est doué
de raison qu’Adam est a I’image de Dieu*. Lorsqu’il introduit un dévelop-
pement sur les «facultés de I’ame» dans la seconde édition de son Institution de
la religion chrétienne (1539), Calvin met seulement en garde contre 1’excessive
«subtilité» des philosophes, mais il ne leur oppose aucun démenti au nom
d’arguments bibliques ou patristiques®, et ces réserves paraissent méme

3% Ibid, 111, 8; V, 2; VII, 1.

3V Ibid., VI, 1.

32 J. CawviN, Commentaires sur [’Ancien Testament, Genéve, Labor et Fides, 1961,
t. 1: Le livre de la Geneése, p. 36.

33 Institution de la religion chrétienne (1539), livre II, § 18 sq., éd. par O. Millet,
Geneve, Droz, 2008, p. 266. Calvin avait précédemment présenté une doctrine de 1’ame
dans la Psychopannychia (1534) avec un objectif différent, puisqu’il s’agissait alors de
survie de I’ame apres la mort (¢f. U. Zaunp, Calvin, I'dme humaine et la philosophie
classique. Influences philosophiques sur la Psychopannychia, premier écrit théologique
de Calvin, in: Cahiers de la Revue de théologie et de philosophie, N° 23, 2009).



162 FRANCOIS DERMANGE

superflues dans 1’édition finale de 1’ Institution (1559), renvoyant simplement
aux philosophes ceux qui voudraient en savoir plus sur cette question*. En ce
sens, un acte n’est véritablement humain que lorsque la raison oriente le désir.

Toutefois, deux raisons séparent le Réformateur de Francois de Sales ou de
la philosophie antique.

L’analyse anthropologique ne donne en effet qu’une vue trés partielle de
ce qu’est la tentation. Calvin peut bien voir également en I’dme trois vertus
cognitives — la raison, V’intelligence et la «fantaisie» [1’imagination] — et
repérer trois formes de désir correspondantes, «la volonté, de laquelle 1’office
est d’appéter [désirer] ce que I’intelligence et la raison lui proposent, la colére,
laquelle suit ce que lui présente la raison et fantaisie, et la concupiscence,
laquelle appréhende ce qui lui est objecté par la fantaisie et par les sens»**. En
ce sens, la concupiscence, qui ne suit que les sens et I’imagination, est certes
trompeuse, engageant le sujet sur une fausse voie. Mais la concupiscence » ‘est
pas la tentation méme. La tentation est autrement plus profonde, non seulement
parce qu’elle a sa racine dans le désir et pas seulement dans les actes — alors que
les philosophes ne s’intéressent qu’a ce qui en apparait «par signes visibles» %,
mais surtout parce que son motif est non réductible au simple jeu des facultés
de I’ame.

Dés lors, si Calvin n’a pas une anthropologie aussi pessimiste que celle
qu’on lui préte parfois, estimant que le péché n’abime pas a ce point les facultés
humaines que ’homme ne puisse naturellement mener a bien son existence
personnelle et sociale, il pense que 1’homme est incapable de saisir par ses
facultés naturelles le sens des «choses célestes»3:

Et voila en quoi tous orgueilleux s’abusent, car il leur semble, puisqu’ils sont aigus
et subtils aux choses d’ici bas, qu’ils sont bien suffisants aussi de juger de tous les
secrets de Dieu, de toute la doctrine de la Loi, des Prophétes et de I’Evangile. Or
Dieu les aveugle au double quand ils ont une telle présomption, car la foi est une
clarté supernaturelle, comme on dit. La considération des jugements de Dieu ne
croitra point en nous et nous n’aurons point cela comme hommes mortels, mais nous
I’avons en tant qu’il plait a Dieu par dessus 1’ordre de nature de nous en donner. **

Si I’impasse de la tentation est de rapporter 1’infini au fini, les «choses
célestes» aux «choses terriennes», toute entreprise qui prétendrait donner un
sens ultime a la vie a partir de la mobilisation des facultés naturelles serait en

34 Institution de la religion chrétienne [1562], éd. par J.-D. Benoit, Paris, Vrin,
1957-1963 (abrégé dans la suite : Inst.), I, XV, 6. Nous mentionnons chaque fois le livre,
le chapitre et le paragraphe. Nous avons en outre modernisé 1’orthographe des citations
de Calvin pour faciliter la lecture.

3 Inst., 1, XV, 6.

% Inst., 11, 11, 24.

37 Inst., I1, 11, 13.

3 Sermons sur le livre de Job, in: Calvini Opera quae supersunt omnia (abrégé
dans la suite: C. O.), éd. par G. Baum, E. Cunitz et E. Reuss, Braunschweig, 1863-1900,
t.34, col. 505-506.



LA TENTATION ET LE SEXE 163

réalité vouée a I’échec. Lorsqu’Aristote pose que le sujet devrait discerner le
bien par la droite raison et I’ayant connu, 1’élire, et I’ayant élu, le poursuivre*,
il ne parle pas de I’homme tel qu’il est actuellement, mais de I’homme tel qu’il
était dans I’intention du Créateur, lorsque celui-ci avait pourvu I’ame d’intelli-
gence pour discerner le bien du mal, de raison pour voir ce qu’il devait suivre,
et de volonté pour le choisir et s’y tenir®. «L’homme avait franc-arbitre, par
lequel s’il efit voulu il efit obtenu vie éternelle» !, mais par la chute, la situation
aradicalement changé. Calvin suit ici pas a pas Augustin: les facultés humaines
rendent I’homme incapable de répondre par lui-méme a sa destination ultime.
Nul, pas méme le croyant, n’est capable par lui-méme de vivre selon Dieu* ou
de s’approcher du salut®. Si Adam pouvait rester dans la relation a Dieu s’il
le voulait, ce qui commande 1’action — le vouloir, le pouvoir et le faire — est
désormais «débile et inutile a bien faire» *. Si I’on s’intéresse aux hommes tels
qu’ils sont, on s’apercoit qu’ils sont mus par inclination naturelle et non par
délibération®, et qu’ils n’agissent le plus souvent qu’a la mani¢re des animaux,
lesquels suivent leur sens lorsque quelque apparence de bien les touche *:

L’homme en cet appétit naturel ne discerne point par raison, selon 1’excellence de sa
nature immortelle, ce qu’il doit chercher, et ne le considére pas en vraie prudence,
mais, sans raison et sans conseil, il suit le mouvement de sa nature comme une béte.

A cet égard, on imagine facilement quelle aurait été 1’objection de Calvin
a Francois de Sales. Lorsque celui-ci en appelle a la reprise en main volontaire
du sujet pour répondre a la tentation, lorsqu’il indique la voie d’une unité
ou d’une relation réconciliée avec soi-méme, les autres et avec Dieu, il est
non seulement impuissant a répondre au défi de la tentation, mais il se fait
paradoxalement I’écho du tentateur, suggérant que le sujet pourrait, par ses
facultés et par sa connaissance du bien et du mal, se justifier devant Dieu,
devant les hommes et devant soi-méme, et subsister dans cette autojustification.
Vouloir que son action soit reconnue bonne a ses propres yeux, faire méme du
regard porté sur soi le critére ultime du jugement serait mainmise du sujet sur
Dieu et finalement malédiction.

Pour Calvin, I’'unité recherchée par le sujet ne peut étre réalisée que par le
pardon des péchés et la restauration de la communion avec Dieu et les autres,
ce qui est I’ceuvre de Dieu et non de ’homme. Et cela disqualifie totalement la
philosophie, car jamais la raison ne pourra admettre :

3 Inst., 11, 11, 26.

4 Inst. 1, XV, 8.

4 Inst. 1, XV, 8.

42 Sermons sur le Deutéronome, C. O., t. 28, col. 488-489.
 Inst. 1L 11, 4.

“ Inst, IL 11, 1.

4 Inst., 11, 11, 26.

4 Inst., 11, 11, 26.

47 Inst., 11, 11, 26.



164 FRANCOIS DERMANGE

que Dieu se soit fait mortel, que la vie ait été sujette a la mort, la justice couverte
de semblance de péché, la bénédiction sujette 2 malédiction, afin que par ce moyen
les hommes soient rachetés de la mort et faits participants de I’immortalité bienheu-
reuse, afin qu’ils obtiennent la vie et que, le péché étant aboli, la justice régne. *

Autrement dit, le passage du fini vers I’infini est I’ceuvre de Dieu et non
de I’homme et il ne se réalise que de maniére totalement folle pour la raison
humaine.

De fait, tout en acceptant I’anthropologie des philosophes, Calvin ne saurait,
comme les catholiques de son temps, «donner si grande autorité a Aristote, qu’au
prix de lui il a fallu que les Apdtres et Prophétes soient demeurés muets» .,
C’est sur la base du récit biblique que le Réformateur s’efforce de penser la
tentation, et particulierement a 1’aune de deux tentations — celle d’Adam et
celle du Christ — qui inaugurent chacun des deux Testaments: 1’une susurre
que ’infini pourrait se réaliser a travers le fini, I’autre que le fini s’épuiserait
dans I’infini.

a) La tentation d’Adam

Lorsque, dans le mythe de la Genese, I’homme et la femme se laissent abuser
par le serpent, ils disposent de tout, non seulement en termes de facultés, mais
de biens. La tentation porte sur la seule chose qui leur échappe, I’interdit posé
par Dieu: «tu pourras manger de tout arbre du jardin, mais tu ne mangeras pas
de I’arbre de la connaissance, du bien et du mal, car du jour ol tu en mangeras,
tu devras mourir» (Gn 2,16-17). Le sens du commandement est le suivant:
«Voici, dit-il, je te mets en main tous les fruits et toutes sortes d’arbres que la
terre produira. De cette abondance et diversité si grande, je n’excepte qu’'un
arbre»*®. De fait, I’exception de 1’arbre visait seulement a ce que ’homme
ne se «déborde» pas®', qu’il reste homme et que I’altérité de I’homme et de
Dieu permette leur relation (1’inter-dif). Mais lorsque le serpent reformule
I’interdit 2 Eve (Gn 3,1), il «prend raison du contraire», n’entendant plus que
I’interdiction de gofiter au seul arbre qui leur est exclu, démentant ainsi le sens
et la «libéralité» du commandement. La tentation consiste a prendre la limite
posée par Dieu comme une limitation, I’interdit comme une interdiction. La
condition humaine finie apparait tout a coup a Adam et Eve comme une limite
insupportable, «comme si tout expres il [Dieu] avait fait le commandement de
cet arbre pour tenir les hommes en degré inférieur» 2. C’est bien le rapport du

8 Commentaires sur le Nouveau Testament, Paris, Meyrueis, t. 3, 1855, p. 295, sur
1Co 1,21.

¥ Commentaires sur le Nouveau Testament, t. 2, Paris, Meyrueis, 1854, p. 806, sur
Ac 17,23.

0 Commentaires sur |’Ancien Testament, op. cit., t. 1, p. 54-55.

S\ Ibid,, p. 55.

2 Ibid, p. 70.



LA TENTATION ET LE SEXE 165

fini et de I’infini qui se joue dans la tentation, I’infini se présentant tout & coup
comme accessible par le simple pas de la transgression. Alors méme qu’Adam
et Eve disposent de tout, qu’ils jouissent d’une unité qui préserve 1’altérité,
la tentation consiste a récuser la seule marque de leur différence avec Dieu
et a «se faire égaux a Dieu»*. Ce qu’ils ne voient pas, c’est qu’en voulant
conquérir ainsi une unité plus grande encore, I’infini au-dela du fini, ils perdent
le bien dont ils jouissaient et se coupent de I’infini proprement humain, ot «le
but dernier de la vie bienheureuse, c’est d’étre aimés de lui [Dieu]»**.

Selon le récit du mythe, la tentation ne consiste pas seulement a «désirer
de savoir, plus qu’il n’est expédient [utile] et que le Seigneur ne permet» >, a
vouloir trouver des raisons & ce qui nous est caché>, ou méme a désobéir*’,
mais a croire que nous savons mieux que Dieu ce qui peut répondre a notre
aspiration au bonheur.

Partant, par ses promesses illusoires d’infini, la tentation est le contraire de
ce que la Réforme désigne par la promesse. La Réforme est née de la décou-
verte de la parole comme promesse. Dés 1520, dans 1’un de ses premiers traités,
Luther pose que Dieu n’agit jamais et n’a jamais agi autrement a 1’égard des
hommes que par la parole de sa promesse**. Donnée dés 1’origine du monde,
c’est dans le Christ qu’elle résonne clairement®. La promesse dit 1’amour
gratuit de Dieu, un amour spontané, étranger a I’idée de valeur. La promesse ne
repose sur aucun préalable, aucune coopération, aucune €élévation de I’homme
vers Dieu, mais elle appelle une réponse humaine : non pas d’abord un faire
mais une confiance; croire Dieu véridique dans sa promesse’. C’est le sens
que les Réformateurs donneront a la «justification par la foi». Or la tentation
est précisément le contraire de la justification; elle n’accorde plus «foi a la
parole de Dieu»® et finit par douter de la promesse 2. Le péché n’est pas un
terme que nous comprenons facilement aujourd’hui. Il nous parait facilement
culpabilisant, moralisateur et finalement ambigu. Pourtant, le péché n’est pas
ici une catégorie morale, mais il est la racine du doute qui nous fait voir en Dieu
qui nous parle notre ennemi.

Nous n’avons rien dit encore du sexe. Or, ne faut-il pas en parler ici,
puisqu’Augustin lie la transmission du péché originel au désir sexuel et que le
récit de la Genése fait de la honte et de la pudeur les premiers signes visibles

3 Ibid., p. 71.

34 Ibid., p. 72.

55 Ibid., p. 70.

56 Ibid., p. 74.

ST Inst, 11, 1, 4.

8 M. LutHEr, Contre la captivité babylonienne de I'Eglise, § 516, in: (Euvres,
Genéve, Labor et Fides, t. 2, 1966, p. 187.

% Ibid., § 514, p. 184.

0 Ibid., § 516, p. 187.

81 Commentaires sur l’Ancien Testament, op. cit., t. 1, p. 72.

62 Inst., III, 11, 15.



166 FRANCOIS DERMANGE

de la transgression, Adam et Eve cachent leur sexe (Gn 3,10; ¢f. Gn 2,25) en
méme temps qu’ils se cachent de Dieu ? Or si Calvin ne remet nullement en
cause le dogme augustinien, il se montre trés sobre dans son interprétation du
récit, refusant de faire du désir sexuel la marque d’une quéte de puissance. Le
sexe a le méme statut que les autres organes des sens, les yeux ou les oreilles,
par exemple. Tous les sens peuvent séduire, en laissant croire qu’ils permettront
de réaliser dans le fini la quéte d’un bonheur qui ne peut étre trouvé que dans la
relation différenciée a Dieu. Tous sont susceptibles d’étre «pollués» et «livrés
au diable pour s’en servir comme d’armes» contre Dieu®. En ce sens, Calvin
anticipe ce que Paul Ricceur dira bien apres lui: le dogme du péché originel
n’est qu’une «rationalisation de troisieme degré, a travers le mythe adamique,
de ce lien énigmatique, avou€ plus que compris dans le “nous” de la confession
des péchés» *. La vraie «croisée d’ogive» que découvre le mythe est le nceud
inextricable de I’initiative mauvaise et de 1’aliénation subie, «1’énigme du serf-
arbitre, ¢’est-a-dire d’un libre arbitre qui se lie et se trouve toujours déja lié»®.
La tentation du sexe n’est alors qu’un symptdome : celui d’un désir qui n’est pas
entierement libre, mais se trouve pris dans quelque chose qui le dépasse, «€éros
impétueux», qui peut conduire a la merveille comme a I’errance

Le Réformateur range alors sous la tentation «toutes les mauvaises concep-
tions de notre entendement, nous induisant a transgresser la Loi, lesquelles ou
notre concupiscence nous suscite, ou le diable émeut en nous» ¢’. Entre ce qui
vient de soi (la concupiscence) et ce qui vient de plus loin que soi (le diable), il
ne sera jamais possible de faire exactement la part des choses. Peu importe en
un sens, du moment qu’on comprend que la tentation consiste a transgresser la
Loi, qui n’est pas vue ici d’abord comme un ensemble de normes de conduite,
mais comme un témoignage de la sollicitude de Dieu a entrer en relation avec
son peuple®, Dieu faisant connaitre au peuple sa volonté et le peuple s’enga-
geant a suivre cette volonté dans la confiance®. Le cceur de la tentation est de
douter : douter que Dieu nous veut du bien, qu’il nous aime de maniére gratuite,
qu’il nous adopte ou nous élit:

Le diable n’a nulle plus grave tentation ni périlleuse pour ébranler les fidéles que,
quand les inquiétant de doute de leur élection, il les sollicite d’une folle cupidité

83 Commentaires sur |’Ancien Testament, op. cit., t. 1, p. 77.

8 P. Ric®UR, Philosophie de la volonté, t. 2: Finitude et Culpabilité, Paris, Seuil,
1960, p. 241.

8 Ibid., p. 13 (en italique dans le texte).

% P. RICEUR, «La sexualité; la merveille, I’errance, 1’énigme», Esprit, nov. 1960,
p-1665-1676; repris dans: Histoire et vérité, Paris, Seuil, 1967, p. 225-237.

67 J. CaLvIN, Inst., 111, XX, 46.

8 Commentaires de M. Jean Calvin sur les cing livres de Moyse ; Genése est mis a
part, les autres quatre livres sont disposez en forme d’Harmonie - avec cing indices dont
les deux contenans les passages alleguez et exposez par I'autheur sont adjoustez de
nouveau en ceste traduction, A Genéve: imprimé par Frangois Estienne, 1564, p. 251,
sur Ex, 25,16.

8 Commentaires sur les cing livres de Moise, op. cit., p. 136, sur Dt 6,20.



LA TENTATION ET LE SEXE 167

de la chercher hors de la voie. J’appelle chercher hors de la voie, quand le pauvre
homme s’efforce d’entrer aux secrets incompréhensibles de la sagesse divine. ™

De fait, ce n’est plus ici le sexe qui est la pointe de la tentation, mais
I’inquiétude religieuse, ou le croyant doute qu’il puisse étre aimé tel qu’il est”’,
et voulant rendre 1’amour de Dieu relatif a la qualité de sa vie, subordonnerait
I’infini (I’amour de Dieu et sa sagesse incompréhensible) au fini (les raisons
relatives a notre vie qui pourraient motiver 1’élection).

Si le doute est le ressort principal de la tentation, celle-ci ne concerne pas
seulement des actes ou une «désobéissance corporelle», mais les «affections
et pensées», Dieu requérant «une parfaite abstinence et pureté tant en I’ame
qu’au corps» 2. En rapportant la tentation au doute, Calvin n’ignore pas le sexe
et n’a pas a son égard une attitude libérale. A coté de la tentation de la «folle
persuasion de justice, quand I’homme pense avoir quelque chose dont il mérite
étre agréable a Dieu», reste la «nonchalance charnelle», lorsqu’«étourdis», les
pécheurs «n’aspirent nullement a la miséricorde qui leur est présentée» . On
sait par ailleurs que Calvin ne plaisantait pas avec les mceurs et qu’il condamnait
tranquillement les adultéres a la peine de mort, bien que Jésus ne condamne pas
la femme adultere (Jn 8,11) 7. Mais s’il en est ainsi, c’est parce qu’il considere
que Jésus «ne renverse point 1’ordre politique et n’abolit point les jugements et
punitions ordonnées par les lois» ™.

Partant, le sexe n’est pas la grande affaire de la vie. Lorsque Frangois
de Sales mentionne «1’aiguillon de la chair, messager de Satan» qui frappe
I’apdtre (2 Co 12,7), il est évident pour lui que 1’«injure honteuse et infame»
fait référence a la «rébellion sensuelle», aux «élans et rejetons d’impureté»
auxquels 1’ap6tre ne cédait pas’. Pour Calvin, 1’aiguillon n’est pas de la chair
mais en la chair, la chair ne signifiant pas le corps, mais la part de nous-mémes
qui n’est pas encore régénérée et rendue conforme a Dieu. L’aiguillon recouvre
alors «toutes sortes de tentations, par lesquelles saint Paul était exercé». Le
sens est donc: «Il m’a été donné un aiguillon pour poindre [piquer] ma chair,
car je ne suis pas encore tant spirituel, que selon la chair, je ne sois sujet a
tentations». Et Calvin de préciser pour €viter toute équivoque que «ceux qui
pensent que saint Paul a été sollicité a paillardise, sont dignes d”’étre moqués;
par quoi il faut rejeter loin ce songe» ”".

™ Inst., III, XXIV, 4.

T Inst., 11, 11, 20.

2 Commentaires sur le Nouveau Testament, op. cit., t. 2, p. 742-743, sur Actes
15,10.

B Inst., 111, X1I, 8.

™ Commentaires sur les cing livres de Moise, op. cit., p. 424.

> Commentaires sur le Nouveau Testament, op. cit., t. 2, p. 172, sur Jn 8,11.

7 Inst., IX, 7.

" Commentaires sur le Nouveau Testament, op. cit., t. 3, p. 638.



168 FRANCOIS DERMANGE

b) La tentation de Jésus

Lorsque le récit évangélique place la tentation de Jésus au seuil de son
ministere, c’est d’une autre tentation que celle d’Adam dont il s’agit. Jésus
vit de 1’obéissance et de la relation a son Pére, il ne rivalise nullement avec
lui, il témoigne de son amour et demeure dans ’unité avec lui. Pour lui, la
tentation ne saurait étre de rapporter 1’infini au fini; il est déja dans I’infini, il
est I’«homme céleste» 8. La tentation joue a I’inverse, comme si demeurer dans
I’infini suffisait et rendait le fini totalement relatif et finalement contingent. Toi
qui vis dans I’infini, ne peux-tu pas faire des pains de ces pierres ? Toi qui vis
dans I’infini, ne peux-tu pas commander aux anges de te porter ? Toi qui vis
dans I’infini, ne mérites-tu pas la gloire ? Or, pour celui méme qui demeure dans
I’infini, récuser le fini dans sa résistance serait, comme la troisiéme tentation le
montre bien, «s’élever témérairement contre Dieu» et «chercher d’avoir par
un autre moyen que de la main de Dieu, I’héritage qu’il a promis» .

Le récit découvre alors un nouveau degré d’approfondissement de la
tentation, lorsque celui qui fonde sa vie sur I’infini voudrait tout absorber en
I’infini, jusqu’a nier sa propre finitude. De ce point de vue, la tentation de
I’homme serait tentation de Dieu, niant sous une forme renouvelée la diffé-
rence entre I’homme et Dieu, en contraignant la promesse a assujettir le réel:

Tenter Dieu, c’est quand nous méprisons les moyens qu’il [Dieu] nous présente
et nous met entre mains, car de laisser les moyens que Dieu ordonne et vouloir
autrement essayer sa puissance et sa force divine, c’est autant que si on coupait les
bras et les mains & un homme, et puis qu’on lui commande d’aller travailler. En
somme, quiconque veut faire essai de la puissance de Dieu, sans qu’il en soit besoin,
celui-1a tente Dieu assujettissant ses promesses a une fausse épreuve. 8!

Plus encore que la premiére, c’est cette tentation-1a qui guette le chrétien et
le conduit a douter de la promesse, non parce qu’il lui porte trop peu d’attention,
mais parce qu’il lui en porte trop. Paradoxalement, le décalage entre la situation
réelle du monde et la promesse lui paraitra tel qu’il finira par douter de Dieu, et,
une fois encore, de penser que Dieu est son ennemi:

Soit que les choses adverses donnent quelque apparence de 1’ire [la colére] de Dieu,
soit que la conscience en trouve occasion en soi-méme, 1’incrédulité s’arme de cela
pour combattre la foi, dirigeant toutes ses armes a ce but, de nous faire estimer que
Dieu nous est adversaire et courroucé, afin que nous n’espérions nul bien de lui, et
que nous le craignions comme notre ennemi mortel. %

8 Commentaires sur le Nouveau Testament, op. cit., t. 1, p. 116, sur Mt 4,1.
»® Ibid., p. 122.

8 Ibid, p. 123.

81 Ibid., p. 123.

8 Inst, 111, I1, 20.



LA TENTATION ET LE SEXE 169

Si le sexe, les richesses, la puissance, ou I’honneur risquent de faire
dévier le chrétien «a droitex, jusqu’a oublier Dieu®, la pauvreté, le mépris et
les afflictions le fourvoieront «a gauche» loin de la promesse®. Ainsi, méme
«ceux qui ont une fois regu la parole de Dieu» sont exposés a la tentation,
parce qu’il n’y a pas de chemin autre que celui que Jésus a emprunté et qu’ils
rencontreront comme lui 1’échec, Dieu tardant a réaliser ce qu’il a promis ou
«donnant apparence d’étre courroucé» contre eux. Ils seront alors pris entre la
tentation de tenter Dieu en le pressant de hater le temps, et celle de suivre les
moqueurs qui pensent que la foi ne change rien a la réalité du monde®. Une
fois encore, leur seule arme sera de se réfugier dans «les promesses de Dieu»,
en croyant que c’est a Dieu qu’est la puissance® et que I’échec n’est peut-étre
pas le contraire de la promesse, comme le diable le suggére®, mais que Dieu
peut étre «miséricordieux méme en affligeant» *.

Mais comment pourront-ils le faire ? C’est peut-étre ici le point le plus
profond et le plus problématique de I’interprétation christologique que Calvin
donne de la tentation, parce que ce n’est qu’ainsi que le régne de Dieu peut
prendre réellement forme dans la conscience®, lorsque le fidéle aime son Dieu
d’un amour gratuit, libre des catégories du fini et de I’infini. Une telle tentation
ne détruit pas la foi, mais la creuse et I’approfondit:

La tentation qu’il [Jésus] a endurée du sentiment de crainte et douleur, a été telle,
qu’elle ne répugnait point a la foi. En quoi aussi a été accompli ce que nous avons
allégué du sermon de saint Pierre, qu’il était impossible qu’il fut détenu des douleurs
de mort (Ac 2,24), vu qu’en se sentant comme délaissé de Dieu, il n’est point décliné
tant peu que ce soit de la [con]fiance qu’il avait en sa bonté. *

A I’exemple de Jésus, le fidéle voit sa foi «étouffée par les ténébres de la
tentation»°', mais non pas engloutie. La tentation en ce sens n’a rien d’excep-
tionnel ni de diabolique. Elle est I’expérience banale et décisive du combat
spirituel. En réponse a la promesse, la foi n’est jamais «certaine et assurée»,
mais «les fideéles ont une bataille perpétuelle a 1’encontre de leur propre
défiance», sans pourtant qu’«ils tombent ou déchoient de la [con]fiance qu’ils
ont une fois congue certaine de la miséricorde de Dieu» 2.

Or, tous ces sens sont présents dans le Notre Pére. Le sens général de la
sixieme demande est le suivant: «Ne permets point que soyons vaincus de

8 Inst., I, XX, 46.

8 Id.

8 Inst., II1, 11, 42.

8 Inst., 111, 11, 31

§ Inst, 1, XIV, 13.

8 Inst, 111, 11, 21.

8 Inst., 11, VIII, 58

0 Inst, 11, XVI, 12,

o Inst., 11, 11, 24

%2 Inst, I, II, 17; cf. aussi 1L, II, 36.



170 FRANCOIS DERMANGE

tentation, ains [mais] plutdt donne secours a notre fragilité et délivre nous de
peur que nous ne succombions»®. Cette demande vaut aussi bien pour les
deux types de tentation: la tentation adamique qui nous détourne de Dieu, et la
tentation christique par laquelle Dieu éprouve ceux qu’il aime. Lorsque Satan
tente pour perdre, le chrétien prie pour étre rendu invincible a ses embiiches,
et qu’il obtienne la victoire par la défense de Dieu. Et lorsque c’est Dieu qui
tente pour éprouver, il ne prie pas de ne pas subir la tentation, puisqu’il en a
«grandement besoin» pour «étre amolli, plié et formé par la grice du Saint
Esprit a I’obéissance de Dieu», mais il prie de pouvoir la traverser sans douter
de la promesse®*.

Conclusion

Ainsi se dégagent, entre Jean Calvin et Francois de Sales, deux visions de
la tentation, sans doute non pas exclusives, mais contrastées.

Si le désir sexuel désigne bien un enjeu de la tentation, en rapportant 1’aspi-
ration humaine a I’infini dans le fini, Calvin en fait ressortir le ressort plus
profond: doute sur la promesse et tentation de voir en Dieu notre ennemi. A
cela, le Réformateur ajoute une tentation inversée, celle de hater le temps pour
forcer la promesse a réaliser avant le temps ce qu’elle promet, autre forme de la
défiance en Dieu. Ici, ce n’est plus le sexe qui est en cause mais bien davantage
le refus du sexe, considéré comme «au-dessous de soi» et dégradant.

Ces deux lectures ouvrent alors sur une anthropologie différenciée du
sujet, sur sa place devant Dieu et sur son statut d’étre sexu€. Pour la tradition
réformée, ce n’est plus le sexe qui est la grande question, mais la confiance en
la promesse et I’obéissance a la loi comme condition de la liberté. C’est 1a le
but de la sanctification et de toute la vie, lorsqu’il y a «mélodie et accord entre
la justice de Dieu et notre obéissance, et que, par ce moyen, nous ratifions
I’adoption, par laquelle Dieu nous a acceptés pour ses enfants»®. Si ce qui
compte vraiment est cette symétrie et ce consensus entre notre volonté et la
volonté divine, les questions de sexe ne sont plus au centre. Le sexe ne doit plus
&tre ni exalté, ni nié. Il n’est plus diabolisé, comme sur les images médiévales
de la tentation de saint Antoine ou le corps nu de la femme devient figure du
diable, ni sublimé, comme dans I’extase de sainte Thérése du Bernin; il veut
étre humanisé.

Mais le peut-il vraiment ? On pensera ici au beau livre d’Edmund Leites et
a ’effort des puritains anglais, héritiers de Calvin et pas seulement des plato-
niciens de Cambridge, de penser I’union & Dieu dans le quotidien, y compris
a travers le sexe, la «constance» associant pour la premiére fois sans doute la

% Inst., 11, XX, 35.
% Inst., 111, XX, 46.
% Inst., 111, VI, 1.



LA TENTATION ET LE SEXE 171

modération, le contrdle de soi, la chaleur affective et I’érotisme, tout au long
du temps du mariage :

Le but essentiel du mariage consistait dans ’entraide et le réconfort mutuel, et
le plaisir sensuel et sexuel était indispensable a ce bien-étre, les époux devaient
également étre les meilleurs amis et ce plaisir et cette amitié devaient durer et non
disparaitre au fil des ans. %

En ce sens, Max Weber a certainement tort de faire du refus du monde
le trait marquant du puritanisme®’. A travers lui, est rompue la malédiction
antique qui voyait dans le sexe la marque d’un en-dega humain. Quelles que
soient les déceptions et les errances, nous espérons tous que la sexualité soit le
signe d’une humanité enfin réalisée.

% E. Lertes, La passion du bonheur. Conscience puritaine et sexualité moderne,
Paris, Cerf, 1988, p. 114.
1 Ibid., p. 24.



	La tentation et le sexe : les deux lectures de Jean Calvin et de François de Sales

