Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 2

Artikel: La tentation comme attention - I'attention comme tentation
Autor: Bader, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 137-153

LA TENTATION COMME ATTENTION
— L’ATTENTION COMME TENTATION!

GUNTER BADER

Résumeé

Dans la mémoire de la langue allemande, «Anfechtungy (tentation) va
de pair avec «Aufmerksamkeit» (attention), Luther ayant traduit Es 28,19
par: «La tentation enseigne [’attention a la parole ». De méme, en francais,
tentation évoque [’anagramme attention. Mais ce lien ne va pas de soi; Kant a
souligné que la tentation était un manque d attention authentique, et Waldenfels
revendique pour [’attention le fait d’étre sans tentation. Si donc, comme le
montre [’expérience monacale, la tentation aiguise l’attention accordée a la
parole, et si, a l'inverse, [’expérience des Réformateurs n’échappe pas au fait
que l’attention a la parole conduit a la tentation, il faut poser la question du
fondement de la tentation dans le rapport a la parole. 1l se trouve probablement
dans la différence inapaisable entre le dire et le dit, qui a pour effet que, d’une
part, le langage se retourne contre le langage et que, d’autre part, le langage
se cache dans le langage.

Introduction

Pour un colloque qui traite de la tentation, le plus direct pourrait sembler
de déterminer ce qu’est la tentation prise seulement en elle-méme, et a partir
d’elle-méme. On n’aurait alors affaire qu’a une inconnue, ce qui d’ailleurs
suffit largement. Au terme de I’investigation, 1’inconnue serait résolue, et I’on
pourrait dire ce qu’est la tentation.

Si en revanche — poussé par une sentence issue de la mémoire biblique
en langue allemande : «dnfechtung lehrt auf das Wort merken» («La tentation
enseigne ’attention a la parole»)? — j’entreprends de déterminer la tentation

! Je tiens a remercier Frédéric Chavel pour la traduction du texte de 1’allemand en
francais et Hyonou Paik pour sa révision et ’adaptation des notes de bas de page. En
regle générale, les citations en latin et en vieil allemand ont été traduites en frangais;
lorsque les passages cités se retrouvent dans les volumes de: M. LuTHER, (Euvres,
Genéve, Labor et Fides, 1957 sq., les références sont indiquées (abréviation: MLO) et la
traduction est reprise de cette édition.

2 Ce n’est qu’apres diverses tentatives que la sentence d’Es 28,19 apparait sous
cette forme dans la traduction de la Bible par Luther (WA.DB 11/1, 90 sq.): «Car seul



138 GUNTER BADER

non pas a partir d’elle-méme seulement, mais dans sa relation avec 1’attention,
j’ai affaire non pas a une, mais a deux inconnues. Non seulement je ne sais pas
ce qu’est la tentation — et je ne le saurai pas non plus a I’avenir —, mais je ne
sais pas non plus ce qu’est I’attention. Et au lieu qu’a la fin un non-savoir soit
transformé en savoir, je m’engage dans une investigation ot une ignorance doit
en instruire une autre. Si bien qu’a la fin nous n’atteignons pas un savoir, mais
une ignorance instruite a son propre sujet.

«Car je n’ai pas encore gotté» (Nondum enim gustavi), déclare Nicolas de
Cuse’. Et Jean Tauler lui-méme, penseur d’un type si différent, confesse qu’il
n’a pas encore expérimenté ce dont il parle. Il est vrai que tous deux pensent
1a au sommet du cheminement mystique, qui consiste dans la suavité de I’'union
avec Dieu. Mais Martin Luther renverse les caractéristiques de la douceur
mystique et les transpose sur I’amertume de la tentation: c’est en ce sens précis
qu’il affirme plus d’une fois que de la tentation personne ne peut rien savoir, s’il
ne I’a pas goiitée et expérimentée’. Ce faisant, il incite quiconque se propose

I’accident [1528/32] la punition [1534/41'] la tentation [1541%] la Tentation [1545]
enseigne I’attention a la parole.» (Denn alleine der vnfal [1528/32] die straffe [1534/41']
die anfechtung [1541%) die Anfechtung [1545] leret auffs wort mercken.) En marge
de page: «(accident) Il faut battre les fous a coups de baton, Et la verge produit des
enfants pieux» [1528]; «La tentation fait de bons chrétiens Rm 5. La tentation met a
I’épreuve. Des gens qui n’ont jamais été tentés n’ont aucune expérience, deviennent
d’inutiles spéculateurs ; que peuvent-ils bien savoir ? Et pourtant, ils séduisent le monde
entier [1545]» ([vnfal] Narren mus man mit kolben lausen, Vnd rute macht frome kinder
[1528]; Anfechtung macht gute Christen Rm 5. Tentatio probationem. Vnuersuchte Leute
sind unerfaren eitel vanutze Speculisten, was solten die wissen ? Verfuren gleichwol alle
Welt [1545]). — Cette sentence disparait a nouveau de la Bible de Luther avec la révision
de 1912.

3 NicoLaAs DE CUsE, lettre a Caspar Aindorffer du 22 septembre 1452, in : E. VANSTEEN-
BERGHE, Autour de la docte ignorance. Une controverse sur la théologie au XV* siécle
(BGPhMA 14, 2-4), Miinster, Aschendorff, 1915, p. 113 ; allusion au Ps 34(33),9. J. Horr,
Kontingenz, Beriihrung, Uberschreitung. Zur philosophischen Propddeutik christlicher
Mpystik nach Nikolaus von Kues, Freiburg/Miinchen, Alber, 2007, p. 39.

4 JeaN TAULER, Prédication 41/«Deuxiéme sermon pour le cinquiéme dimanche
apres la Trinitéy, in: Sermons, édition intégrale, trad. de E. Hugueny, G. Théry, M.A.L.
Corin, éd. et prés. par J.-P. Jossua avec une notice d’E.-H. Wéber sur Jean Tauler et Maitre
Eckhart, Paris, Cerf, 1991, p. 333 : «Ne croyez pas cependant que j’aie la prétention d’en
étre arrivé a cet état. Aucun maitre ne devrait, il est vrai, enseigner ce qu’il n’a pas
lui-méme expérimenté» (Nut wenent das ich mich dis ut anneme, das ich ut her zu komen
si, allein enkein lerer nut ensulle leren das er selber von lebende nut enhabe). Par rapport
a ce passage, cf. la notice de Luther, WA 9, 103,19: «[Tauler] reconnait qu’il enseigne
des choses qu’il n’a pas lui-méme expérimentées» (Fatetur [Taulerus] se docere, quae
non sit expertus). B. MOELLER, «Tauler und Luther», in: La mystique rhénane. Colloque
de Strasbourg 16-19 mai 1961, Paris, P.U.F., 1963, p. 157-168, ici p. 164.

> M. LUTHER, Etudes sur les Psaumes, Ps 6: «on ne peut pas donner de nom a cela,
et seul qui en a fait I’expérience peut connaitre la chose» (neque nomen potest huic dari
nec nisi experto cognita fieri [potest]; WA 5, 202,27/AWA 2, 364,31 sq. = MLO, t. 18,
p. 182). «Et il n’est personne qui comprenne cet état d’ame supréme (quand seulement il
comprend les états d’dme inférieurs !), sinon celui qui I’a goité : et voila pourquoi nous



LA TENTATION COMME ATTENTION 139

de parler de la tentation & un geste de retenue — s’il en était encore besoin — qui
met en garde : «Je n’ai n’ai pas encore golté, je n’ai pas encore expérimenté»
(Nondum gustavi, nondum expertus sum). La tentation est encore a venir.

Si tel est le point de départ pour un discours sur la tentation, alors il conduit,
me semble-t-il, & une réflexion en deux pas, ot chacun de ces deux pas consiste
lui-méme en deux aspects, qui se trouvent dans une relation complémen-
taire. Dans un premier pas (A), il s’agira de la thése du non-rapport entre la
tentation et 1’attention, thése dominante dans toutes les discussions récentes.
Et cela dans les deux sens: 1) La fentation n’a aucune ouverture (aucune
fenétre) sur 1’attention, pour peu que la tentation soit bien comprise, c’est-
a-dire de fagon suffisamment critique. En quoi la tentation aurait-elle affaire
a l’attention ? En rien, si nous suivons 1. Kant. De méme: 2) L attention n’a
aucune ouverture (aucune fenétre) sur la tentation, pour peu que 1’attention
soit bien comprise, c’est-a-dire de maniére phénoménologique, sans rien en
retrancher. En quoi I’attention aurait-elle affaire 2 la tentation ? En rien, si nous
suivons B. Waldenfels.

Aprés I’exposition de cette problématique, je développerai dans un
deuxiéme pas (B) la sentence biblique mentionnée ci-dessus, et j’établirai que :
1) La tentation enseigne l’attention a la parole. Cependant I’inversion de cette
affirmation apparait aussitot, qui dit: 2) De son coté, ['attention a la parole
enseigne la tentation.

A) La tentation sans I’attention — I’attention sans la tentation

1) Concernant le premier point, la tentation sans perspective sur 1’attention,
il est remarquable que Kant en vienne & parler de tentation deés 1’ouverture de
L’anthropologie d’un point de vue pragmatique, bien que 1’on ne puisse pas
vraiment prétendre que celle-ci se profile comme un motif hautement kantien.
Kant a sous les yeux, comme figures de la tentation, Blaise Pascal — «Le silence

ne pouvons pas convenablement en traiter» (Nec est ullus, qui hunc affectum (quando
nec inferiores) summum intelligat, nisi qui gustaverit, ideoque nec digne possumus eum
tractare; 203,12-14/366,10 sq. = MLO, ibid., p. 183). «Telle est donc la nature de cette
épreuve qu’elle est décrite de la maniére la plus appropriée avec ces mots-13, mais seul la
connait celui qui I’a subie (comme je 1’ai dit)» (Talis itaque est huius tentationis natura,
quae propriissime istis verbis describitur, sed nonnisi experto cognoscitur [ut dixi] ;
205,37 sq./371,1-3=MLO, ibid., p. 188). «Or ceci est une mauvaise fagon de comprendre
venant de ces théologiens chamels et inexperts que nous sommes tous: comme si
personne ne pouvait goiter [de] ’enfer» (Male autem intelligitur a carnalibus istis et
omnibus nobis inexpertis theologis, quasi nullus infernum gustet; 210,95q./378,9sq. =
MLO, ibid., p. 194). «Il ne dirait pas cela, s’il n’en avait fait ’expérience» (Non haec
diceret, nisi expertus fuisset; 217,25 5q./390,17 = MLO, ibid., p. 206). Tandis que les
auteurs bibliques David, Ezékias, Job parlent a partir de leur expérience, les théologiens
— a la seule exception de Tauler — n’atteignent pas 1’expérience.



140 GUNTER BADER

éternel de ces espaces infinis m’effraie» ¢ — et Albrecht von Haller — «Ode impar-
faite sur I’étemnité» (Unvollkommenes Gedicht iiber die Ewigkeif)” — donc des
formes de tentation qui proviennent de I’expérience de I’homme moderne et qui
ne prolongent pas simplement la tradition des tentations d’empreinte monacale.
Kant explique: les tentations remontent a des développements erronés dans
la formation de I’attention, ou inversement: si, ce qu’on ne saurait souhaiter,
I’attention vire a la tentation, c’est nécessairement qu’en chaque point décisif
de son développement, la mauvaise direction a été prise. En effet, I’attention est
placée d’emblée devant la décision concernant la direction qu’elle va prendre:
attention positive ou négative ? Dés le commencement, chez Kant, I’attention
(attentio) est traversée, voire coupée en deux, par une nette frontiére oui/non.
Il faut distinguer entre, d’un c6té, 1’attention par laquelle on se tourne vers
quelque chose, et de I’autre, 1’attention par laquelle on s’en détourne. Tandis que
I’attention positive se caractérise par le fait de porter I’ceil sur, préter 1’oreille
a, etc., ’attention négative exerce un détournement de I’ceil, de ’oreille, etc. Et
cette derniére est, comme I’explique Kant, «plus grande», «plus importante»,
mais encore «plus difficile» que la positive et ne peut «étre acquise que par

¢ 1. Kant, Anthropologie du point de vue pragmatique, précédé de: M. Foucaurr,
«Introduction & I’Anthropologie», présentation par D. Defert, Fr. Ewald, F. Gros, Paris,
Vrin, 2008, p. 94, 119 (Anthropologie in pragmatischer Hinsicht 1798, BA 13, 59). — Le
fragment cité se trouve dans: B. PascaL, Pensées, éd. Le Guern fr. 187/éd. Brunschvicg
fr. 206. Quand Pascal utilise — d’ailleurs rarement (éd. Le Guern fr. 475, 749/éd.
Brunschvicg fr. 354, 370 tentation ; éd. Le Guern, fr. 689, 717/éd. Brunschvicg fr. 271,
424: tenter) — le mot «tentation», il ne le fait justement pas dans le sens de la tradition
monastique et de la Réforme, bien que le fait que ce sens ait été enseigné par son pére
spirituel Saint-Cyran et ait été présent a Port Royal. R. LEUENBERGER («Hat Blaise Pascal
seinen Glauben widerrufen ? Uber die Gesprédche mit seinem letzten Beichtvater», Zeifs-
chrift fiir Theologie und Kirche 90 [1993], p. 135-155, ici p. 149) est peut-étre trop lié
au discours des recherches sur Luther quand il dit: «Le pathos de la théologie de Pascal
repose [...] sur la certitude du cceur ébranlé et, pour toute la vie, tenté» (Das Pathos der
Pascalschen Theologie liegt [...] in der Gewissheit des erschrockenen und lebenslang
angefochtenen Gewissens). Cf. en revanche la remarque de H. FrRIEDRICH: «Parmi les
mathématiciens, physiciens et philosophes des Temps modernes, Pascal était celui qui
a rappelé a la conscience que l’interprétation rationnelle de 1’existence doit intégrer
la revendication de 1’ordre psychique et lui attribuer une force de discours non moins
exacten (Unter den Mathematikern, Physikern und Philosophen der Neuzeit ist Pascal
derjenige gewesen, der das Gewissen daran erinnert hat, daf die rationale Dasein-
sauslegung auch den Anspruch der seelischen Ordnung einzubeziehen und ihr eine
nicht minder exakte Aussagekraft einzurdumen hat) («Pascal», Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 24 [1950], p. 287-303 ; repris
dans: H. FriepricH, Romanische Literaturen. Aufsitze 1 Frankreich, Frankfurt am M.,
Klostermann, 1972, p. 139-158, ici p. 147).

7 1. KaNT, Anthroplogie, op. cit., p. 94 (BA 13); cf. Critique de la raison pure,
B 641 (in: Ip., Euvres philosophiques [coll. «Pléiade»], t. I, Paris, Gallimard, 1980,
p. 1225). ALBRECHT VON HALLER, Gedichte, Frauenfeld, J. Huber, 1882, p. 149-154.
K. S. GUTHKE, «Andacht im kiinstlichen Paradies. Albrecht Hallers ‘Morgen-Gedanken’»,
in: M. BIRCHER, A. M. Haas (éds), Deutsche Barocklyrik. Gedichtinterpretationen von
Spee bis Haller, Bern/Miinchen, Francke, 1973, p. 327-347.



LA TENTATION COMME ATTENTION 141

I’exercice» ®. Seule I’attention négative est en mesure de mettre en marche le
processus de connaissance vers lequel tend I’ Anthropologie. C’est donc par elle
qu’il commence, et non par la positive. En cela, un présupposé est déja €tabli:
I’attribut «négative» ne désigne pas rien; il ne s’agit pas du «rien du tout», de
I’ «absolument rien» du nihil negativum, mais du manque et de ’absence d’un
quelque chose, c¢’est-a-dire du «rien relatif d’un nihil privativum®. L attention
négative est donc fondamentalement privative. Et tel est précisément le sens
que Kant avait attaché plus tot a I’attention dans son Essai pour introduire
en philosophie le concept de grandeur négative'®. C’est celui qu’il reprend
dans I’ Anthropologie. Tandis que 1’attention négative garantit que I’homme ne
perde a aucun moment la maitrise sur le processus de connaissance, 1’attention
positive reste désespérément accrochée a I’impression sensible, qu’il s’agisse
d’une verrue sur le visage de I’étre aimé, d’une dent manquante ou d’un défaut
de langage. Aussitot, une telle impression nous domine plus qu’elle ne se laisse
dominer par nous et prend la tournure inquiétante d’un «terrorisme», qui carac-
térise justement les tentations. C’est sur une telle impression que se fondent les
tentations de Pascal et de Haller. Il en résulte donc: pour que la tentation puisse
se produire, il faut que les processus essentiels de la formation de I’attention
soient dévoyés''. La disposition kantienne n’enregistre les tentations que

8 1. KanT, Anthropologie, op. cit., p. 92 sq. (BA 10 sq.).

? 1. Kant, Essai pour introduire en philosophie le concept de grandeur négative,
trad. R. Kempf, Paris, Vrin, 1949, p. 80-81 (Versuch den Begriff der negativen Grifien
in die Weltweisheit einzufiihren, 1763, A 3-6): «Convenons d’appeler désormais ce Rien
[nihil privativum] = 0 [...]. En conséquence, le nihil privativum, qui n’enferme aucune
contradiction, ne peut pas étre exprimé par zéro = 0» (Wir wollen dieses Nichts [nihil
privativum/ kiinftighin Zero = 0 nennen [...]. Demnach kann das nihil negativum nicht
durch Zero = 0 ausgedriickt werden).

10 Ibid., p. 103 (A 42): «[...] chacun sait quelle activité cela requiert, et I’on peut
justement appeler [’abstraction une attention négative [plus précisément, privative],
c’est-a-dire un véritable “faire”, une action véritable opposée a celle par quoi la repré-
sentation s’éclaircit et qui, en se combinant avec elle, produit le zéro ou le défaut de la
représentation claire. Car, si elle était simplement une négation ou un manque, la mise
en ceuvre d’une force pour que j’ignore quelque chose dans le cas ou je n’ai jamais eu
de raison de 1’apprendre» (Jedermann weif3 [...], wie viel Tdtigkeit hiezu erfodert wird,
und so kann man die Abstraktion eine negative [genauer: privative] Aufmerksamkeit
nennen, das ist, ein wahrhaftes Tun und Handlen, welches derjenigen Handlung, wodurch
die Vorstellung klar wird, entgegengesetzt ist, und durch die Verkniipfung mit ihr das
Zero, oder den Mangel der klaren Vorstellung zuwege bringt. Denn sonst, wenn sie eine
Verneinung und Mangel schlechthin wdre, so wiirde dazu eben so wenig Anstrengung
einer Kraft erfodert werden, als dazu, daf} ich etwas nicht weifs, weil niemals ein Grund
dazu war, Kraft notig ist).

1. KaNT, Anthropologie, op. cit., p. 92-95 (BA 10-15): Le chemin raté de
I’attention: 1. L’attention positive rend «malheureux» (p. 93); 2. Elle rend «géné» ou
«affecté» (p. 93); 3. Elle conduit & «la folie des illuminations et aux visions d’épou-
vante» (p. 94); la folie d’illuminations se montre chez Antoinette Bourignon sous la
forme d’une expérience intérieure de la «gracey, les visions d’épouvante chez Pascal et
Albrecht von Haller sous la forme de la «tentation» (p. 94 sq.).



142 GUNTER BADER

comme des formes déviantes et des perversions de I’attention'2. Pour lui, il
vaudrait mieux envoyer ceux qui sont tentés en cure a Anticyre .

2) Concernant le second point, I’attention sans crainte de la tentation,
Bernhard Waldenfels a exposé, dans sa magistrale Phénoménologie de
'attention, que plus 1’attention peut aller son cours sans entraves et jouer sa
propre partie, plus les tentations disparaissent rapidement, telles les ténébres
de la nuit au lever du jour. Pour ouvrir ’entre-deux qui est propre a 1’attention
— comme le dit Waldenfels a 1’aide d’une formulation récurrente: entre ce qui
vient éveiller notre attention et ce a quoi I’on préte attention —, les abstractions de
la théorie traditionnelle de 1’attention doivent tout d’abord étre déblayées par la
phénoménologie. En premier lieu, la doctrine kantienne de 1’attention positive
et négative, qui contraint I’attention a entrer, comme en un lit de Procuste,
dans une opposition binaire entre position et négation, comme s’il s’agissait
d’une ligne électrique avec un commutateur, qui brancherait ou débrancherait
le projecteur éclairant le monde du donné sensible 4. La phénoménologie de
I’attention oblige a aller un cran en-deca de la coupure disjonctive oui/non ',
et atteint selon Waldenfels un oui/non qui n’a encore en rien un caractere de
coupure binaire '°. L’effectivité de 1’attention ne dépend ni d’un quelque chose
qui viendrait s’imposer a elle, ni d’un quelqu’un qui se déciderait en toute liberté
a préter attention. Le ni/ni caractéristique de I’attention consiste, d’un c6té, en
une venue qui s’impose sans s’imposer, toute proche d’un «survenir sans que
quiconque ne le remarque», et, d’un autre c6té, en une attention qui joue sans
enjeu, toute proche d’un «étre attentif sans que quoi que ce soit ne survienne» !’
Parler en-dehors de la différence entre oui et non est notoirement difficile.
Peut-étre faut-il dire qu’une coupure oui/non «se donne» '® et vient prendre la
place d’un «oui précédant le oui et le non» . Un tel oui en-dega du oui et du non
est la réponse «a quelque chose qui nous parle». Nous aurons a y revenir 2.

L’attention que I’on ressort, a 1’aide de la phénoménologie, de I’armoire
des constructions théoriques traditionnelles ou elle était enfermée, est nommée

12 R. VERNAY s.j., art. «Attention IL», Dictionnaire de spiritualité, vol. 1, Paris,
Beauchesne, 1937, col. 1066-1077, ne connait les «tentations» que sous la rubrique
«Anomalies, défaillances, difficultés, abus» (col. 1074 sq.).

13 1. KaNT, Anthropologie, op. cit., p. 95 (BA 14); cf. ERASME, Les adages, 1, 8,52 ;
M. LutHER, Du serf arbitre, WA 18, 603,35 (= MLO, t. 5, p. 24).

14 B. WALDENFELS, Phdnomenologie der Aufimerksamkeit, Frankfurt s. M., Suhr-
kamp, 2004, p. 13, 99, 274; M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception,
Paris, Gallimard, 1945, p. 34 sq.

15 B. WALDENFELS, Phdnomenologie der Aufmerksamkeit, op. cit., p. 138.

16 Ibid., p. 272.

17 Ibid., p. 279.

8 Ibid., p.274.

9 Ibid., p. 272.

0 Ibid., p. 282; cf. infran. 47.



LA TENTATION COMME ATTENTION 143

par Waldenfels «attention sauvage»?'. Mais ce concept n’implique pas que
I’attention ait en soi-méme quelque chose comme un état sauvage, en tout cas
pas dans le sens ou elle serait agitée de transports d’une intensité comparable
a ceux de la tentation. Il faut plutét comprendre que I’on manque encore d’une
juste attention a I’attention?’. Cependant, dés que la phénoménologie a mis fin
a la situation facheuse d’inattention a 1’attention, on découvre que 1’attention
est tout a fait en état de se réguler, de se piloter et de se porter elle-méme. Entre
ce qui vient a notre attention et ce a quoi 1’on préte attention, il y a donc un
«niveau de base de I’attention» 2. C’est a ce niveau que I’expérience s’effectue
elle-méme selon son propre mode, sans recevoir, ni attendre de consignes de
I’extérieur?*. L’attention s’y organise au contraire dans un espace médian/
médium, qui ne laisse rien sans médiation?*. Ainsi, au lieu d’avoir affaire a un
«brusquement», on a un «peu a peu»; au lieu d’avoir des domaines fracturés,
on a des domaines parcourus et reliés par les «lignes de faille de 1’expérience»
(Bruchlinien der Erfahrung)?®. Et si jamais des «tentations» se présentaient
sur la frange la plus extérieure de I’attention, chacun sait cependant, s’il a été
a I’école de I’attention, qu’il convient de «résister» a de telles tentations?’. A
la juste voie de la médiation ouverte de toutes parts, il n’y a aucune alternative
sensée, méme quand 1’attention subit un stress. La phénoménologie enseigne
que, si I’on laisse simplement 1’attention dire ce qu’elle a a dire, elle exclut
toute tentation. La phénomeénologie de ’attention traite de 1’attention, comme
il se doit, comme d’une zone libre de toute tentation.

Il y a manifestement des raisons de tenir I’attention loin de toute promiscuité
avec la tentation, comme a I’inverse, de comprendre la tentation uniquement
comme le résultat d’un défaut de I’attention. Mais il n’en va pas ainsi dans la
traduction d’Es 28,19 chez Luther.

B) La tentation comme attention — I’attention comme tentation

La sentence «La tentation enseigne 1’attention a la parole» (Anfechtung
lehrt auf das Wort merken) ne parle pas de ’attention tout court, mais plus

2t Jbid., p. 11.

2 Jbid., p. 68.

B Ibid., p. 94 sq., 99.

24 Par exemple des consignes théologiques: ibid., p. 77, 108.

25 B. WALDENFELS thématise déja le metaxy dans sa thése de doctorat: Ip., Das
sokratische Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis, Meisenheim a. Glan, A. Hain, 1961.

26 B. WALDENFELS, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt s. M., Suhrkamp, 2002.

27 B. WALDENFELS, Phdnomenologie der Aufinerksamkeit, op.cit., p. 67: «La
tentation de surmonter trop rapidement quelque chose qui ne se laisse pas surmonter ou
en tout cas non sans difficultés» (Versuchung, vorschnell zu iiberbriicken, was sich nicht
oder doch nicht ohne weiteres iiberbriicken ldft [...]); p. 76: «La tentation de traiter
chaque haut et bas [de I’expérience] comme une révélation» (Versuchung [...], jedes
‘auf’ und ‘ab’ [der Erfahrung] wie eine Offenbarung zu behandeln [...]).



144 GUNTER BADER

précisément d’une attention portée a la parole. C’est a cette sentence allemande
que j’obéissais lorsque j’ai formulé le sujet «La tentation comme attention».
Or, j’ai été moi-méme surpris par 1’anagramme que créait cette expression
en frangais?®. Avec ces deux termes, nous sommes entrainés vers de vieilles
histoires liées a I’expérience monastique, qui en sait quelque chose au sujet
de mepacpdc et de wpocoyr. En ce qui concerne 1’attention, on peut au moins
constater que 1’attention portée a la parole est autre chose que les grands thémes
de I’attention envers soi-méme et de I’attention envers Dieu, qui apparaissent
dans les formulations dogmatiques classiques. Si I’attention a soi-méme
provient de sources bibliques®, la formulation d’une double attention a
soi-méme et & Dieu semble apparaitre pour la premiére fois chez Basile le
Grand?® et a été reprise dans la tradition monastique des apophtegmes?'. En
revanche, 1’attention portée a la parole est proche de la phénoménologie de
’attention. Elle ne connait pas d’objets prédéfinis vers lesquels elle pourrait
s’orienter — ou non.

Le fait que la tentation apprenne a étre attentif a la parole apparait, suivant
tout ce que Luther fait entendre a ce propos, comme une structure wd6og-pédoc.
Mais il est trés clair que celle-ci s’inverse et prend la forme d’une structure
pdBoc-mdbog. De son coté, 1’attention portée a la parole enseigne fort bien la
tentation. Nous sommes donc contraints par 1a a élargir notre titre en miroir.
On n’a pas simplement 1) la tentation comme attention a la parole, mais aussi
2) I’attention a la parole comme tentation. Les deux sens de la thématique
trouvent, justement quant a I’inversion qu’ils produisent, une présentation
remarquable dans I’interprétation du Psaume 6 que Luther a menée dans les
Etudes sur les Psaumes (Operationes in Psalmos).

1) La tentation conduit a I’attention a la parole. «Anfechtung lehrt auf
das Wort merken». Dans la situation de la tentation, il n’y a aucune conso-
lation si ce n’est par la parole. Parmi les tableaux du retable d’Issenheim par
M. Griinewald au sujet de saint Antoine, un panneau présente en bas a gauche
un petit livre de piété, un bréviaire 2, et en bas a droite un feuillet présentant

2 Je dois cette remarque a Dimitri Andronicos.

2 Dt 49; 15,9; Lec 17,3; 21,34; Ac 5,35; 20,28. ATHANASE D’ ALEXANDRIE, Vie
d’Antoine, 3,1; 91,3 (SC 400); EVAGRE LE PONTIQUE, Traité pratique ou le Moine, 25,1
(SC 171). P. RaBBow, Seelenfiihrung. Methodik der Exerzitien in der Antike, Miinchen,
Kosel, 1954, p. 249 sq.; P. Hapor, Exercices spirituels et philosophie antique, Paris,
Etudes augustiniennes, 1981.

30 BasiLE DE CEsAREE, Hom. in illud ‘Attende tibiipsi’, 8 (L homélie de Basile de
Césarée sur le mot «Observe-toi toi-mémey [Acta universitatis stockholmiensis. Studia
Graeca Stockholmiensia 1], €d. critique du texte grec et étude sur la tradition manuscrite
par S. Y. RUDBERG, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1962, p. 37, lignes 14 sq.) : Ilpdoexe
obv ceavtd va Tpocémg Oed/Attende igitur tibiipsi, ut attendas Deo.

31 Les Apophtegmes des Peres, X1, 51,31 sq. (SC 474): «Sois attentif a toi-méme,
afin d’étre attentif a Dieu.»

32 Le bréviaire a été dérobé au saint. Seule une personne a qui 1’on a volé son livre
se voit exposée a de telles fantasmagories. Et c’est justement ce livre, le seul objet



LA TENTATION COMME ATTENTION 145

une inscription*. Tous deux témoignent : une seule chose manque au saint dans
son état de tentation: il lui manque I’Ecriture, il lui manque Jésus, la Parole
de Dieu, parole incarnée (verbum incarnatum) aussi bien que parole incréée
(verbum increatum). Et 1’autre panneau montre, par dela la parole partagée sans
entrave entre saint Antoine et I’ermite Paul, la nature qui se déploie de toutes
parts dans son état originel, et les herbes médicinales qui croissent, destinées
a guérir le feu de saint Antoine3*. La mémoire en image conforte ainsi notre
compréhension de la sentence d’Es 28,19. Elle énonce que la parole est un
reméde dans la situation de tentation.

Cela correspond a la plus ancienne tradition monastique, qui ne se lasse
pas de le dire: I’attention (mpocoyn) se divise dés le début — comme chez
Kant — en un c6té oui et un coté non. Mais ici — ce qui n’est pas le cas chez
Kant — c’est clairement a ’attention positive qu’est donné ’avantage. Si la
tentation provient d’une attention mal orientée, qui mérite toute négation™,
la véritable attention s’attache a la parole. Elle est attention positive. La Vie
d’Antoine d’Athanase tient a disposition cette belle information: 1’attention
a la parole est amour de la parole (ploAoyia)3¢, qui est menée a bien sous

qui résiste a la tentation, qui, selon tous les connaisseurs de I’histoire de 1’art, voudra
retourner la ou il se trouvait une génération plus t6t dans la gravure sur bois de Martin
Schongauer représentant le méme théme. Il voudra retourner au milieu de I’image, dans
la main du saint, qui, alors que Schongauer a pour la premiére fois détaché la sceéne de
la tentation de tout lien avec la réalité terrestre et I’a placée dans les airs, peut au moins
s’y tenir. S. UHLIG, Die Versuchung des Heiligen Antonius. Eine Vision des ausgehenden
Mittelalters, Diss. phil., Miinchen, 1998, p. 52, 55, 129, 144. Quel mouvement part
d’ailleurs de ce livre largement ouvert: c’est ce que Griinewald a représenté dans la
partie centrale du retable (avec un sens d’écriture de gauche a droite) dans quatre images
qui vont du texte de la prophétie messianique d’Es 7,10-15 jusqu’au Ressuscité.

33 Lafeuille, d’aprés le modéle de la Vie d’Antoine 10,2, porte ’inscription suivante :
Ubi eras Ihesu bone, ubi eras. Quare non affuisti ut sanares vulnera mea («Tu étais la
ou tu étais Jésus de bien. Parce que tu n’as pas €té absent, afin que tu guérisses mes
blessures»). G. ScHEJA, Der Isenheimer Altar des Matthias Griinewald (Mathis Gothart
Nithart), K6ln, DuMont Schauberg, 1969, p. 68 n. 37. .

3 Dans la tentation, la parole est le seul médicament. A 1’absence de la parole
dans la «Tentation de saint Antoine» & droite, correspond & gauche sa présence dans la
«Visite de saint Antoine a 1’ermite Paul». A mesure que la parole prend ici son essor,
la créature se vivifie [2 son contact] et est transportée dans un état paradisiaque. Au
premier plan poussent quatorze plantes médicinales : W. KUnN, «Griinewalds Isenheimer
Altar als Darstellung mittelalterlicher Heilkrauter», Kosmos 44 (1948), p. 327-333;
V. H. BAUER, Das Antonius-Feuer in Kunst und Medizin, Berlin, Springer, 1973. D’ail-
leurs, depuis le X° siécle, on trouve, dans le Canon Missae, la priére de communion
Sed tantum dic verbo, et sanabitur anima mea («Dis seulement une parole, et mon dme
sera guérien; cf- Mt 8,8). J. A. JUNGMANN s.j., Missarum sollemnia. Eine genetische
Erklirung der rémischen Messe, 11, Wien, Herder, 21949, p. 431 sq.

3 Vie d’Antoine, 24,4;25,4;26,3.6;27,4;31,2;32,4;33,5; 35,1.3: Des références
concernant une forme négative de I’attention se trouvent exclusivement dans le discours
de saint Antoine, 16,1-43,3, et sont liées aux termes melpacpdg KA.

3% Vie d’Antoine, 4,1 : lohoyeiv dans le sens de «lire», «étudier la Bible» (SC 400,
p- 141 n. 1).



146 GUNTER BADER

la forme de la lecture (&véyvwoic)?’. Peut-étre est-il permis, dans le contexte
patristique, de concevoir une telle attention comme étant conjointement
attention a Dieu, qui parle a I’homme a travers la lecture, et attention a soi, car
dans la priére répondant a la lecture, ’homme parle & Dieu. L’attention a la
parole est donc définie comme attention a la lecture, tout a fait dans le sens de 1
Tim 4,13 : mpocéye 11} dvayvaoevattende lectioni («consacre-toi a la lecture de
I’Ecriture»). Et elle rejoint ainsi 1’appel du diacre dans la liturgie : apéoympev/
BOHMeMB («Soyons attentifs»)?. Partout ou porte 1’odeur de ’encens et ou
résonne la voix de I’anagnoste, un espace étonnant s’étend, un temps étonnant :
’espace et le temps de la liturgie sont sans tentation. C’est aussi en ce sens
qu’Evagre le Pontique rassemble dans son Antirrhetikos (Réfutations) des
citations bibliques en un Enchiridion, ou elles correspondent quasiment une
par une au systeme des démons. Chaque citation, quand elle est déclamée avec
vigueur, met un démon en fuite *.

Cela conduit a la question autour de laquelle tout tourne : I’attention, comme
geste se tournant vers la parole, va-t-elle de pair avec un geste consistant a se
détourner du monde ? En effet, beaucoup de choses le laissent penser. Nous
devons suivre le chemin d’une réduction phénoménologique. C’est seulement
a travers le geste méthodique consistant a se détourner (4bwendung/énoyn) du
monde que se produit le geste consistant & se tourner (Hinwendung/npocoyn)
vers la parole. Le chemin de la phénoménologie accomplit au moins trois
étapes.

Tout d’abord: Alors que le geste consistant a se tourner vers le monde —
geste lui aussi médiatisé par le langage, comment pourrait-il en étre autrement ?
— espére, s’impatiente, trépigne, etc., en vue de la satisfaction mondaine de ce
qui est signifié par le langage, c’est toujours d’une déception de ce désir plus
ou moins pressant que vient le geste consistant a se tourner vers la parole. Le
pas décisif fait par Roman Jakobson & partir de la théorie du langage de Karl
Biihler consiste en ce que, aux trois fonctions du langage que voit Biihler en
considérant le destinateur, le destinataire, et le message, il en ajoute trois autres,
les fonctions phatique, méta-langagiere et poétique, formant ainsi un modéle a
six variables*!. Les trois qu’ajoute Jakobson se distinguent de celles de Biihler

31 Vie d’Antoine, 1,3 ; 3,7 : Tpocéyev T0ig AvoyDOGHAGL, T AVOYVDOEL.

% Vie d’Antoine, 3,1.2; 91,3: mpocéysw &ovt®. Cyprien, Epist. 1,15 (MPL 4,
221B): Sit tibi vel oratio assidua vel lectio : nunc cum Deo loguere, nunc Deus tecum
(«Consacre-toi a la priére assidue ou a la lecture : alors tu parleras avec Dieu, alors Dieu
parlera avec toi»). Pour la tradition de cette formule en Occident : J. Roussk, art. «Lectio
divina et lecture spirituelle 1.», Dictionnaire de spiritualité, t. IX, Paris, Beauchesne,
1976, col. 470-487, ici col. 473.

3 A. Kavruss (éd.), Liturgie — Aeirovpyio. — Jlimoypeisn. Die gottliche Liturgie der
orthodoxen Kirche, Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag, 31997, p. 73, 77, 157.

4 EvAGRE LE PONTIQUE, Traité pratique ou le Moine, 42 (SC 171); concernant
’organisation de I’Antirrhetikos et de ses 487 sentences bibliques: SC 170, p. 34.

41 R. JAKOBSON, Selected Writings, t. 111, The Hague ef al., Mouton, 1981, p. 27.



LA TENTATION COMME ATTENTION 147

en ce qu’elles ne se rapportent pas au monde — le destinateur veut dire quelque
chose, le destinataire veut entendre quelque chose, et le message a un contenu,
un quelque chose —, mais en elles le langage se rapporte a lui-méme, que ce soit
de fagon phatique comme un parler juste pour parler, et non pour dire quelque
chose, de fagon méta-langagiére comme une relation prenant pour objet de
parole non pas le monde mais la langue méme, puisqu’elle est aussi objet de
parole, ou encore finalement de fagcon poétique; j’y reviendrai. Jakobson exige
ainsi un détournement de I’attention. Elle ne va plus en premier lieu vers la
satisfaction mondaine, mais elle se tourne — sans que rien ne change a la forme
du langage — vers la forme du langage elle-méme. L’attention a ainsi accompli
le geste consistant a se détourner du monde et a se tourner vers la parole.

Ainsi s’instaure — et ce serait la deuxiéme étape — a la place d’une attention
a ’extension une attention a I’intention, et a la place d’une attention a la
référence une attention a 1’autoréférence. Dans la premiére perspective, les
paroles apparaissaient toujours faibles, n’étant que des moyens, et le monde
au contraire fort; dans la seconde perspective, un déplacement a eu lieu. Le
monde est si fortement affaibli que les paroles, quelle que puisse étre leur
propre faiblesse, sont toujours plus fortes que ce faible monde. Non que le
monde ait disparu, naturellement, ni d’ailleurs les significations et les références
du monde, mais ils palissent. A présent, I’attention ne reste plus focalisée
sur eux, elle se tourne au contraire vers le médium du langage. Le langage
devient quelque chose, mais un quelque chose purement langagier, suivant le
paradigme de la fonction méta-langagiére. Il ne peut certes pas percevoir des
extensions, mais des intentions. Dés lors, c’est tout un que 1’objet soit le monde
ou le langage: I’attention demeure, malgré le tournant qu’elle a pris, toujours
une orientation vers un quelque chose.

Mais il est décisif que le mouvement n’en reste pas 1a. Méme le quelque
chose langagier doit passer devant I’avénement du langage méme. Les trois
fonctions langagiéres introduites par Jakobson ne sont pas placées dans
n’importe quel ordre. Elles s’élévent du phatique au méta-langagier, et de 1a
jusqu’au poétique, dans la mesure ou elles culminent en ce dernier — c’est la
troisiéme étape. C’est la mise a jour par Husserl de Iattention dans I’ intention*?
qui a conduit Jakobson a étre attentif au langage justement dans le sens de cette
attention®. L’attention est, dans chaque intention orientée vers quelque chose,
ce qui n’est en jeu qu’indirectement, conjointement a cette intention, et qui
disparait aussitdt que I’intention disparait. Ou en d’autres termes: 1’attention
est, dans I’intention, ce qui met a jour le dire dans le dit, qui, strictement comme
tel et pour lui-méme, ne serait absolument pas saisissable. A présent, I’attention

%2 E. HusserL, Recherches logiques, t. 2 — 1¥° partie, Paris, P.U.F., 2011° (1961"),
p- 187 sq. (Logische Untersuchungen, t. 11/1, Tiibingen, M. Niemeyer, 1968°, p. 160
sq.); t. 2 — 2¢ partie, Paris, P. U. F., 2010° (1961"), p. 210 sq. (Logische Untersuchungen,
t. 1I/1, p. 409 sq.).

# R. JAKOBSON, Selected Writings, t. V, p. 304 sq.



148 GUNTER BADER

se porte — et telle est la fonction poétique du langage — dans sa pointe sur la
parole méme, plus précisément : sur le foyer de la parole, que Jakobson nomme
«parole comme telle» *, «parole méme» **, ou «parole comme parole» *°, et que
nous n’hésitons pas a appeler «Dieu» avec Jn 1,1.

Pour résumer : tentation et attention a la parole sont emmélées. La tentation
conduit a I’attention a 1’égard de la parole. Ensuite: 1’attention a la parole
s’accomplit en trois étapes : extension, intention et attention. Finalement: c’est
dans I’attention que le langage méme apparait comme ce qui parle®’.

2) Or, ici aussi se présente un renversement. L’attention a la parole, de son
coté, induit en tentation. Prenons le point de départ suivant: le fait a toujours
été frappant que le récit synoptique de la mise a 1’épreuve de Jésus joue dans
les plus anciens textes monastiques un role trés limité, voire nul *8. Jean Cassien
réfléchit a ce sujet et explique cela par I’argument christologique d’He 4,15,
selon lequel Christ aurait été€ éprouvé comme nous en toutes choses, mais sans la
concupiscence pécheresse **. Mais peut-étre faut-il encore en chercher la raison
ailleurs. Dans la mise a I’épreuve de Jésus, I’attention a la parole n’apparait
pas comme ce qui résout (losf) la tentation, mais comme ce qui au contraire
la déclenche véritablement (auslost). C’est pourquoi la mise a 1’épreuve de
Jésus est si proche du genre littéraire des discours de controverse de Jésus. La
relation qu’il y a ici n’est pas telle qu’il suffirait d’opposer au démon une parole
divine*°, dans le sens de I’ Antirrhetikos déja évoqué; la confrontation ne se fait
pas non plus parole contre parole, phrase contre phrase’!. Mais c’est la seule
et unique parole ou phrase qui est citée dans les deux sens, divin et diabolique.
Le psautier, qui, plus que tout autre texte biblique, est mis dans la bouche du
Christ, se retrouve dans la bouche du diable. Le diable psalmodie 2. Ce n’est

4 Pour cnoBo kak TakoBoe (parole comme telle) : A. A. HANSEN-LOVE, Der russische
Formalismus. Methodologische Rekonstruktion seiner Entwicklung aus dem Prinzip
der Verfremdung (OAW.PH 336, 5), Wien, Verlag der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 1978, voir I’index sub voce.

4 R. JaKOBSON, Selected Writings, t. V, p. 303s, 305, 353: «langage se visant
soi-méme, se retournant sur soi» (selbstzweckliche, selbstwindende Sprache); Selected
Writings, t. 111, 42 : «message centré sur soi» (self-focused message) ; Selected Writings,
t. III, 138: «parole se mettant elle-méme en mouvement» (self~moving speech).

4 R. JAKOBSON, Selected Writings, t. 111, p. 750.

47 B. WALDENFELS, Phdnomenologie der Aufmerksamkeit, op. cit., p. 282 : «quelque
chose qui s’adresse & nous» (etwas, das zu uns spricht), «un oui qui préceéde» (ein
vorgdngiges Ja).

® Vie d’Antoine, 37,2.3; Les Apophtegmes des Peres, 3 vol. (SC 387; 474; 498)
ne comportent aucune référence. G. CoulLLEAu, art. «Tentation IIL», Dictionnaire de
spiritualité, t. XV, Paris, Beauchesne, 1991, col. 216-236, ici col. 225s.

4 JEAN CassieN, Conférences, V, 6 (CSEL 13, 124s).

0 Mt 4,4.10.

51 Mt 4,6 sq.; Lc 4,10s place parole contre parole comme le sommet de la triade.

52 Mt4,6. Cf. Vie d’Antoine, 35,1 ;39,5 ; 41,3 ; ATHANASE D’ ALEXANDRIE, Sur [ 'incar-
nation du Verbe, 7,16 ; JEAN CassieN, Conférences, 1, 20 (CSEL 13, 30s).



LA TENTATION COMME ATTENTION 149

donc plus un écrit qui s’oppose a un autre, mais le seul et unique écrit qui se
révele étre a double tranchant: il résout la tentation et il la déclenche, il guérit
et il blesse.

Cela nécessite que nous adjoignions maintenant, a la phénomeénologie de
I’attention a la parole esquissée en B.1, une théologie de la tentation en B.2,
et notamment celle de Luther. Luther en a développé une dans les Etudes sur
les psaumes. 11 introduit le Psaume 6 dans une démarche en trois étapes, qui
peut carrément étre lue comme une relecture de la démarche phénoménolo-
gique en trois étapes qui vient d’étre accomplie. La série des Psaumes 4 a 6
est a comprendre, selon Luther, comme une série de trois intensifications de la
tentation, au bout de laquelle le Psaume 6 contient le foyer de la fentation™,
correspondant & ce que nous venons d’appeler le foyer de la parole. Tres
schématiquement :

Le premier niveau est représenté par le Psaume 4. Ici, la tentation advient
a travers une souffrance corporelle concréte. On peut dire en quoi consiste la
tentation, on peut nommer ce quelque chose dans le monde, dont 1’absence
provoque la tentation et la souffrance. Comme dans toute construction de la
pensée, la régle de I’économie, consistant & ne penser en aucun cas plus que ce
qui est nécessaire, vaut aussi pour la doctrine de la tentation. C’est pourquoi le
concept de tentation reste, non sans raison, attaché en premier lieu a ce niveau.
La tentation est provoquée par la privation des biens de cette vie, et les tenta-
tions s’effacent par leur restitution ou leur abondance. Cependant, I’exhortation
a dédaigner les biens terrestres pointe déja au-dela de ce premier niveau .

C’est un processus inquiétant, lorsque I’inclusion dans la tentation corpo-
relle saute, si bien qu’il faut constater: «Il faut savoir que la tentation est de
double nature. La premiére est corporelle [...]. La seconde est celle de la
conscience et est spirituelley (Sciendum, Quod Duplex est tribulatio. Prima
Corporalis [...]. Altera est Conscientie et Spiritualis)>. Méme en s’en tenant

53 Parmi les propos de Luther sur la tentation, les Operationes sur le Ps 6 doivent
étre comptées parmi les plus marquants. H. BEINTKER, Die Uberwindung der Anfechtung
bei Luther. Eine Studie zu seiner Theologie nach den Operationes in Psalmos 1519-21
(ThA 1), Berlin, Evangelische Verlagsanstalt, 1954 ; H. C. KNuTH, Zur Auslegungsge-
schichte von Psalm 6 (BGBE 11), Tiibingen, J. C. B. Mohr (P. Siebeck), 1971, p. 209 sq.

3% M. LutHeRr, WA 5, 202,9-13/AWA 2, 364,13-17 (= MLO, t. 18, p. 181): «Dans le
psaume quatre, c’est maintenant le peuple qui est introduit, suivant son chef a travers
des souffrances d’abord corporelles et plutot légéres au moyen desquelles il est mis
a I’épreuve, aprés avoir méprisé la profusion des richesses et les biens de ce monde
(c’est ce que signifie I’abondance de vin et de blé [Ps 4,8]) en vue de I’espérance dans
laquelle il puisse dormir en paix [Ps 4,9]. Et ici est décrit le premier degré de la croix,
le plus bas, a I’intention des débutants et des mous» (Quarto [psalmo] iam populus
ducem sequens per passions primo corporales et leviores inducitur, quibus exerceatur,
contemptis rerum copiis et bonis huius vitae (quae abundantia vini et frumenti significat
4,8>) ad spem 4,10, in qua dormiat in pace 4,9). Atque hic crucis primus et infimus
est gradus incipientibus et mollioribus descriptus).

3 M. LuTtHER, WA 56, 306,9 sq. (= MLO, t. 12, p. 60).



150 GUNTER BADER

a la plus grande concision, il n’est pas possible de méconnaitre ce fait: il y
a des tentations spirituelles. Le deuxieme niveau est ainsi atteint, représenté
par le Psaume 5. Les souffrances spirituelles sont plus dangereuses que les
corporelles et les temporelles, et elles sont menées comme des guerres de la
parole, dans lesquelles il en va de contenus justes ou faussés. Le quelque chose
dans le monde est remplacé par un quelque chose relevant de la pensée. Dans
la tentation spirituelle, il s’agit d’objets exactement comme dans la tentation
corporelle, sauf qu’ils sont religieux. L’enjeu de la dispute est de savoir s’ils
correspondent ou non a la «vérité de la foi» (veritas fidei)>®. Une telle tentation
est confrontée sur le plan de la doctrine.

On devrait désormais étre parvenu au terme de la série des tentations.
Tauler méme, si estimé par Luther, ne connait de tentation que jusqu’a ce
dernier point. Qu’il faille encore prendre en considération un troisiéme stade
de la tentation, Tauler ne le laisse en rien prévoir. Suit pourtant le Psaume 6,
qui est, dans la pratique ecclésiale, le premier psaume de la pénitence, que ’on
prie dans I’office des morts selon la personne défunte (sub persona defuncti). 1l
oblige a faire un dernier effort, qui ne peut étre produit qu’avec des superlatifs
et leur répétition”’. Ici, la tentation sort pleinement de toute détermination par
un quelque chose de précis. Il ne s’agit ni de ceci, ni de cela, ni du mondain, ni
du spirituel. La pointe de la tentation est seulement atteinte en passant par un
ni/ni. C’est pourquoi méme ce qui est le plus intime a 1’esprit, le fond mystique
de I’ame, que Tauler tient pour inaccessible a la tentation, ne peut suffire’®.

% M. LuTHER, WA 5, 202,14-21/AWA 2, 384,18-25 (= MLO, t. 18, p. 182): «Dans le
psaume cing, [le peuple fidéle], affermi par les souffrances temporelles, est exposé aux
tentations spirituelles, plus dangereuses, et aux guerres de la parole, ot il doit combattre
les pensées de Satan, ¢’est-a-dire les opinions hérétiques et perverses qui font la guerre a
la foi et a I’espérance pures, et bien plus, la béte précisément la plus spirituelle, I’orgueil,
[béte] née des biens eux-mémes, par laquelle 1’ange est tombé du ciel [Es 14,2]. C’est
pourquoi I’affaire met en jeu ici des sentiments plus énergétiques et plus développés. Ici
ce sont les forces du cceur seulement qui souffrent, et I’esprit est tourmenté en tous sens
pour la vérité et la sincérité de la foi: c’est I’état d’dme que nous voyons chez Paul [en
lutte] contre les Juifs et les faux apdtres» (Quinto [psalmo] temporalibus passionibus
firmatus obicitur spiritualibus periculosioribus tentationibus bellisque verbi, ubi cum
cogitationibus Satanae, haereticis scilicet perversisque opinionibus adversus puram
fidem et spem pugnantibus, atque adeo cum ipsa spiritualissima belua, superbia, ex
ipsis bonis nata, qua angelus e caelo cecidit «Is 14,12,, pugnet. Ideo hic vehementioribus
et auctioribus affectibus res agitur. Hic solius cordis patiuntur vires, et spiritus discru-
ciatur pro veritate et sinceritate fidei, qualem in Paulo adversus Iudaeos et pseudapos-
tolos fuisse videmus affectum).

57 Pour le troisiéme niveau de la tribulation: M. LutHER, WA 5, 78,24/AWA 2,
126,10: «la plus ameére» (amarissima); 78,24/126,10; 202,22/364,26 (= MLO, t. 18,
p. 182): «extréme» (extrema); 202,25/364,29 (= MLO, ibid.): «supréme» (suprema);
204,24/368,28 (= MLO, ibid., p. 185): «la plus grande» (maxima); 204,26/368,30 (=
MLO, ibid.): «la plus parfaite» (perfectissima).

3 L. GNADINGER, Johannes Tauler. Lebenswelt und mystische Lehre, Miinchen, C.H.
Beck, 1993, p. 271s: La tentation a sa place privilégié sur le niveau médian, dans la
«cohue» (getrenge), et elle trouve sa solution seulement avec le troisiéme niveau, le
«passage» (uberfart/transitus).



LA TENTATION COMME ATTENTION 151

Au contraire, Luther transcende méme ce dernier. Il s’agit d’un au-dehors et
d’un au-dela de I’ame, d’une extase supréme (exstasis suprema). C’est ici, ou
n’accédent ni I’écouter, ni le voir, ni le sentir, ni le parler, mais ou 1’Esprit
lui-méme intercéde en gémissements inexprimables pour les saints, que le
combat de la tentation a sa place. Elle se bat avec Dieu. Pour cela, il n’y a pas
de langage, et personne n’en sait rien, sauf celui qui I’a éprouvée .

3) Nous avons parcouru deux mouvements dans des contextes assez
disparates, le premier dans le champ de la phénoménologie (B.1), le second
dans celui de la théologie (B.2). Néanmoins tous deux se sont réalisés en
trois étapes, ce qui peut nous inciter & considérer ce qui y est comparable. La
phénoménologie et la théologie ne se présentent pas sans liens entre elles. Il
est aussi frappant que les formulations concernant le but lui-méme, malgré des
accentuations différentes, n’étaient pas sans similarité. En bref: si le chemin de
la phénoménologie a atteint son but en permettant que le dire perce au sein du
dit — pour le dire théologiquement : en accordant, comme dans la mystique, une
prééminence incomparable au verbum increatum sur le verbum incarnatum —,
les choses ont été exactement inverses sur le chemin de la théologie, & savoir
que la parole divine, qui est censée calmer la tentation, vient au contraire la
provoquer. C’est pourquoi on associe d’habitude Luther avec la thése inverse,
a savoir qu’il faut, devant le verbum increatum, se réfugier auprés du verbum
incarnatum, ou encore, devant le deus absconditus, se réfugier aupres du deus
revelatus — pour le dire phénoménologiquement : qu’il faut donner au dit une
prééminence inconditionnelle sur le dire lui-méme. En admettant que les deux
chemins soient de force égale et aussi incontournables I’un que 1’autre, il en
résulte un conflit, qui prive du moindre résidu de clarté jusqu’au dernier des
concepts qui sont ici en jeu. Tous — foi, espérance, Ecriture, langage, Dieu —
deviennent irrémédiablement amphiboliques.

Luther a exprimé cela de maintes manieres. Pour ce qui est de la spes
(espérance), la chose est trés simple; il suffit de réciter la formulation biblique

59 M. LutHER, WA 5, 202,22-28/AWA 2, 384,26-32 (= MLO, t. 18, p. 182): «Dans
le présent psaume six, enfin, se déroule le combat dernier et accompli contre la mort et
I’enfer, une lutte qui n’est pas menée contre des hommes ni a propos de biens temporels
ou spirituels, mais a ’intérieur, dans 1’esprit, ou plut6t au-dehors et au-dessus de 1’esprit,
dans cette extase supréme ou nul n’entend, ne voit, ne sent si ce n’est I’esprit, qui avec
des gémissements inénarrables fait demande de saintes choses pour des saints [Rm 8,26],
et d’une certaine fagon lutte avec Dieu lui-méme. On ne peut pas donner de nom a cela,
et seul qui en a fait ’expérience peut connaitre la chose. Voyons a présent ce qui en est»
(Hoc sexto [psalmo] tandem extremo et perfecto agone cum morte et inferno certatur,
quod certaminis genus non cum hominibus, neque super temporalibus neque spiritua-
libus geritur, sed intus in spiritu, immo extra et supra spiritum in exstasi illa suprema,
ubi nemo audit, videt, sentit, nisi spiritus, qui gemitibus inenarrabilibus postulat pro
sanctis (Rm 8,26b», ac cum ipso quodammodo deo certat; neque nomen potest huic dari
nec nisi experto cognita fieri, de qua iam videmus).



152 GUNTER BADER

qui I’affiche : contra spem in spem (contre I’espérance, en vue de I’espérance) .
Reprenant cela, le discours sur la fides (foi) trace la méme figure, méme sans
modele biblique: fide contra fidem (par la foi, contre la foi)®'. Et pour ce qui
est de 1’Ecriture, dont on voudrait bien supposer, dans des conditions normales,
qu’elle est doucement lovée dans la ouate du scriptura sui ipsius interpres
(I’Ecriture est son propre interpréte) %2, elle entre en fait contre toute attente en
rivalité avec elle-méme. Si, dans son fonctionnement, elle inocule la tentation
tout autant qu’elle la guérit, alors il faut vaincre ’Ecriture par I’Ecriture ®*. Et
’on a toujours considéré comme pointe absolue de telles formulations, déja
pointues & souhait, celle qui prolonge jusqu’a Dieu la figure peu a peu mise
en évidence, en recommandant de vaincre Dieu par Dieu®. Aussi Luther en
vient-il a déclarer du Psaume 6: toutes les tentations des Psaumes 4 et 5 ne
sont que des coups d’essai et des préludes, qui introduisent a la seule tentation
supréme : se réfugier aupres de Dieu contre Dieu (ad deum contra deum)®,

Il1 manque une formulation équivalente de Luther concernant le concept
de langage. Mais nous pouvons aisément la reconstituer en reprenant ses
propos sur la distinction du verbum increatum et du verbum incarnatum, méme
si cela n’engage que nous. Si la tentation, suivant la sentence biblique d’Es
28,19, enseigne I’attention a la parole, cela se réalise manifestement par un
mouvement double, enantidromique, ¢’est-a-dire dans un mouvement d’oppo-
sition. L’attention a la parole intervient sous deux formes, complétement
opposées I'une a ’autre a la fagon de deux poéles. D’une part quand, dans le

% Rm 4,18 ; M. LutHER, WA 56, 295,13 sq. (= MLO, t. 12, p. 47 sq.); WA 5, 84,39
sq.; 166,35 (= MLO, t. 18, p. 128); 171,10 sq. (= MLO, ibid., p. 134); 204,10/AWA 2,
136,18 (= MLO, ibid., p. 185); 303,29; 310,11 sq.; 368,13.

6! M. LutHEr, WA 5, 623,17 (= MLO, ibid., p. 428).

2 M. LuTHER, WA 7, 97,23 sq.: «afin qu’elle-méme [1’Ecriture] soit par elle-méme
la plus certaine, la plus facile, la plus ouverte, sa propre interpréte, mettant a 1’épreuve,
jugeant et illuminant toutes choses, comme il est écrit dans le Psaume 119» (ut sit ipsa
[scriptura] per sese certissima, facillima, apertissima, sui ipsius interpres, omnium
omnia probans, iudicans et illuminans, sicut scriptum est psal. c.xviil.).

% M. LuthHer, WA 15, 452,15-17: «Que devons-nous faire ? Comme le Christ I’a
fait: surmonter 1’Ecriture a 1’aide de I’Ecriture. Peu en arivent a cette tentation. Les
plus grands en esprit la pergoivent. Et cette tentation est aussi celle de la foi» (Quid
nobis faciendum ? ut Christus fecit: schrifft mit schrifft zu uberwinden. Pauci ad hanc
tentacionem veniunt. Maiores spiritus sentiunt. Et tentacio quoque est fidei).

% K. HoLL, Gesammelte Aufsditze zur Kirchengeschichte, t. 1ll: Der Westen,
Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1928, p. 77.

6 M. LuTHER, WA 5, 204,25-27/AWA 2, 368,30 sq. (= MLO, t. 18, p. 185): «Par
conséquent toutes les autres épreuves sont par rapport a celle-ci, qui est la plus achevée,
comme les premiers essais et les préludes nous permettant de nous habituer a nous
réfugier aupres de Dieu, contre Dieu [lui-méme]» (Proinde aliae omnes tentationes «Ps
4-5) sunt huius perfectissimae (Ps 6) velut rudimenta et praeludia, in quibus assues-
camus ad deum contra deum confugere). Voir de méme WA 5, 166,26 sq. (= MLO, ibid.,
p- 128); 167,15 (= MLO, ibid., p. 129); 386,11/AWA 2, 303,21 ; 304,21 : contra [d]eum.



LA TENTATION COMME ATTENTION 153

langage, le langage se dresse contre le langage®: c’est la cause de la tentation.
Mais, d’autre part, quand, dans le langage, le langage s’annonce au sein du
langage®’: c’est la cause de la béatitude. Mais le fait que, dans les deux cas,
le langage ne s’épuise jamais dans le dit: tel est le fondement perpétuel de la
tentation.

% Langage contre langage, par exemple spes contra spem (cf. supra n. 60); fides
contra fidem (cf. supran. 61); deus contra deum (cf. supra n. 65).

¢ Langage au sein du langage ex fide in fidem Rm 1,17 (WA 5, 164,37/AWA 2,
300,15 = MLO, t. 18, p. 125); de claritate in claritatem 2 Co 3,18 (WA 5, 164,37/AWA
2, 300,16 = MLO, ibid.); de virtute in virtutem Ps 84(83)8 (WA 5, 164,37s/AWA 2,
300,16s = MLO, ibid. ; B. StoLL, De Virtute in Virtutem. Zur Auslegungs- und Wirkungs-
geschichte der Bergpredigt in Kommentaren, Predigten und hagiographischer Literatur
von der Merowingerzeit bis um 1200 [BGBE 30], Tiibingen, J.C.B. Mohr [P. Siebeck],
1988) ; de/ex spe in spem (WA 5, 164,38 ; 175,33/AWA 2, 300,17 ; 316,23 = MLO, ibid.,
p. 125 et 139).



	La tentation comme attention - l'attention comme tentation

