Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 146 (2014)

Heft: 1

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 95-110

BIBLIOGRAPHIE

WiLHELM DILTHEY, La vie historique, traduction, présentation et notes de
Christian Berner et Jean-Claude Gens, Villeneuve d’Ascq, Université Lille
3, Presses Universitaires du Septentrion, 2014, 141 p.

Manuscrit relatif a L ’Edification du monde historique dans les sciences de I’esprit,
ce texte devait constituer le second volume du célébre ouvrage de Dilthey de 1883,
PIntroduction aux sciences de 1’esprit. Resté a 1’état embryonnaire, il nous permet
cependant de mieux saisir le sens de la recherche de Dilthey dans le domaine des
sciences de ’esprit. Cherchant a établir les bases d’une critique de la raison historique,
le projet est constitué de deux parties: la premiére, consacrée a «expérience vécue,
expression et compréhension», vise a éclairer la maniére dont le sujet se pergoit et
percoit le monde et le temps. Les expériences vécues sont des parties qui, assemblées
en un tout, forment une configuration dont la caractéristique principale est d’étre une
catégorie englobante. Parmi les catégories formelles, la catégorie de signification
permet une véritable «connexion» des parties avec le tout par le biais du souvenir, qui
est commun a la fois & I’histoire et a la signification. La vie, le vécu et le revécu ne sont
compréhensibles qu’a travers la signification que les parties prennent pour le tout. Le
vécu est dés lors percu comme une unité dont les parties sont liées par une signification
commune. Dilthey introduit ensuite 1’idée d’«extériorisations vitales» lorsqu’il aborde
la relation aux autres. Toute extériorisation vitale posséde une signification et c’est par la
manifestation extérieure des faits et des événements que 1’on pergoit I’esprit qui motive
I’individu dans son interaction avec la société. — La deuxiéme partie, «la connaissance
de la configuration historique universelle», élargit le domaine de la réflexion au monde
historique, a I’histoire universelle. Cette partie est trés fragmentaire: c’est plus un
canevas de travail qu’un texte élaboré. On peut cependant retenir que Dilthey insiste
sur le fait que pour rendre possible I’histoire, il faut partir, non de la raison mais de la
vie. L’auteur montre les lacunes des philosophies de I’histoire basées sur la seule raison
et cherche & comprendre le statut propre des sciences de 1’esprit, notamment dans le
contexte de I’histoire universelle. Il y traite notamment de la structure des formations
historiques, des énoncés portant sur I’histoire, les sujets historiques concrets de race, de
peuple, des systémes culturels, de la religion et de son organisation, de la conception du
monde. Il consacre un assez long passage a ’action réciproque des nations et a la théorie
de I’histoire. L’auteur propose deux projets pour la suite de son ouvrage, dont seuls
quelques éléments ont été rédigés avec, souvent, des phrases non terminées. — En dépit
de ce caractére inachevé, on peut dire que la compréhension telle que 1’entend Dilthey
est une herméneutique puisque le mode opératoire consiste & «se transposer dansy, a
interpréter. D’un point de vue plus général Dilthey ambitionne, dans le cadre d’une théorie
de la connaissance, d’esquisser une configuration du monde historique en remontant
aux formes logiques de la compréhension susceptible d’atteindre 1’universalité. — Sa
réflexion sur «compréhension» et «explication» 1’a amené a mieux cerner le statut des
sciences de la nature et celui des sciences de 1’esprit. Dilthey est en quelque sorte le pére
des sciences sociales. — Ce texte trés intéressant pour éclairer 1’évolution du projet de
Dilthey, en particulier dans son désir de ne pas figer sa pensée dans un systéme clos, est

Histoire de
la philosophie



Histoire de
la théologie

96 BIBLIOGRAPHIE

en tout cas un élément important pour qui veut mieux comprendre ce qu’est devenue
I’herméneutique apres lui, chez Martin Heidegger et Hans-Georg Gadamer entre autres.

JACQUES SCHOUWEY

Harry Y. GAMBLE, Livres et lecteurs aux premiers temps du christianisme:
Usage et production des textes chrétiens antiques, trad. Pascale-Renaud
Grosbras (Christianismes antiques), Genéve, Labor et Fides, 2012, 346 p.

Nous recensons ici un ouvrage publié en anglais en 1995 et traduit en frangais,
sans que le contenu n’ait été mis a jour. L’auteur y propose une histoire de la littérature
chrétienne antique. L’originalité du travail réside dans le choix de ne pas étudier les
textes en eux-mémes mais d’analyser les conditions matérielles et sociales de production
et d’utilisation: aprés s’étre intéressé au niveau d’alphabétisme et a la culture littéraire
des chrétiens, I’A. présente les différents supports d’écriture et leurs évolutions, puis
analyse la diffusion des livres avant de décrire les bibliothéques chrétiennes, pour finir
par exposer les différents contextes sociaux de lecture. — Le christianisme ancien tire son
origine du judaisme tout en s’inscrivant dans un contexte culturel gréco-romain. C’est
pourquoi, afin d’étudier la culture matérielle du livre chez les premiers chrétiens, I’A.
utilise abondamment les sources juives et paiennes, avec toutefois une 1égére préférence
pour les secondes. Selon I’A., la principale nouveauté biblio-technique du christianisme
réside dans I’usage préférentiel du codex par rapport au rouleau. Aprés avoir présenté, et
rejeté, les différentes hypothéses expliquant cette différence avec la culture environnante,
I’A. propose la sienne. Une autorité religieuse aurait été attribuée a la forme codex, parce
qu’un tel support matériel aurait permis de constituer des éditions des lettres de Paul
en un seul volume (p. 89-95). L’idée est séduisante, mais doublement problématique:
elle suppose d’une part qu’une telle édition des épitres ait existé et d’autre part qu’elle
ait conduit a rehausser suffisamment le prestige du codex pour le généraliser en milieu
chrétien. En ce qui concerne le premier point, I’A. présente un faisceau d’indices, sans
qu’aucun ne soit a lui seul décisif. En ce qui concerne le second point, I’A. semble
se contredire, puisqu’il affirme d’une part qu’une autorité religieuse a été accordée au
codex au point d’en faire la norme d’édition des textes (p. 95) et d’autre part que le choix
du codex est un choix d’abord pragmatique (p. 96). — D’une maniére générale, I’ouvrage
est de qualité, voire de trés bonne qualité, lorsque 1’A. aborde les aspects matériels
des livres chrétiens (lecture, écriture, diffusion etc.). En revanche, lorsqu’il aborde le
contenu littéraire de ces livres, il s’avére moins bon. Ainsi, I’A. utilise la quadripartition
des genres littéraires chrétiens en évangiles / épitres / actes / apocalypse (p. 49-51),
et si certains indices tendent & montrer qu’il n’en est pas satisfait, il ne la remet pas
explicitement en cause. — Ces réserves émises, on ne peut que souligner I’intérét de cet
ouvrage pour 1’étude de la littérature chrétienne. Par I’ensemble des sujets abordés, I’A.
démontre que, comme pour toute littérature antique, on ne peut s’abstraire d’une étude
des conditions matérielles et sociales pour étudier la littérature chrétienne. Cet aspect
est particuliérement saillant lorsqu’il analyse les critéres pour devenir lecteur en église
(p. 306-307), en exposant comment, & partir d’'une méme limite matérielle — la faible
proportion de personnes sachant lire dans I’antiquité — deux conceptions théologiques
différentes du lecteur ont émergé. En Occident, le lecteur dispose d’une compétence
humaine lui permettant d’exercer une fonction, ce qui est symbolisée par la remise d’un
livre ; en Orient, il regoit une grace divine, sanctionnée par I’imposition des mains. Il est
cependant regrettable que I’A. ne propose pas de pistes pour expliquer ces différences.
— La traduction frangaise est correcte, sans aspérités de lecture. Cependant, méme sans
avoir a disposition le texte originel, on peut constater ici ou la quelques flottements. Si
certains ne prétent pas a conséquence, comme par exemple le fait que des noms propres



BIBLIOGRAPHIE 97

ne sont pas traduits de maniére uniforme (par ex. Nola qui devient Nole ou Nola [p. 223;
orig. p. 164]), I’'un d’entre eux est problématique, puisqu’il conduit a un faux sens. La
notion de «Old Latin» (p. 131 de ’orig.) est traduite par «vieux latin» (p. 173), c’est-a
-dire un état de langue, alors que Gamble parlait de la traduction «Vieille Latine» de la
Bible. — Les sources anciennes ne sont pas traduites depuis 1’anglais, ce qui est heureux.
Cependant elles ne sont pas non plus traduites 2 nouveaux frais, mais tirées de traductions
modernes, référencées en notes de chapitre. Si ce choix se justifie pour un tel ouvrage,
il ameéne parfois cependant a citer des traductions dans un style «vieillot», tranchant
avec le style général du texte. — Un index, visiblement non exhaustif, comprenant des
noms propres, des sources anciennes et des notions compléte cette traduction. Il est
en revanche regrettable de ne pas disposer d’une bibliographie récapitulative, mais
de devoir se contenter de consulter les notes de fin de chapitre (ce regret s’applique
également a la version originelle). — Malgré ces quelques remarques, on ne peut que
se réjouir de la mise a disposition du public francophone d’un ouvrage majeur pour la
compréhension de la littérature chrétienne antique, nous rappelant utilement qu’il n’y a
pas d’ceuvre de 1’esprit sans matérialité.

MAIEUL ROUQUETTE

JEANINE MUKAMINEGA, Lettre aux immigrés de tous les temps, réouverture de
la «lettre aux exilés» du prophete Jérémie, préface d’ Anne-Marie Reijnen,
Paris, L’'Harmattan, 2012, 244 p.

Jeanine Mukaminega est chargée d’enseignement & la Faculté universitaire de
Théologie protestante de Bruxelles, et docteure en Ancien Testament pour une thése
parue en 2012 3 Yaoundé aux Editions Clés (Sur les traces du divin qui se dévoile).
D’origine rwandaise mais résidant en Belgique depuis 1995, elle a été conduite par
les événements survenus dans son pays a s’expatrier, ce qui marque évidemment
I’ensemble de sa réflexion. Cependant, elle demeure dans ces lignes d’une discrétion
presque absolue sur son parcours personnel d’exilée, une discrétion que 1’on sent étre
a la mesure de I’intensité de son vécu. — Cet ouvrage se compose de trois parties. Tout
d’abord, dans une introduction qui révele une culture universitaire solide mais que
n’obére aucune de ces restrictions d’école qui marquent pour le meilleur et pour le pire
nos traditions de pensée européennes, Jeanine Mukaminega explique en détail pourquoi
elle ose entreprendre une lecture de Jérémie «au présent» et «en je». L’auteure entend se
situer au-dela d’une simple exégese historico-critique, mais aussi des lectures pieuses et
moralisantes que son parcours de jeunesse en Afrique, dans les communautés protestantes
issues du Réveil, lui avait initialement proposées. — On trouvera 1a des considérations
qui peuvent se révéler extrémement intéressantes pour toute une génération de migrants
africains provenant au départ d’un évangélisme fondamentaliste. A rebours dudit
fondamentalisme, 1’auteure ne prétend en effet 3 aucun moment que son approche du
livre de Jérémie est la seule possible, et montre constamment qu’elle s’est tenue informée
des études universitaires relatives aux documents qu’elle sollicite. Cependant, portée
dans le sillage de Jacques Chopineau a découvrir dans I’ Ancien Testament une source
parlant non seulement de théologie et d’histoire mais aussi de ’humain dans ce qu’il
a de plus profond, Jeanine Mukaminega présente ainsi son option a propos de Jérémie
29, 1-14: «(...) il me semble que la force de ces lignes réside dans leur simplicité, leur
authenticité quant au ressenti humain et leur solidarité avec la vie concréte: ses espoirs,
ses désespoirs, ses révoltes, ses réelles possibilités et ses implacables limites. Ainsi, leur
substance peut rejoindre véritablement les préoccupations des exilés du XXI¢ siécle» (p.
96). — C’est a cette jonction que procéde ensuite la deuxiéme partie de 1’étude, qui aborde
une série de thémes précis, au cceur méme du vécu migratoire contemporain : la difficulté
de trouver une signification aux exils subis, les limites de I’intervention humanitaire,



98 BIBLIOGRAPHIE

la nécessité d’un continuel miirissement des douleurs du déracinement, le probléme du
retour d’exil, toutes perspectives que couronne une évocation des pleurs de Rachel a
Rama, lieu d’embarquement des déportés. — Enfin, une troisiéme partie plus classiquement
académique revient a la figure proprement historique de Jérémie et a son rayonnement
dans la tradtion prophétique, et au-dela. — Pourquoi donc ce livre se distingue-t-il dans la
masse des publications consacrées a 1’exil et a I’intégration? Dans sa préface, Anne-Marie
Reijnen signale un point important lorsqu’elle remarque en évoquant cet essai: «[...] une
force le traverse qui n’est pas du ressort de la tribune ni du pamphlet.» (p. 8). De fait,
Jeanine Mukaminega évite ici toute partisanerie quérulente et, bien siir, tout romantisme de
I’exil. C’est d’ailleurs pourquoi son approche débouche non seulement sur une approche
stimulante du vécu des migrants, mais encore sur une illustration novatrice de ’exercice
théologique. — Au niveau de 1’approche des déportés d’aujourd’hui, I’on peut bien dire
que ’auteure est parvenue a les appréhender comme «une masse» au sens tillichien du
terme. Tillich, a I’époque de Weimar, désigne sous ce terme les foules démunies dont
la nostalgie d’une vie heureuse met en question les humanismes et les formalismes
vides: la «masse» tillichienne est donc un milieu social défavorisé dont émanent des
contestations spirituelles et des percées inattendues en direction de I’inconditionné. Or
c’est exactement ainsi que fonctionne la référence aux exilés dans 1’ouvrage de Jeanine
Mukaminega. Celle-ci souligne fortement que les camps de réfugiés actuels, ou les
déportés séjournent souvent plusieurs années, sont le théatre de protestations extrémement
vives contre 1’hypocrisie religieuse et humanitaire, mais aussi d’expériences de solidarité
et de miirissement insoupgonnées: dans ces entassements humains ol le maintien de sa
propre dignité est parfois impossible, se trouvent beaucoup de dissidence et de déchéance,
mais aussi I’un ou 1’autre Jérémie et quelques Abraham de demain. — Sans jamais prendre
de hauteur méprisante face a I’action politique, cet ouvrage nous signale donc que le vécu
profond des exilés n’est pas entiérement circonvenu par ce registre purement profane.
De I’inconditionné et du théologique se jouent aussi dans I’expérience irrésumable du
déracinement. S’appuyant sur Bernard Dov Hercenberg, ce livre montre que 1’exil est
bien souvent I’expérience-clef par ou passent la révélation et I’édification. D’une certaine
manicre, I’on rencontre donc ici une nouvelle fag:on de faire de la théologie. A I’heure
ou la philosophie s’est émancipée et ou la poésie tend a devenir inaudible, la réflexion
sur de telles expériences traumatiques offre en effet un accés significatif a la dimension
spirituelle. Toutefois, pour que cela soit possible, il importe bien siir que les traumatisés
soient capables de ne pas répercuter la violence subie, et ne tombent pas eux-mémes dans
une logique d’exclusion. C’est a 1’évidence le cas ici. On 1’aura donc compris, il y a en
amont de ce livre passablement d’épreuves et de souffrance ainsi qu’une bonne dose de
révolte et de contestation, mais 1’on n’y trouve par contre pas de haine. Cela contribue
manifestement a la beauté et a la pertinence du propos.

BERNARD HORT

DommIQUE PoIREL, Des symboles et des anges. Hugues de Saint-Victor et le
réveil dionysien du XII siecle (Bibliotheca Victorina XXIII), Turnhout,
Brepols, 2013, 590 p.

Cet ouvrage est passionnant pour trois raisons principales: la premiére est que,
parmi les écoles médiévales du XII° siécle, I’école victorine est I’une des plus originales
de par Dorientation théologique, philosophique et spirituelle que ses maitres ont
résolument voulu prendre; la seconde est qu’il reste beaucoup a faire aussi bien pour
réaliser I’édition critique des ceuvres que ces derniers nous laissent que pour les traduire
et les commenter; la troisiéme, enfin, parce que, pour la premicre fois, la figure de
Hugues, reconnu comme le fondateur de I’école, apparait dans toute son originalité, son
importance, sa profondeur et sa puissance spéculative. Pour la premiere fois, en effet,



BIBLIOGRAPHIE 99

le maitre dionysien, dont I’humilité a soigneusement cultivé une discrétion volontaire,
et qui fut pourtant celui «par qui les études aréopagitiques, assoupies depuis la mort de
Jean Scot Erigéne, se sont réveillées en Occident», rejoint le bibliste, I’humaniste, le
théologien et le maitre spirituel dont on loue déja depuis longtemps et a juste titre les
qualités exceptionnelles. C’est dire combien nous sommes redevables 8 Dominique Poirel
de ces recherches et travaux d’approches inédites, érudites et captivantes sur «Hugues de
Saint-Victor et le réveil dionysien du XIF siécle» qu’il poursuit depuis plus de douze ans,
en paralléle avec la préparation de 1’édition critique de son magistral commentaire sur
la Hiérarchie céleste, et qu’il rassemble aujourd’hui en un volume de référence unique
en son genre. Dans la premiére partie, qui offre trois chapitres tirés d’'une monographie
inédite, présentée en 2007 dans un dossier d’habilitation a diriger des recherches
auprés de 1’Université Paris [V-Sorbonne, nous apprenons que I’intérét de Hugues pour
Denys, et la composition du Super Hierarchiam est I’entreprise de toute une vie. Elle
a commencé vers le milieu des années 1120, depuis sa jeunesse, «par une assimilation
patiente et continue du corpus dionysien» (p.145), et s’est poursuivie jusqu’a sa mort en
1140, laissant le commentaire inachevé. Ce qui explique, dit D. Poirel, que I’influence
du corpus aréopagitique soit a la fois si profonde et si imperceptible: ce qui intéresse
au premier chef le maitre de Saint-Victor n’étant pas tant la lettre des écrits dionysiens
que la part de vérité qu’ils contiennent et qu’il revient au commentateur d’éclaircir»
(p.147). De maniére remarquable, I’ Auteur nous montre comment Hugues se situe dans
son travail d’interpréte et de commentateur de Denys, qui ne désirait étre lui-méme que
le rapporteur en langage plus accessible des «paroles secrétes» transmises par le Verbe a
I’ Apdtre Paul au troisiéme ciel. «La dynamique d’illumination descendante se poursuit
donc : comme Paul auprés de Denys et Denys auprés des autres hommes, Hugues se fait
un truchement aupres de son lecteur pour déployer, démultiplier et clarifier les paroles
de Denys. Sa mission de maitre et son ceuvre de commentateur s’en trouvent confortées ;
a un niveau inférieur, mais dans une méme lignée, le Victorin participe, & sa mesure,
a un processus illuminatif qui a sa source dans le Verbe lui-méme et s’étend a ceux
qu’il se propose d’introduire» (p. 185). Les trois chapitres de la deuxiéme partie, de
nature plus historique, publiés dans des revues et ouvrages collectifs entre 2001 et 2010,
tentent de montrer d’abord, par 1’étude du vocabulaire et la comparaison des doctrines,
qu’avant le commentaire du Victorin, Denys n’avait été lu que par I’élite de ses premiers
traducteurs. Hugues est donc bien la cheville ouvriére du réveil qui s’opére au XII®
siécle, faisant passer Denys du rang d’illustre méconnu a celui d’autorité majeure en
théologie. Et cela, grace a une «réussite exégétique» qui préte «la plus grande attention
au texte pour en dénouer une a une les difficultés successives, tout en cherchant a
dégager le sens général par 1’approfondissement des idées principales et la prise en
compte du contexte, dans une sorte de va-et-vient dialectique entre la multiplicité des
mots et I’unité du sens» (p. 330). C’est ce qui fait aussi dire a I’Auteur que le succes
du Super Hierarchiam «est d’autant plus méritoire que Hugues n’était pas helléniste
et que «ses préférences stylistiques étaient a 1’opposé du discours dionysien» ( ibid).
C’est a la troisiéme partie, enfin, constituée de six articles publiés également entre 2001
et 2011 et dans lesquels Dominique Poirel aborde quelques thémes de doctrine, que
se réfere le titre de 1’ouvrage : Des symboles et des anges. — Dans le prolongement de
la Réforme grégorienne accordant dans la théologie et I’espace liturgique une place
toujours plus grande aux prétres ordonnés et a leur rdle de dispensateurs des sacrements,
les anges gothiques, dit 1’A., apparaissent alors, eux aussi, toujours davantage, comme
les modeles d’une Eglise ordonnée, hiérarchisée, confiante en elle-méme par le pouvoir
qui lui a été donné de faire descendre le ciel sur la terre. (cf. p. 362). Les développements
et variations qu’Hugues de Saint-Victor fait sur la métaphysique de la lumiére améne
I’ Auteur a dégager non pas ‘le’ sens, mais bien ‘les’ sens divers et complémentaires les
uns des autres que peuvent prendre les théophanies lumineuses dans le corpus dionysien,
les degrés de visions, de connaissance et de connaissance mystique participative qu’elles



Théologie
contemporaine

100 BIBLIOGRAPHIE

supposent. «Mieux que toute réalité¢ sensible, affirme-t-il, elle figure 1’évidence: en
un sens, on ne voit jamais que de la lumiére; toute vision n’est rien d’autre que de
la lumiere plus ou moins irisée, plus ou moins tamisée. Et pourtant, a I’inverse, toute
perception de la lumiére contient une sorte de surplus, I'indice qu’il y a autre chose
a voir que ce qui se voit. Elle est moins ce qui se voit que ce qui fait voir, se cache
aussitot derriére ce qu’elle a mis en lumiére, et suggére autre chose, resté dans 1’ombre
ou masqué par son propre exces» (p. 393). Quant a la notion de symbole, explicitée
par le Victorin, I’ Auteur nous en montre non seulement toute I’importance, plus grande
encore que celle des anges et de la lumiére, mais toute la flexibilité, 1’€élasticité méme, de
par son caractére essentiellement dynamique et relationnel: «La maniére dont Hugues
assimile la notion dionysienne de symbole étant de la reformuler sous d’autres mots,
plus compréhensibles pour ses lecteurs latins, elle lui procure au fil du commentaire
une grille de lecture de I’ensemble de ses écrits, particulierement féconde, suggestive
et riche de sens». (cf- p. 409 sq.). Dans les deux derniers chapitres, enfin, I’ Auteur tente
d’examiner la critique hugonienne de la logicisation de la théologie et du langage que
la science théologique utilise pour dire Dieu. En effet, par la critique radicale qu’il
opere de toutes les représentations associées a ce mot, le Victorin, dit I’ Auteur, «tout
en se ralliant sans réserve a ’apophatisme dionysien, en modére toutefois I’application
pratique. Tout discours humain sur Dieu est impropre et inadéquat, mais ce n’est pas
grave, la vérité elle-méme le tolére, du moment que ce discours soit le plus propre et
le plus adéquat de ce qu’il est possible a I’homme de penser et d’exprimer. Sa réponse
a la question d’un discours sur Dieu exprime donc un effort pour concilier la doctrine
du pseudo-Denys, qui tient pour inadéquat tout discours sur Dieu, avec cette conviction
chrétienne, donc également dionysienne, que le meilleur discours sur Dieu, c’est encore
celui de Dieu, le discours des Ecritures ou I’on lit notamment que ‘Dieu est esprit’»
(p.423 sq.). Une importante bibliographie, un index des manuscrits, noms de personnes
et titres d’ouvrages anonymes, ceuvres hugoniennes et passages du Super Hierarchiam
font encore une fois de ce livre une somme incomparable a ce jour d’analyses et
d’investigations précieuses sur une ceuvre encore trop largement inexplorée.

JEAN BOREL

EBERHARD BuscH, Meine Zeit mit Karl Barth. Tagebuch 1965-1968,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2011, 760 p.

Voici un gros livre sur le Barth 4gé vu d’aprés les notes de son dernier assistant,
Eberhard Busch, qui, quasiment jour aprés jour, a relevé tout ce qui concernait ses
conversations avec le grand homme, la rédaction sous dictée de ses lettres, les entre-
tiens avec des collégues théologiens, etc. Il est souvent question dans ce témoignage
du projet de Barth d’écrire son autobiographie, qui ne verra finalement pas le jour. On
a I’impression qu’il préférait a ce moment-la se plonger dans les documents du concile
Vatican II, pour préparer son voyage a Rome en septembre 1966. C’est aussi le temps
de la rédaction du volume séparé de la Dogmatique sur le baptéme. 1l y a certes dans cet
ouvrage trop d’anecdotes d’ordre personnel, ce qui finit par lasser le lecteur. Pourtant,
certains passages sont intéressants, notamment le compte rendu des quatre derniers
Séminaires que Barth donna, a titre personnel, et bien qu’atteint déja dans sa santé.
Ce sont: le séminaire sur la Constitution Dei Verbum, peut-étre le plus marquant; le
séminaire sur Calvin consacré au Saint-Esprit, Institution III, I-II, que Barth admirait;
le séminaire sur la Constitution Lumen Gentium, interrompu par la maladie; enfin, le
dernier sur les Discours sur la religion de Schleiermacher, le grand partenaire de sa vie
théologique. S’il y a quelque chose de frappant dans ces Séminaires, c’est le soin avec
lequel Barth lisait les textes, mot & mot, ligne par ligne, dans leur langue originale (il



BIBLIOGRAPHIE 101

prenait toujours Calvin en latin, s’aidant ici ou 12 du frangais). Pour ce qui est du concile
Vatican II, il admirait Dei Verbum, surtout le premier chapitre sur la Révélation ainsi que
les développements sur les Ecritures saintes, mais critiquait vertement le chapitre 2 sur
la tradition ! Il invita son collégue Joseph Ratzinger, alors professeur a Tiibingen, & son
séminaire du 25 février 1967 (p.229-235) et il lui langa: «Pourquoi avez-vous tant parlé
de «I’Eglise», et non en premier lieu de I’Esprit Saint ? Cher Monsieur Ratzinger, je pose
seulement la question, et vous vous la posez aussi & vous-méme, votre Eglise n’est-elle
pas peut-€tre construite sur la fuite devant I’Esprit Saint ?» Ratzinger ne répondit pas...
Ce qui pose question aux yeux de Barth dans Vatican II est toujours «le probléme de
I’institutionnalisation du Saint Esprit» (p. 528). Sur Calvin, Barth ne cesse de le lire et
de le commenter, mais il lui reproche sa doctrine de la prédestination, qu’il voit poindre
déja dans I’ Institution 111, I, 1 avec le non omnes... («tous ne regoivent pas le Christ»), ce
qui améne Calvin a la célébre «vertu et opération secréte du Saint-Esprit». Calvin était,
comme il le dit, «un théologien impatient». Vers la fin, il avait noué une amitié étonnante
avec |’écrivain allemand Carl Zuckmayer, dont il golitait I’autobiographie : Als wir’s ein
Stiick von mir — ce qui le dissuada définitivement d’écrire la sienne! — On termine ce
long Journal de notre ami Eberhard Busch avec des sentiments mélangés. D’une part,
on finit par trouver cette incursion dans la vie privée d’un auteur quelque peu exagérée
et on pense au dicton: ce n’est pas ’homme qui est intéressant, mais son ceuvre, et
son ceuvre écrite. D’autre part, la discussion serrée et finalement trés critique avec le
catholicisme du temps de Vatican II est passionnante, notamment les conversations
avec Kiing, Balthasar et d’autres. Finalement, Barth n’aura-t-il pas été un grand lecteur,
qui nous a appris a interpréter les grands textes in meliorem partem, c’est-a-dire avec
bienveillance ?

Henry MoTTU

Marco HoFHEINZ, MATTHIAS ZEINDLER (€ds), Reformierte Theologie weltweit.
Zwolf Profile aus dem 20. Jahrhundert, Zurich, Theologischer Verlag,
2013, 329 p.

La publication de ce volume remonte a un séminaire organisé par la Faculté de
théologie de 1I’'Université de Berne en 2011 destiné a un large public, tant aux enseignants
qu’aux pasteurs de ce canton. La proposition était d’analyser 1’identité confessionnelle
réformée a I’occasion des conflits et des défis du XX* siécle. Douze figures furent donc
analysées dans cette perspective par les divers experts invités. A 1’occasion de la crise
de la modernité: Karl Barth et Oepke Noordmans; a I’époque du nazisme et de la guerre
froide: Wilhelm Niesel et Reinhold Niebuhr; concernant I’cecuménisme et le dialogue
interreligieux : Willem Visser’t Hooft et Lesslie Newbigin; sur I’engagement politique :
le théologien sud-africain Beyers Naudé et la Coréenne Soon Kyung Parks ; pour ce qui
est du rapport avec la science : Thomas Torrance et Colin E. Gunton ; et enfin touchant le
féminisme et le dialogue entre christianisme et judaisme: Letty Russells, d’une part, et
Jiirgen Moltmann, d’autre part. En début de volume, les éditeurs s’expliquent sur leurs
intentions et leurs choix. Comme les réformés, on le sait, n’ont pas de livres symboliques
a la maniere des luthériens (cf. la formule de concorde), la question a toujours été de
savoir s’il y avait une unité au sein de la diversité de leurs confessions de foi. Les auteurs
montrent que chez les réformés la prise en compte du contexte social et culturel est plus
importante, d’ou la pluralité — dont les éditeurs s’enchantent apparemment sans voir (a
mon avis) que la question de I’unité se pose néanmoins. L’autre intention des initiateurs
était de montrer I’étendue universelle de la confession réformée — weltweit. Intention qui
est a saluer, sauf que nos théologiens de langue allemande en ont «oublié» totalement
les auteurs de langue francaise... On aurait volontiers attendu dans ce contexte un Pierre



102 BIBLIOGRAPHIE

Maury ou un André Dumas par exemple. Certaines contributions (on ne peut pas tout
résumer) m’ont paru intéressantes. Par exemple, I’exposé de Hans-Georg Ulrichs sur
Wilhelm Niesel (1903-1988) apporte des renseignements précis sur ce spécialiste de
Calvin et sur le long combat de celui que Barth appelait «le réformé le plus décidé
de I’Allemagne». Réformé veut dire: «réformé selon la Parole de Dieu» ! Le texte
de Matthias Zeindler sur Reinhold Niebuhr (1892-1971), trop peu connu chez nous,
apporte des éléments nouveaux sur ce protagoniste du «réalisme chrétien», qui incita les
Américains a entrer en guerre contre Hitler. On a apprécié également la contribution de
Wolfgang Lienemann sur Visser’t Hooft, mais qui traite plus du dialogue interreligieux
que de I'unité de I’Eglise, qui fut malgré tout la grande espérance de celui qui est resté
20 ans a la téte du COE. Quant au texte de Marco Hofheinz sur Moltmann, il s’attache
surtout au rapport de cet auteur avec le judaisme qui parait plus profond et essentiel que
son rapport avec les grandes religions: ’auteur se montre assez critique a 1’égard d’un
certain éclectisme chez Moltmann. De toute fagon, la question de I’islam, peu traitée
dans ce volume, est le probléme le plus urgent aujourd’hui.

HEenrY MoTTU

PIERRE- Y VES MATERNE, La condition du disciple. Ethique et politique chez J.-B.
Metz et S. Hauerwas, préface de Jean-Louis Souletie (Cogitatio Fidei, 289),
Paris, Cerf, 2013, 467 p.

Issu d’une thése de doctorat en théologie soutenue a 1’Université catholique de
Louvain-la-Neuve, et dirigée par Walter Lesch, cet ouvrage imposant procéde a une
comparaison systématique des points de vue de Stanley Hauerwas (méthodiste devenu
anglican et épiscopalien) et de Johann Baptist Metz (théologien catholique, éléve de
Karl Rahner) sur quatre principales thématiques de la théologie fondamentale et
de I’éthique théologique: la praxis chrétienne, le récit de la foi (ou la question de la
narrativité), la communauté chrétienne et enfin les liens entre autorité et autonomie.
Le mérite de I’ouvrage est double: il présente et discute a la fois, de maniére ample et
équilibrée, la pensée si différente de ces deux auteurs majeurs de la seconde moitié du
XXesiécle, en évitant de les réduire a leur propre tradition confessionnelle ; il poursuit un
chemin personnel de réflexion, en essayant de tracer une voie indépendante, redevable
certes aux deux auteurs, mais orientée vers les tiches actuelles de la théologie et de
I’éthique. L’impression domine cependant au terme de la lecture qu’existe chez I’a.
une assez nette préférence pour la conception plus universelle et plus rationnelle de
Metz, malgré ce que d’aucuns ont taxé chez ce dernier de «théologie de salon». La
concentration hauerwassienne tend a4 un certain réductionnisme, notamment sous
forme d’ecclésiocentrisme; au contraire, le décentrement critique proposé par Metz va
davantage dans le sens de 1’ouverture et de I’intégration (d’ou la défense appropriée
de la pensée de Paul Tillich, injustement accusé par Hauerwas). Trés bien documenté,
cet ouvrage recourt aux principales publications de la littérature secondaire et évite
avec soin les piéges terminologiques: il voit trés bien la différence de contexte entre
le sens nord-américain et le sens européen des termes de communauté et partant de
communautarisme et de pensée communautarienne (a ne jamais confondre). S’il défend
Hauerwas contre les attaques polémiques de James Gustafson, sur la question du fidéisme
et du sectarisme par exemple, il montre bien les limites «fidéistes», anti-libérales et
anti-rationnelles du théologien de Duke. En donnant la parole a la critique protestante
interne des travaux de Hauerwas, I’A. confirme que le débat ne porte pas sur deux «formes
de pensée» confessionnelles, mais concerne I’ensemble de la théologie chrétienne et de
ses efforts de traduction politique et culturelle.

DEnNIs MULLER



BIBLIOGRAPHIE 103

PauL TiLicH, Le Courage d’étre, traduction frangaise de Jean-Pierre LeMay,
préface de Bernard Hort (Classiques), Genéve, Labor et Fides, 221 p.

Il s’agit d’une réédition de la traduction parue en 1999 dans la collection Fuvres
de Paul Tillich (Cerf-Labor et Fides-Presses de 1’Université Laval), a I’occasion de la
création, chez Labor et Fides, de la nouvelle collection «Classiques» dont c’est le
deuxiéme volume (aprés Le Catéchisme de Heidelberg paru en 2013). Elle est destinée
a un large public. Pour cette raison, I’indication entre crochets de la pagination de
I’édition critique de Scharlemann (1988) n’a pas été reproduite, de méme que 1’index
analytique fouillé et trés utile de 1’édition francaise de 1999. La traduction a été trés
légérement retouchée (ponctuation, traduction de certains termes allemands utilisés
par Tillich, reprise des traductions de Nietzsche par Maurice de Gandillac). La page de
couverture est sobre et le format trés maniable. Le titre aurait pu étre écrit sans mettre de
majuscule au mot «courage», de maniére a éviter une coquetterie franglaise superflue.
La principale nouveauté de cette réédition est la préface de Bernard Hort, dont on
connait I’intérét de longue date pour Tillich. Le théologien vaudois de Bruxelles, tout en
reprenant certains éléments de I’introduction du traducteur, resitue ce «chef-d’ceuvre de
la théologie systématique» dans le contexte de son époque (The Courage to Be est paru
en 1952) puis s’interroge trés pédagogiquement sur la pertinence actuelle de I’approche
tillichienne. Si notre contexte présent n’est plus marqué par la tension entre le marxisme et
I’existentialisme, Tillich reste trés actuel sous plusieurs aspects: par dela les «orthodoxies
freudienne et barthienne» (sic, p. 12) que combattait le grand théologien allemand exilé
aux Etats-Unis, sa lecture offre un déplacement bienvenu «a I’heure de I’antilibéralisme
théologique et de I’orthodoxie radicale» (p. 20). (Nous sommes moins convaincu par le
paralléle tiré avec Eugen Drewermann au sujet des intuitions psychologiques respectivess
des deux auteurs, cf. p. 13). La critique tillichienne du «conformisme démocratique» peut
étre transposée par rapport aux effets néfastes du productivisme ou de la pensée sécuritaire
contemporains. Enfin, loin d’adresser un démenti aux autres grandes voix protestantes
de son temps, a Barth notamment, il leur a plutét apporté «un complément, cohérent,
fermement fondé et durable» (p. 22). Maniére de reconnaitre que la conception théonome
de la liberté préconisée par Tillich (et reconstruite de maniere magistrale par Marc Boss
dans Au commencement la liberté) demeure liée au mouvement complexe de la théologie
dialectique et ne saurait étre récupérée trop vite par une certaine mode libérale manquant
de profondeur historique et d’audace métaphysique.

DEeNIs MULLER

Marc Boss, Au commencement la liberté. La religion de Kant réinventée par
Fichte, Schelling et Tillich (Lieux théologiques), Genéve, Labor et Fides,
2014, 573 p.

Il existe trois sortes de theses: les plus usuelles, publiées a plus ou moins grande
vitesse, dans les mois ou les deux ou trois ans suivant la soutenance; les plus discrétes,
éternellement rangées au registre des manuscrits non publiés et plus ou moins faciles
a consulter; les plus rares, enfin, publiées ou différées, objet de réécriture et de
compléments bibliographiques ultérieurs (1’exemple-type étant ici sans doute L ‘histoire
de la Méditerranée, de Fernand Braudel). Le livre de Marc Boss appartient sans nul
doute, cum grano salis, a cette troisieme catégorie ! Nous voici en effet devant un
monumental ouvrage, résultat patiemment différé d’une thése soutenue a I’Université



104 BIBLIOGRAPHIE

Laval le 17 février 1999, aprés des recherches effectuées entre 1995 et 1998 sous la
direction de Jean Richard (Le principe de I’autonomie chez Paul Tillich. Ses sources
kantiennes et postkantiennes). Le soussigné n’avait pas eu jusqu’ici acces a cette version
et n’a pu retrouver dans sa mémoire ou dans sa bibliothéque des traces d’une discussion
ultérieure explicite de cette thése. Par contre, il a le souvenir et le sentiment, confirmé a
chaque page de cet ouvrage magistral, d’avoir été et de rester en discussion ininterrompue
avec un auteur aussi perspicace qu’érudit. Comme Marc Boss I’explique trés bien dans
son avant-propos et le donne & saisir tout au long du livre, sa réflexion n’a cessé de se
nourrir et de s’enrichir au contact des trois sociétés internationales Paul Tillich, dans les
Amériques, en Allemagne et en francophonie. La nouvelle version qui nous est offerte est
non seulement la conséquence de ces échanges féconds et des nombreux articles publiés
par Boss et repris partiellement ici de maniére trés légitime: elle s’est imposée du fait
de la découverte et de 1’édition incessantes de nouveaux textes de Tillich (pres de 4000
pages de documents d’archives publiés entre 1998 et 2009). Le lecteur comprendra la
tache impossible du recenseur, qui se serait volontiers transformé en auteur d’une étude
critique bien plus approfondie si sa compétence globale sur les corpus traités 1’eiit justifié
a le faire. Il faudra que les experts internationaux de Kant, de Fichte et de Schelling, si
intensément cités et discutés par Boss, mélent leurs voix a ce brillant dialogue, d’un
point de vue philosophique déja, mais en prenant en compte les interfaces internes et
externes entre philosophie, philosophie de la religion et théologie qui se jouent dans ces
corpus et entre eux. De méme, I’interprétation de Tillich au sujet des rapports centraux,
dans sa théologie comme dans son éthique, entre autonomie et théonomie trouve ici des
mises 4 jour quasi complétes et des clarifications fondamentales, en discussion serrée
avec Friedrich-Wilhelm Graf et Ernst Feil notamment. On ne pourra plus lire Tillich
comme avant (en langue frangaise en tout cas). On pergoit aussi au passage que des
auteurs comme Hegel et Nietzsche ont trouvé chez Tillich, au fil des années, un écho
grandissant. D’un point de vue systématique, deux questions nous ont paru centrales. 1)
La liberté, le mal et Dieu. Dans la reconstruction minutieuse de la dette de Paul Tillich
envers Kant, Fichte et Schelling (via la médiation décisive de Fritz Medicus, 1’un de ses
maitres), Boss ne cesse de souligner que les continuités sont tout aussi importantes que
les ruptures. Malgré tout ce qu’il reprend du néofichtéisme de Medicus, on voit bien
pourquoi Tillich, pas plus que Kant, ne saurait valider la thése de Fichte selon laquelle
le mal résulterait d’un «usage paresseux de la liberté» (p. 120). Une lecture holiste de
Kant oblige en effet a intégrer la problématique du mal radical dans le syst¢eme de la
liberté. Schelling a sans doute été sur ce point plus profond encore, non seulement dans
son texte-charniére de 1809 sur la liberté mais également dans sa derniére philosophie.
Ce qui permet de reprendre de fond en comble une lecture dynamique de Fichte et
de ne pas le bloquer dans une vision stéréotypée de 1’Atheismusstreit. C’est le sens
méme de la liberté et de ses liens avec le concept d’autonomie, question si souvent
négligée en éthique et en bioéthique contemporaines, qui re¢oit chez Boss un éclairage
aussi subtil que profond. 2) Autonomie et théonomie Boss récapitule sa présentation
de I’émergence et de la compréhension de la théonomie chez Tillich, dés son temps
estudiantin et pas seulement a partir de ’article de 1931 dans la RGG, de la maniére
suivante: deux interprétations apparemment contradictoires cohabiteraient dans sa
pensée, I’une tendant a rabattre la théonomie sur une simple justification de !’autopomie,
’autre plagant la théonomie a équidistance de I’autonomie et de I’hétéronomie. A juste
titre selon nous, Boss conclut qu’il n’y a pas d’opposition entre ces deux lectures; la
«légendaire désinvolture lexicographique» (p. 486) de Tillich ne devrait en effet pas
conduire a sous-estimer la puissance et la cohérence systématiques de sa construction
théologique. Mais ne faudrait-il pas aller encore plus loin dans I’ordre de la réflexion
systématique proprement dite ? De ce point de vue, il nous a semblé percevoir une baisse
de régime dans le traitement de la Théologie systématique américaine ; est-elle due a un



BIBLIOGRAPHIE 105

moindre degré d’intérét pour cette période-1a ou a une /assitude du rédacteur essoufflé
en fin de parcours ? Nous penchons pour la premiére hypothése, compte tenu de
I’inscription de cette étude dans le sillage des travaux d’un Jean Richard. Ainsi que nous
avons eu I’occasion de le commenter nous-méme a plusieurs reprises (surtout dans notre
Ethique protestante dans la crise de la modernité, 1999, p. 105-128), la thése centrale
du Tillich américain réside dans la proposition selon laquelle «la théonomie effective est
une éthique autonome sous la présence spirituelle» (Théologie systématique 1V, 1981,
p- 289). L’autonomie est constitutivement ouverfe sur son Autre, une altérité qui lui
évite ainsi de rechuter dans une hétéronomie de type supranaturaliste (ce qui suppose
bel et bien une différenciation critique du sens méme du concept lui aussi ambigu
d’hétéronomie). La théonomie quant a elle est donc a la fois, de maniére dialectique,
reprise et critique de I’autonomie, reléve — Aufhebung ! — de I’autonomie des Modernes :
cela va bien dans le sens de «l’idéalisme dégrisé» dont parle Trutz Rendtorff (p. 510)
et donc d’un réalisme critique. C’est un point sur lequel, me semble-t-il, la réception
tillichienne de Hegel et des différents courants de I’hégélianisme théologique moderne
et contemporain pourrait faire 1’objet d’une étude analogue et complémentaire a celles
conduites dans cet ouvrage. La littérature secondaire utilisée et discutée par Boss est si
considérable et si instructive qu’il peut sembler superflu de signaler quelques absences.
Nous avons cependant cherché en vain les ouvrages de référence que constituent
L’invention de I’autonomie, de Jerome B. Schneewind (1998, trad. 2001 ; cf. D. Miiller,
«Invention de I’autonomie et éthique inventive. Questions a J.-B. Schneewind, RTP 136,
2004, p. 247-255) ou L’autonomie en morale au croisement de la philosophie et de la
théologie, d’Eric Gaziaux (1998) (donc aussi les sources théologiques et catholiques
allemandes du débat sur I’autonomie: Rahner, Auer, Bockle, Halter, Mieth, cf. en
frangais Vergauwen et Bondolfi), ce d’autant que 1’a. en connait fort bien les orientations
a notre connaissance. D’oul une ultime remarque: vu la qualité exceptionnelle de cet
ouvrage appelé a faire référence, il est regrettable qu’il ne comprenne pas au moins un
index des noms.

DEeNis MULLER

Pierre-YVES BraAnDT, JAMES M. DAy (€éds), Psychologie du deéveloppement
religieux. Questions classiques et perspectives contemporaines
(Psychologie et spiritualité), Genéve, Labor et Fides. 2013, 264 p.

La psychologie du développement religieux a €été marquée par la force de la
pensée piagétienne, et les développements passionnants réalisés par L. Kohlberg
dans la psychologie du développement moral. Le développement psychologique est
ainsi congu comme organisé par des «stades» qui ont leur cohérence propre. C’est la
recherche d’un meilleur équilibre qui conduit & développer une nouvelle cohérence,
un nouveau stade. Pour Piaget, ce sont les capacités d’abstraction et d’universalisation
qui procurent & I’individu une vision du monde plus stable et plus intégrative. P.-Y
Brandt et J. M. Day nous proposent dans cet ouvrage un état actuel des questions
posées par ce modele. La perspective piagetienne ne va pas au-dela de 1’adolescence,
et elle est essentiellement cognitive. Z. Dandarova fait état de sa recherche faite en
milieu bouddhiste sur les représentations que les enfants se font de Dieu. Elle montre
en particulier que les représentations se font moins anthropomorphes a partir de
’adolescence. Elle montre aussi que I’éducation religieuse tend a accélérer ce processus
vers des conceptions plus abstraites. T. Zittoun étudie le mode de transmission propre
au Judaisme et met en évidence une «culture de la question», les enfants étant incités



106 BIBLIOGRAPHIE

a s’interroger sur le sens des propositions de sens qui leur sont faites. Elle analyse la
fagon dont I’intériorisation ainsi produite est efficace ou non hors du champ religieux.
De maniére plus générale, le champ de travail de cet ouvrage consiste a s’entendre sur ce
que pourrait étre la maturité spirituelle. Kohlberg avait observé que les adolescents qui
étaient parvenus a croire en des principes universels se mettaient plus tard a douter de
ces certitudes. Gisela Labouvie-Vief montre a partir de ses études intégrant la dimension
émotionnelle que 1’on peut voir un progrés dans cette évolution, progrés associé a une
conscience plus intégrée et différenciée des émotions. Elle observe également que ces
progrés ne se poursuivent pas aprés le ‘milieu de la vie’. A partir du point de vue de
la psychologie culturelle, R. Scardigno et G. Mininni mettent également en évidence
comment le «moi dialogique» se développe a 1’age adulte dans une capacité a étayer
ses valeurs sur des expériences partagées. Au cours de la vieillesse, ils constatent que
les différentes identités (le ‘moi-travailleur’, le ‘moi-mari/femme’, le ‘moi-pére/mére,
le ‘moi religieux’) s’entrelacent de fagon de plus en plus intégrées. Ils défendent I’idée
que la maturité n’est pas liée a la complexité croissante, mais a la capacité & mobiliser le
‘tissu local de I’expérience’ en le connectant dans un ‘constant dialogue’ a des structures
de signification. Ces bréves indications montrent le grand intérét de cet ouvrage qui, sans
aboutir a une vision unifiée, propose de nombreuses et passionnantes réflexions. On peut
considérer que ce qui est ici pensé sur la maturité spirituelle vaut pour la psychologie
de fagon plus générale, la thématique du développement post-adolescentaire restant un
champ actuellement encore peu exploré.

EMMANUEL SCHWAB

PHiLIPPE GONZALES, Que fon régne vienne — Des évangéliques tentés par le
pouvoir absolu, Labor et Fides, Genéve, 2014, 472 p.

Soutenue par le Comité Anthropos et la Fondation du 450F anniversaire de
I’Université de Lausanne dans le cadre du volet «S’inscrire dans 1’espace public ?
Approches sociologiques et géographiques des nouveaux paysages religieux»,
I’enquéte de I’auteur porte sur la volonté de présence des mouvements évangéliques
dans I’espace public et sur leur résolution & peser sur la conduite de la société. A partir
du constat documenté qu’en Suisse, en Europe, en Amérique et sous de nombreuses
latitudes, des manifestations et des positionnements semblables fleurissent, 1’auteur se
propose de mettre au jour le projet commun qui anime ces mouvements. Admettant
pour présupposé normatif celui d’un espace public sécularisé mais hospitalier aux
religions, a la condition qu’elles acceptent la critique, qu’elles renoncent a la tentation
de la violence et de I’hégémonie et qu’elles jouent le jeu du pluralisme (p. 27-30), il
s’attache donc a la volonté des évangéliques de pénétrer 1’espace public: il étudie ses
formes, ses pratiques et ses représentations et suit avec minutie les liens qui unissent
les organisations, les figures et les communautés, faisant apparaitre ainsi I’existence et
I’étendue d’un vaste réseau mondial. — Comme il se doit, I’enquéte commence par une
approche du mouvement évangélique et cherche a le cerner (p. 30-40). Il a pour racines
historiques les Eglises libres, nées de la Réforme, et la piété du Réveil, avec sa tendance
anti-intellectuelle et populiste. Mais c’est le fondamentalisme américain, animé dés le
milieu du XX siécle par le souci du témoignage et un souhait de visibilité en réaction
a la sécularisation et au reflux du religieux, qui lui donne son visage actuel: il fédere
le mouvement et le dote de structures mondiales, court-circuitant les traditions des
communautés et démantelant leur réflexivité théologique. Dans cet espace, surgissent



BIBLIOGRAPHIE 107

alors des figures d’«apdtres», affranchies de cadres ecclésiaux et s’autorisant de visions
particuliéres pour développer des organisations selon une logique entrepreneuriale. Et
a la fin des années 80, le mouvement évangélique effectue un tournant: rompant avec
une tendance au retrait, il adopte une vision conquérante face au monde. — L’action des
évangéliques dans 1’espace public s’effectue par diverses campagnes et manifestations,
locales ou mondiales, et au travers de réseaux d’influence et d’apétres itinérants; son
fil directeur c’est la reconquéte de territoires «sous la coupe du démon» ; sa stratégie,
c’est effacer la réflexion théologique critique et investir des lieux déterminants comme
les sphéres du gouvernement, de I’éducation, des médias, des arts et du divertissement,
de la religion, de la famille ou de la finance pour y exercer une influence dominante;
ses schémes théologiques sont le combat spirituel contre les démons, la guerre sainte
de Josué et la conquéte de la Terre promise, I’envoi de prophétes inspirés, le retour
des Juifs en Israél, le mandat donné 4 Adam et Eve de dominer la terre, etc.; ses cibles
sont les autres spiritualités et notamment 1’Islam, 1’homosexualité, 1’avortement,
la sexualité avant le mariage, etc. — D’un chapitre a 1’autre, avec soin et précision,
I’investigation met en lumieére les liens et le réseau qui unissent des chevilles-ouvriéres
(sur la scéne internationale : Billy Graham, C. Peter Wagner, Julius Oyet, Lou Engle,
Eduardo Silvoso, etc ; en Suisse : Christian Kuhn, Jean-Claude Chabloz, Etienne Rochat,
Olivier Fleury, Paul Hemes, Thomas Weber, etc), des organismes (Jeunesse en mission,
Gateways Beyond, Campus pour Christ, Fuller Seminary, TheCall) et des événements
(Opération Josué 94-98, Marche pour Jésus, Post tenebras lux, 72h de louange, Jour du
Christ, Fenétre 10/40, 40 jours de je(ine et de priére, Transvision 08, 1’ Appel de Geneve
2012). — L’enjeu de cette volonté évangélique de reconquérir I’espace public, c’est le
refus de la sécularisation, la limitation du pluralisme et le rétablissement d’une société
chrétienne sous un horizon théocratique, avec des valeurs appuyées sur une lecture
littérale de la Bible. Et ’auteur de relever a ce propos la vulnérabilité¢ des évangéliques
a ’extrémisme (p. 17-21): leur foi les conduit & penser qu’ils ont un projet divin pour
la nation, ce qui les expose a revendiquer un point de vue absolu et hégémonique. Il
existe ainsi chez eux une violence des mots, qui a pu se traduire en actes de violence
et en violence institutionnelle dans certains contextes; en Ouganda par exemple, un
projet de loi né de I’influence évangélique et s’en prenant & ’homosexualité s’est
accompagné de lynchages et d’exactions a 1’endroit des homosexuels (p. 418-424). — En
conclusion de son ouvrage (p. 433-439), ’auteur revient sur sa démarche pour rappeler
que la généralisation des résultats de son enquéte doit tenir compte de la complexité
des contextes locaux, quand bien méme ce sont les mémes courants internationaux qui
s’exercent au niveau local. Et surtout il lance deux interpellations; 1’'une qui s’adresse
aux évangeéliques et qui concerne leur identité: quelle régulation, nourrie de réflexion
théologique, entendent-ils se donner contre les excés autocratiques et la logique
commerciale du marché ? et ’autre qui s’adresse aux citoyens et qui concerne la place
et le statut & accorder aux religions dans nos sociétés: une compléte dérégulation de la
sphére religieuse et donc sa transformation «en marché» est-elle vraiment souhaitable ?
Entre la privatisation d’icelle et une reconfessionnalisation de la société, n’y aurait-il
pas une voie intermédiaire a trouver pour que les vertus d’une réflexion et d’un dialogue
exigeants sur des idées et des pratiques importantes pour les communautés humaines
ne se perdent pas ? — Avec son ouvrage, l’auteur a analysé un pan important de la
pratique religieuse chrétienne contemporaine dans 1’espace public, montrant comment
I’extrémisme, ’intolérance et le fanatisme existent aussi en son sein et ne sont pas
réservés aux autres religions. C’est un précieux travail critique ! Resterait maintenant
a écrire un autre chapitre: celui de la pénétration du mouvement évangélique dans les
Eglises réformées. ..

MARC-ANDRE FREUDIGER



Science
des religions

108 BIBLIOGRAPHIE

WILHELM ScHMIDT-BIGGEMANN, Geschichte der christlichen Kabbala, Band
1, 15. und 16. Jahrhundert (Clavis Pansophiae Band 10,1), Stuttgart-Bad
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2013, 699 p.

WILHELM ScHMIDT-BIGGEMANN, Geschichte der christlichen Kabbala, Band
2, 1600-1660 (Clavis Pansophiae Band 10,2), Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 2013, 383 p.

WILHELM ScHMIDT-BIGGEMANN, Geschichte der christlichen Kabbala, Band
3, 1660 — 1850 (Clavis Pansophiae Band 10,3), Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 2013, 437 p.

C’est un monument d’érudition, d’investigations inédites et d’enseignements
théoriques et mystiques de premier intérét que vient d’achever Wilhelm Schmidt-
Biggemann avec ces trois volumes sur 1’Histoire de la kabbale chrétienne, dont
I’importance est encore loin d’étre reconnue a sa juste valeur. Cette somme sera
accueillie avec d’autant plus d’attention par les chercheurs que, depuis le premier « tour
d’horizon » de son « dge d’or » qu’en avait donné Frangois Secret il y a exactement
50 ans, en 1964, sous le tire Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance, et malgré
les veeux et les attentes répétées d’un Henry Corbin, Ernst Benz ou Gershom Scholem,
aucun ouvrage d’ensemble n’a paru depuis lors, sinon des travaux d’édition, de
traductions et de recherches sur I’un ou ’autre d’entre eux seulement. Liée qu’elle est
a la redécouverte de I’hébreu et de 1’araméen biblique et talmudique a la Renaissance,
comme aux nombreux commentaires ésotériques de la kabbale juive, tels le Zohar, le
Sepher HaBahir et le Sepher Yetzirah qui ne cessaient de susciter 1’admiration et la
curiosité, la kabbale chrétienne a connu un essor considérable dans tous les pays d’Europe,
de I’Espagne a I’ Angleterre, en passant par la France, I'Italie et I’Allemagne, ou elle
connut alors un rayonnement tout a fait particulier jusqu’au XIX°® siécle. La principale
difficulté que I’ Auteur devait d’abord affronter, et surmonter, pour brosser un panorama
d’une telle ampleur, c¢’était de retrouver, répertorier et rassembler les écrits de tous ces
kabbalistes, qu’ils aient été publiés a leur époque déja ou qu’ils soient demeurés sous
forme manuscrite, autant de textes qui se cachent dans toutes les grandes bibliothéques
européennes. L’A. a disposé sa matiére en trois volumes, selon les trois principales
périodes du développement de la Kabbale chrétienne. Le premier passe en revue les
recherches kabbalistiques fondatrices faites entre les XV* et XVI* siécles, le deuxiéme
les ceuvres de type encyclopédique de la premiére moitié du XVII®, et le troisiéme les
ultimes travaux qui s’échelonnent entre 1660 et 1850. Dans une excellente introduction,
I’A. expose de maniére générale les thémes et divers domaines auxquels les kabbalistes
chrétiens se sont intéressés — noms hébraiques de Dieu et de Jésus Christ, place des
sephirot dans leurs pensées, science des lettres et arithmologie, quéte d’une langue
adamique, création et doctrines cosmologiques, eschatologie et rédemption — ainsi que
les grands courants d’idées de 1’époque ou la kabbale chrétienne prit son essor et dont
elle s’est nourrie, néo-platonisme, hermétisme, pythagorisme et un aristotélisme dégagé
de sa gangue scolastique. Parmi tous ces kabbalistes, certains sont de bons hébraisants,
convertis du judaisme ou non, mais la plupart se présentent comme des théologiens, des
philosophes, des historiens ou des linguistes. Les pionniers de la premiére période sont
Pic de la Mirandole, Jean Reuchlin, Paul Rici, Paul de Heredia, Pierre Galatin, Gilles de
Viterbe, Frangois Georges de Venise, Agrippa de Nettesheim, Arcangelo de Borgonovo,
Guillaume Postel, Luis de Leon et Pistorius. Chacun d’eux fait I’objet d’un chapitre dans
lequel I’A. prend soin d’esquisser d’abord une biographie aussi précise que possible,
puis d’examiner de maniére chronologique et systématique leurs écrits, les différentes
méthodes et techniques d’interprétation des textes qu’ils utilisent, comme la gematria



BIBLIOGRAPHIE 109

(calcul et valeurs numérologiques des lettres), le notarikon (prendre une lettre pour en
faire un mot), la temura (permutation des lettres), et de mettre ainsi en lumiére leur projet
essentiel et les doctrines ésotériques qu’ils se font forts de dévoiler. Au fil des pages, on
avance dans la complexité croissante de commentaires de commentaires précédents et
de recherches croisées qui dépendent plus ou moins étroitement les unes des autres, soit
que les kabbalistes se soient connus et entretenus a leur sujet de leur vivant, soit qu’ils
aient eu entre les mains les travaux, publiés ou non, de leurs prédécesseurs.

— Le deuxiéme volume introduit le lecteur a sept autres figures de la plus grande
importance non seulement pour ’histoire de la Kabbale chrétienne, mais aussi pour
I’histoire de la pensée européenne et universelle: Heinrich Khunrath, Robert Fludd,
Mersenne, Jakob Boehme, Abraham de Franckenberg, Johann Stephan Rittangel
et Athanasius Kircher. Ce sont 1a autant d’ceuvres personnelles et nouvelles, mais
comportant encore chacune d’un point de vue différent une tentative originale de
synthése des enquétes antérieures avec les recherches scientifiques du temps. On le
voit bien d’abord chez Heinrich Khunrath, lequel cherche & unir en une seule fresque
les travaux de Paracelse, les recherches kabbalistiques de Reuchlin, la théosophie
d’Agrippa et les aphorismes initiatiques de John Dee. Son Amphithédtre kabbalistique
divinomagique, physico-chimique trois fois trinin catholique de la seule vraie, chrétienne
Sapience éternelle se présente ainsi en une série de planches symboliques, précédées
d’un long prologue qui contient autant de versets qu’il y a de jours dans I’année, avec
de nombreux commentaires aux Proverbes, auxquels sont juxtaposées les traductions
de la Vuigate, des Septante et de ’hébreu. Théosophie, magie, médecine, alchimie
et astrologie collaborent et se promeuvent mutuellement dans une langue christiano-
kabbalistique, divino-magique et physico-chimique tout-a-fait originale pour tenter de
percer les mysteéres de la cosmologie et les forces secrétes du monde. Mais le personnage
de cette période le plus célébre reste Robert Fludd, dont les ouvrages encyclopédiques
sont caractérisés par un enthousiasme et un appétit vorace de connaissances dans tous
les domaines du savoir. Médecin fameux et reconnu par I’excellence de ses diagnostics,
Fludd rédigea, outre sa Philosophia mosaica et sa Medicina Catholica, une volumineuse
encyclopédie, I’ Utriusque Cosmi Historia, entreprise unique en son genre dont le but
était de rassembler la totalité des sciences philosophiques, naturelles et spirituelles
connues : philosophie, théologie, angélologie, astrologie, mathématiques, philosophie
de la nature, kabbale, géomancie, optique, météorologie, acoustique, musique, chimie,
théorie des nombres, etc. (p. 64 sq.). Pour Fludd, le principe kabbalistique Metatron,
Aleph lumineux (p. 120), identique & la deuxiéme personne de la Trinité chrétienne,
Fils et Lumiére du monde, Verbe des prophétes et des apdtres, est la seule et véritable
Ame du monde, comblant harmonieusement tous les intervalles du monde de trois, de
son carré et de son cube, se référant ainsi 4 1’arithmologie pythagoricienne du Timée.
Avec les deux autres ceuvres de Jakob Boehme et du jésuite Atnanase Kircher, aussi
titanesques et encyclopédique que celles de Khunrath et Fludd, nous avons 1a les
créations et doctrines kabbalistico-théosophiques parmi les plus représentatives de cette
histoire de la kabbale chrétienne, en ce sens que I’étude de la kabbale ne s’est pas faite
pour elle-méme seulement et en vase clos, mais bien au contraire, parce qu’elle était
aussi considérée comme science de I’Origine donnée par Dieu a Moise, elle a servi aux
uns et aux autres d’outil unificateur de toutes les sciences humaines, aussi bien naturelles
que philosophiques et théologiques.

— Avec le troisiéme volume, I’A. parcourt les deux siécles qui voient fleurir les
derniers grands systémes de kabbale chrétienne, mais aussi les nombreux et plus ou
moins dpres débats que les protagonistes de la kabbale juive et chrétienne ont suscité
parmi les chrétiens catholiques et réformés comme parmi les philosophes, écrivains et



110 BIBLIOGRAPHIE

intellectuels juifs et non juifs de I’époque. La Kabbala denudata du baron Christian
Knorr von Rosenroth, publiée en deux gros volumes successivement en 1677 et 1684,
et la fameuse Lehrtafel der Prinzessin Antonia (1763) du prélat luthérien Friedrich
Christoph Oetinger constituent non seulement les deux ceuvres majeures de ce temps,
mais aussi de [’histoire de la Kabbale chrétienne dans son ensemble. Toutes les deux
ont pour but de faire connaitre au grand public, sous la forme d’un commentaire latin
du Zohar et de textes issus des travaux des plus célebres kabbalistes juifs des siécles
précédents, ce qu’il y a de plus essentiel dans cette forme de quéte du Sens, mais
réinterprété dans le but apologétique d’y démontrer I’origine prophétique des mystéres
chrétiens. Pour Oetinger, en effet, le dogme de la Trinité, fondé en dernier ressort sur
I’idée de la vie, trouve sa source et son explication a la fois dans la kabbale juive et la
pensée de Boehme : a savoir I’idée selon laquelle I’essence de Dieu est une volonté
puissante et inépuisable, la source d’une dynamique qui tend a 1’auto-révélation, 1’auto-
représentation et I’auto-incarnation. Ce qu’il exprime en reliant le dogme classique
de la Trinit€ a la doctrine des sephirot. « Les trois premiéres sephirot que sont Keter
(Couronne), Chokhma (Sagesse) et Bina (Intelligence discriminative) correspondent
pour lui aux trois hypostases trinitaires dans 1’unité de la divinité ». Il en est de méme
pour Knorr. (Cf. p. 339s). Cette tentative de nature spéculative cherche ainsi a pénétrer
dans la dynamique vitale intérieure de la divinité et de comprendre, & partir de cette
dynamique méme, les phénomeénes de 1’univers et de I’histoire du salut, la présence de
Dieu dans le monde, dans la nature et dans I’homme, ainsi que les diverses formes de
rencontre personnelle entre Dieu et I’homme. Quant a la Kabbala denudata, elle a été
une source puissante de rayonnement des idées kabbalistiques dans la vie spirituelle et
philosophique européenne, comme en témoigne 1’intérét et I’appréciation d’un Leibniz.
Knorr présente la kabbale comme la forme de pensée par excellence qui permet de
surmonter tous les litiges des écoles théologiques et confessions ultérieures en revenant
au sens originel des révélations divines. Elle a donc un objectif missionnaire évident :
mettre en lumiére 1’intime corrélation qu’il y a entre tradition kabbalistique et tradition
chrétienne, et donner ainsi la preuve irréfutable que les religions juive et chrétienne
sont identiques du point de vue de leur noyau ésotérique, autrement dit que la kabbale
juive contient déja les vérités de la foi chrétienne, et qu’elle seule peut faire connaitre et
prévaloir la Révélation originelle qui accompagne 1’évolution spirituelle de I’humanité.
Ce troisi¢me volume apporte encore de précieux développements sur les travaux de
Franciscus Mercurius van Helmont, Thomas More, Johann Georg Wachter, Johann
Franz Budde, Johann Christoph Wolf, Jakob Bruckers, Johann Friedrich Kleuker, Johann
Friedrich von Mayer et Franz Joseph Molitor. Il montre comment chacun d’eux nourrit
le désir nostalgique de construire un systéme de pensée total, ouvrant a I’intelligibilité
de I’ordre caché de I’univers et de I’histoire du monde, dans lequel, encore une fois,
la kabbale puisse jouer un rdle unificateur privilégié. Et I’A. d’évoquer avec finesse
la maniere dont chacun d’eux s’est situé par rapport aux mouvements de pensée de
I’époque, comme le spinozisme, le néopythagorisme, 1’idéalisme et 1’orientalisme.
— Un index des textes bibliques et des noms cités a été dressé dans les trois volumes.
—Un quatrieme volume donnera alors I’ensemble des sources utilisées, manuscrites
et publiées, ainsi qu’une bibliographie compléte des études récentes et plus anciennes
qui ont été faites dans ce domaine immense et encore trop inexploré de la kabbale
d’inspiration chrétienne.

JEAN BOREL



	Bibliographie

