
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 1

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 95-110

BIBLIOGRAPHIE

Wilhelm Dilthey, La vie historique, traduction, presentation et notes de Histoirede
Christian Berner et Jean-Claude Gens, Villeneuve d'Ascq, Universite Lille la Philosophie

3, Presses Universitaires du Septentrion, 2014, 141 p.

Manuscrit relatif ä L'Edification du monde historique dans les sciences de I 'esprit,
ce texte devait constituer le second volume du celebre ouvrage de Dilthey de 1883,

/'Introduction aux sciences de l'esprit. Reste ä l'etat embryonnaire, il nous pennet
cependant de mieux saisir le sens de la recherche de Dilthey dans le domaine des

sciences de l'esprit. Cherchant ä etablir les bases d'une critique de la raison historique,
le projet est constitue de deux parties: la premiere, consacree ä «experience vecue,
expression et comprehension», vise ä eclairer la maniere dont le sujet se per?oit et

per?oit le monde et le temps. Les experiences vecues sont des parties qui, assemblies

en un tout, forment une configuration dont la caracteristique principale est d'etre une

categorie englobante. Parmi les categories formelles, la categorie de signification
permet une veritable «connexion» des parties avec le tout par le biais du souvenir, qui
est commun ä la fois ä l'histoire et ä la signification. La vie, le vecu et le revecu ne sont
comprehensibles qu'ä travers la signification que les parties prennent pour le tout. Le
vecu est des lors per?u comme une unite dont les parties sont liees par une signification
commune. Dilthey introduit ensuite l'idee d'«exteriorisations vitales» lorsqu'il aborde
la relation aux autres. Toute exteriorisation vitale possede une signification et c'est par la
manifestation exterieure des faits et des evenements que l'on perfoit l'esprit qui motive
l'individu dans son interaction avec la societe. - La deuxieme partie, «la connaissance
de la configuration historique universelle», elargit le domaine de la reflexion au monde

historique, ä l'histoire universelle. Cette partie est tres fragmentaire: c'est plus un
canevas de travail qu'un texte elabore. On peut cependant retenir que Dilthey insiste

sur le fait que pour rendre possible l'histoire, il faut partir, non de la raison mais de la
vie. L'auteur montre les lacunes des philosophies de l'histoire basees sur la seule raison
et cherche ä comprendre le Statut propre des sciences de l'esprit, notamment dans le

contexte de l'histoire universelle. II y traite notamment de la structure des formations
historiques, des enonces portant sur l'histoire, les sujets historiques concrets de race, de

peuple, des systemes culturels, de la religion et de son organisation, de la conception du
monde. II consacre un assez long passage ä Paction reciproque des nations et ä la theorie
de l'histoire. L'auteur propose deux projets pour la suite de son ouvrage, dont seuls

quelques elements ont ete rediges avec, souvent, des phrases non terminees. - En depit
de ce caractere inacheve, on peut dire que la comprehension telle que l'entend Dilthey
est une hermeneutique puisque le mode operatoire consiste ä «se transposer dans», ä

interpreter. D'un point de vue plus general Dilthey ambitionne, dans le cadre d'une theorie
de la connaissance, d'esquisser une configuration du monde historique en remontant
aux formes logiques de la comprehension susceptible d'atteindre l'universalite. - Sa

reflexion sur «comprehension» et «explication» l'a amene ä mieux cerner le Statut des

sciences de la nature et celui des sciences de l'esprit. Dilthey est en quelque sorte le pere
des sciences sociales. - Ce texte tres interessant pour eclairer revolution du projet de

Dilthey, en particulier dans son desir de ne pas figer sa pensee dans un Systeme clos, est



96 BIBLIOGRAPHIE

en tout cas un element important pour qui veut mieux comprendre ce qu'est devenue

l'hermeneutique apres lui, chez Martin Heidegger et Hans-Georg Gadamer entre autres.

Jacques Schouwey

Histoire de Harry Y. Gamble, Livres et lecteurs aux premiers temps du christianisme:
la theologie Usage et production des textes Chretiens antiques, trad. Pascale-Renaud

Grosbras (Christianismes antiques), Geneve, Labor et Fides, 2012,346 p.

Nous recensons ici un ouvrage public en anglais en 1995 et traduit en frangais,
sans que le contenu n'ait ete mis ä jour. L'auteur y propose une histoire de la litterature
chretienne antique. L'originalite du travail reside dans le choix de ne pas etudier les

textes en eux-memes mais d'analyser les conditions materielles et sociales de production
et d'utilisation: apres s'etre interesse au niveau d'alphabetisme et ä la culture litteraire
des Chretiens, l'A. presente les differents supports d'ecriture et leurs evolutions, puis
analyse la diffusion des livres avant de decrire les bibliotheques chretiennes, pour finir
par exposer les differents contextes sociaux de lecture. - Le christianisme ancien tire son
origine du judai'sme tout en s'inscrivant dans un contexte culturel greco-romain. C'est
pourquoi, afin d'etudier la culture materielle du livre chez les premiers Chretiens, l'A.
utilise abondamment les sources juives et pai'ennes, avec toutefois une legere preference
pour les secondes. Selon l'A., la principale nouveaute biblio-technique du christianisme
reside dans 1'usage preferentiel du codex par rapport au rouleau. Apres avoir presente, et
rejete, les differentes hypotheses expliquant cette difference avec la culture environnante,
l'A. propose la sienne. Une autorite religieuse aurait ete attribuee ä la forme codex, parce
qu'un tel support materiel aurait permis de constituer des editions des lettres de Paul
en un seul volume (p. 89-95). L'idee est seduisante, mais doublement problematique:
elle suppose d'une part qu'une telle edition des epitres ait existe et d'autre part qu'elle
ait conduit ä rehausser suffisamment le prestige du codex pour le generaliser en milieu
Chretien. En ce qui concerne le premier point, l'A. presente un faisceau d'indices, sans

qu'aucun ne soit ä lui seul decisif. En ce qui conceme le second point, l'A. semble
se contredire, puisqu'il afifirme d'une part qu'une autorite religieuse a ete accordee au
codex au point d'en faire la norme d'edition des textes (p. 95) et d'autre part que le choix
du codex est un choix d'abord pragmatique (p. 96). - D'une maniere generale, l'ouvrage
est de qualite, voire de tres bonne qualite, lorsque l'A. aborde les aspects materiels
des livres Chretiens (lecture, ecriture, diffusion etc.). En revanche, lorsqu'il aborde le
contenu litteraire de ces livres, il s'avere moins bon. Ainsi, l'A. utilise la quadripartition
des genres litteraires Chretiens en evangiles / epitres / actes / apocalypse (p. 49-51),
et si certains indices tendent ä montrer qu'il n'en est pas satisfait, il ne la remet pas
explicitement en cause. - Ces reserves emises, on ne peut que souligner l'interet de cet

ouvrage pour l'etude de la litterature chretienne. Par l'ensemble des sujets abordes, l'A.
demontre que, comme pour toute litterature antique, on ne peut s'abstraire d'une etude
des conditions materielles et sociales pour etudier la litterature chretienne. Cet aspect
est particulierement saillant lorsqu'il analyse les criteres pour devenir lecteur en eglise
(p. 306-307), en exposant comment, ä partir d'une meme limite materielle - la faible
proportion de personnes sachant lire dans l'antiquite - deux conceptions theologiques
differentes du lecteur ont emerge. En Occident, le lecteur dispose d'une competence
humaine lui permettant d'exercer une fonction, ce qui est symbolisee par la remise d'un
livre; en Orient, il repoit une grace divine, sanctionnee par l'imposition des mains. II est
cependant regrettable que l'A. ne propose pas de pistes pour expliquer ces differences.

- La traduction frangaise est correcte, sans asperites de lecture. Cependant, meme sans
avoir ä disposition le texte originel, on peut constater ici ou lä quelques flottements. Si
certains ne pretent pas ä consequence, comme par exemple le fait que des noms propres



BIBLIOGRAPHIE 97

ne sont pas traduits de maniere uniforme (par ex. Nola qui devient Nole ou Nola [p. 223;
orig. p. 164]), l'un d'entre eux est problematique, puisqu'il conduit ä un faux sens. La
notion de «Old Latin» (p. 131 de Torig.) est traduite par «vieux latin» (p. 173), c'est-ä
-dire un etat de langue, alors que Gamble parlait de la traduction «Vieille Latine» de la
Bible. - Les sources anciennes ne sont pas traduites depuis 1'anglais, ce qui est heureux.
Cependant elles ne sont pas non plus traduites ä nouveaux frais, mais tirees de traductions
modernes, referencees en notes de chapitre. Si ce choix se justifie pour un tel ouvrage,
il amene parfois cependant ä citer des traductions dans un style «vieillot», tranchant
avec le style general du texte. - Un index, visiblement non exhaustif, comprenant des

noms propres, des sources anciennes et des notions complete cette traduction. II est
en revanche regrettable de ne pas disposer d'une bibliographie recapitulative, mais
de devoir se contenter de consulter les notes de fin de chapitre (ce regret s'applique
egalement ä la version originelle). - Malgre ces quelques remarques, on ne peut que
se rejouir de la mise ä disposition du public francophone d'un ouvrage majeur pour la
comprehension de la litterature chretienne antique, nous rappelant utilement qu'il n'y a

pas d'ceuvre de l'esprit sans materiality.

MaIeul Rouquette

Jeanine Mukaminega, Lettre aux immigres de tous les temps, reouverture de

la «lettre aux exiles» du prophete Jeremie, preface d'Anne-Marie Reijnen,
Paris, L'Harmattan, 2012, 244 p.

Jeanine Mukaminega est chargee d'enseignement ä la Faculte universitäre de

Theologie protestante de Bruxejles, et docteure en Ancien Testament pour une these

parue en 2012 ä Yaounde aux Editions Cles (Sur les traces du divin qui se devoile).
D'origine rwandaise mais residant en Belgique depuis 1995, eile a ete conduite par
les evenements survenus dans son pays ä s'expatrier, ce qui marque evidemment
Tensemble de sa reflexion. Cependant, elle demeure dans ces lignes d'une discretion
presque absolue sur son parcours personnel d'exilee, une discretion que Ton sent etre
ä la mesure de Tintensite de son vecu. - Cet ouvrage se compose de trois parties. Tout
d'abord, dans une introduction qui revele une culture universitäre solide mais que
n'obere aucune de ces restrictions d'ecole qui marquent pour le meilleur et pour le pire
nos traditions de pensee europeennes, Jeanine Mukaminega explique en detail pourquoi
eile ose entreprendre une lecture de Jeremie «au present» et «en je». L'auteure entend se
situer au-dela d'une simple exegese historico-critique, mais aussi des lectures pieuses et
moralisantes que son parcours de jeunesse enAfrique, dans les communautes protestantes
issues du Reveil, lui avait initialement proposees. - On trouvera lä des considerations
qui peuvent se reveler extremement interessantes pour toute une generation de migrants
africains provenant au depart d'un evangelisme fondamentaliste. A rebours dudit
fondamentalisme, l'auteure ne pretend en effet ä aucun moment que son approche du
livre de Jeremie est la seule possible, et montre constamment qu'elle s'est tenue informee
des etudes universitäres relatives aux documents qu'elle sollicite. Cependant, portee
dans le sillage de Jacques Chopineau ä decouvrir dans TAncien Testament une source
parlant non seulement de theologie et d'histoire mais aussi de Thumain dans ce qu'il
a de plus profond, Jeanine Mukaminega presente ainsi son option ä propos de Jeremie
29, 1-14: «(...) il me semble que la force de ces lignes reside dans leur simplicity, leur
authenticity quant au ressenti humain et leur solidarity avec la vie concryte: ses espoirs,
ses desespoirs, ses revoltes, ses reelles possibilites et ses implacables limites. Ainsi, leur
substance peut rejoindre veritablement les preoccupations des exiles du XXI® siecle» (p.
96). - C'est ä cette jonction que precede ensuite la deuxieme partie de T etude, qui aborde
une serie de themes precis, au coeur meme du vecu migratoire contemporain: la difficulty
de ttouver une signification aux exils subis, les limites de Tintervention humanitaire,



98 BIBLIOGRAPHIE

la necessite d'un continuel mürissement des douleurs du deracinement, le probleme du
retour d'exil, toutes perspectives que couronne une evocation des pleurs de Rachel ä

Rama, lieu d'embarquement des deportes. - Enfin, une troisieme partie plus classiquement
academique revient ä la figure proprement historique de Jeremie et ä son rayonnement
dans la tradtion prophetique, et au-delä. - Pourquoi done ce livre se distingue-t-il dans la
masse des publications consacrees ä l'exil et ä 1'integration? Dans sa preface, Anne-Marie
Reijnen Signale un point important lorsqu'elle remarque en evoquant cet essai: «[...] une
force le traverse qui n'est pas du ressort de la tribune ni du pamphlet.» (p. 8). De fait,
Jeanine Mukaminega evite ici toute partisanerie querulente et, bien sür, tout romantisme de
l'exil. C'est d'ailleurs pourquoi son approche debouche non seulement sur une approche
stimulante du vecu des migrants, mais encore sur une illustration novatrice de l'exercice
theologique. - Au niveau de l'approche des deportes d'aujourd'hui, l'on peut bien dire
que l'auteure est parvenue ä les apprehender comme «une masse» au sens tillichien du
terme. Tillich, ä l'epoque de Weimar, designe sous ce terme les foules demunies dont
la nostalgie d'une vie heureuse met en question les humanismes et les formalismes
vides: la «masse» tillichienne est done un milieu social defavorise dont emanent des
contestations spirituelles et des percees inattendues en direction de l'inconditionne. Or
c'est exactement ainsi que fonctionne la reference aux exiles dans l'ouvrage de Jeanine

Mukaminega. Celle-ci souligne fortement que les camps de refugies actuels, oü les

deportes sejournent souvent plusieurs annees, sont le theatre de protestations extremement
vives contre l'hypocrisie religieuse et humanitaire, mais aussi d'experiences de solidarity
et de mürissement insoupfonnees: dans ces entassements humains oü le maintien de sa

propre dignite est parfois impossible, se trouvent beaucoup de dissidence et de decheance,
mais aussi Tun ou l'autre Jeremie et quelques Abraham de demain. - Sans jamais prendre
de hauteur meprisante face ä Taction politique, cet ouvrage nous signale done que le vecu
profond des exiles n'est pas entierement circonvenu par ce registre purement profane.
De l'inconditionne et du theologique se jouent aussi dans Texperience irresumable du
deracinement. S'appuyant sur Bernard Dov Hercenberg, ce livre montre que l'exil est
bien souvent Texperience-clefpar oü passent la revelation et Tedification. D'une certaine
maniere, Ton rencontre done ici une nouvelle fa<jon de faire de la theologie. A l'heure
oü la philosophie s'est emancipee et oü la poesie tend ä devenir inaudible, la reflexion
sur de telles experiences traumatiques oflre en effet un acces significatif ä la dimension
spirituelle. Toutefois, pour que cela soit possible, il importe bien sür que les traumatises
soient capables de ne pas repercuter la violence subie, et ne tombent pas eux-memes dans

une logique d'exclusion. C'est ä Tevidence le cas ici. On l'aura done compris, il y a en
amont de ce livre passablement d'epreuves et de souffrance ainsi qu'une bonne dose de
revolte et de contestation, mais Ton n'y trouve par contre pas de haine. Cela contribue
manifestement ä la beaute et ä la pertinence du propos.

Bernard Hort

Dominique Poirel, Des symboles et des anges. Hugues de Saint-Victor et le
reveil dionysien du XIP siecle (Bibliotheca Victorina XXIII), Turnhout,
Brepols, 2013, 590 p.

Cet ouvrage est passionnant pour trois raisons principales: la premiere est que,
parmi les ecoles medievales du XIT siecle, l'ecole victorine est Tune des plus originales
de par Torientation theologique, philosophique et spirituelle que ses maitres ont
resolument voulu prendre; la seconde est qu'il reste beaucoup ä faire aussi bien pour
realiser Tedition critique des oeuvres que ces demiers nous laissent que pour les traduire
et les commenter; la troisieme, enfin, parce que, pour la premiere fois, la figure de

Hugues, reconnu comme le fondateur de l'ecole, apparait dans toute son originalite, son
importance, sa profondeur et sa puissance speculative. Pour la premiere fois, en effet,



BIBLIOGRAPHIE 99

le maltre dionysien, dont l'humilite a soigneusement cultive une discretion volontaire,
et qui fut pourtant celui «par qui les etudes areopagitiques, assoupies depuis la mort de
Jean Scot Erigene, se sont reveillees en Occident», rejoint le bibliste, l'humaniste, le
theologien et le maitre spirituel dont on loue dejä depuis longtemps et ä juste titre les

qualites exceptionnelles. C'est dire combien nous sommes redevables ä Dominique Poirel
de ces recherches et travaux d'approches inedites, erudites et captivantes sur «Hugues de
Saint-Victor et le reveil dionysien duXIIs siecle» qu'il poursuit depuis plus de douze ans,
en parallele avec la preparation de l'edition critique de son magistral commentaire sur
la Hierarchie celeste, et qu'il rassemble aujourd'hui en un volume de reference unique
en son genre. Dans la premiere partie, qui offfe trois chapitres tires d'une monographie
inedite, presentee en 2007 dans un dossier d'habilitation ä diriger des recherches

aupres de l'Universite Paris IV-Sorbonne, nous apprenons que l'interet de Hugues pour
Denys, et la composition du Super Hierarchiam est l'entreprise de toute une vie. Elle
a commence vers le milieu des annees 1120, depuis sa jeunesse, «par une assimilation
patiente et continue du corpus dionysien» (p.145), et s'est poursuivie jusqu'ä sa mort en
1140, laissant le commentaire inacheve. Ce qui explique, dit D. Poirel, que l'influence
du corpus areopagitique soit ä la fois si profonde et si imperceptible: ce qui interesse

au premier chef le maltre de Saint-Victor n'etant pas tant la lettre des ecrits dionysiens
que la part de verite qu'ils contiennent et qu'il revient au commentateur d'eclaircir»
(p. 147). De maniere remarquable, l'Auteur nous montre comment Hugues se situe dans

son travail d'interprete et de commentateur de Denys, qui ne desirait etre lui-meme que
le rapporteur en langage plus accessible des «paroles secretes» transmises par le Verbe ä

l'Apötre Paul au troisieme ciel. «La dynamique d'illumination descendante se poursuit
done: comme Paul aupres de Denys et Denys aupres des autres hommes, Hugues se fait
un truchement aupres de son lecteur pour deployer, demultiplier et clarifier les paroles
de Denys. Sa mission de maitre et son ceuvre de commentateur s'en trouvent confortees;
ä un niveau inferieur, mais dans une meme lignee, le Victorin participe, ä sa mesure,
ä un processus illuminatif qui a sa source dans le Verbe lui-meme et s'etend ä ceux
qu'il se propose d'introduire» (p. 185). Les trois chapitres de la deuxieme partie, de

nature plus historique, publies dans des revues et ouvrages collectifs entre 2001 et 2010,
tentent de montrer d'abord, par l'etude du vocabulaire et la comparaison des doctrines,
qu'avant le commentaire du Victorin, Denys n'avait ete lu que par l'elite de ses premiers
traducteurs. Hugues est done bien la cheville ouvriere du reveil qui s'opere au XIIe
siecle, faisant passer Denys du rang d'illustre meconnu ä celui d'autorite majeure en
theologie. Et cela, grace ä une «reussite exegetique» qui prete «la plus grande attention
au texte pour en denouer une ä une les difficulty successives, tout en cherchant ä

degager le sens general par l'approfondissement des idees principales et la prise en

compte du contexte, dans une sorte de va-et-vient dialectique entre la multiplicity des

mots et l'unite du sens» (p. 330). C'est ce qui fait aussi dire ä l'Auteur que le succes
du Super Hierarchiam «est d'autant plus meritoire que Hugues n'etait pas helleniste
et que «ses preferences stylistiques etaient ä l'oppose du discours dionysien» ibid).
C'est ä la troisieme partie, enfin, constituee de six articles publies egalement entre 2001
et 2011 et dans lesquels Dominique Poirel aborde quelques themes de doctrine, que
se refere le titre de l'ouvrage: Des symboles et des anges. - Dans le prolongement de
la Reforme gregorienne accordant dans la theologie et l'espace liturgique une place
toujours plus grande aux pretres ordonnes et ä leur röle de dispensateurs des sacrements,
les anges gothiques, dit l'A., apparaissent alors, eux aussi, toujours davantage, comme
les modeles d'une Eglise ordonnee, hierarchisee, confiante en elle-meme par le pouvoir
qui lui a ete donne de faire descendre le ciel sur la terre. (cf. p. 362). Les developpements
et variations qu'Hugues de Saint-Victor fait sur la metaphysique de la lumiere amene
l'Auteur ä degager non pas 'le' sens, mais bien 'les' sens divers et complementaires les

uns des autres que peuvent prendre les theophanies lumineuses dans le corpus dionysien,
les degres de visions, de connaissance et de connaissance mystique participative qu'elles



100 BIBLIOGRAPHIE

supposent. «Mieux que toute realite sensible, affirme-t-il, eile figure l'evidence: en
un sens, on ne voit jamais que de la lumiere; toute vision n'est rien d'autre que de
la lumiere plus ou moins irisee, plus ou moins tamisee. Et pourtant, ä l'inverse, toute
perception de la lumiere contient une sorte de surplus, l'indice qu'il y a autre chose
ä voir que ce qui se voit. Elle est moins ce qui se voit que ce qui fait voir, se cache
aussitöt derriere ce qu'elle a mis en lumiere, et suggere autre chose, reste dans l'ombre
ou masque par son propre exces» (p. 393). Quant ä la notion de Symbole, explicitee
par le Victorin, l'Auteur nous en montre non seulement toute l'importance, plus grande
encore que celle des anges et de la lumiere, mais toute la flexibility, l'elasticite meme, de

par son caractere essentiellement dynamique et relationnel: «La maniere dont Hugues
assimile la notion dionysienne de Symbole etant de la reformuler sous d'autres mots,
plus comprehensibles pour ses lecteurs latins, eile lui procure au fil du commentaire
une grille de lecture de l'ensemble de ses ecrits, particulierement feconde, suggestive
et riche de sens». (cf. p. 409 sq.). Dans les deux derniers chapitres, enfin, l'Auteur tente
d'examiner la critique hugonienne de la logicisation de la theologie et du langage que
la science theologique utilise pour dire Dieu. En effet, par la critique radicale qu'il
opere de toutes les representations associees ä ce mot, le Victorin, dit l'Auteur, «tout
en se ralliant sans reserve ä l'apophatisme dionysien, en modere toutefois l'application
pratique. Tout discours humain sur Dieu est impropre et inadequat, mais ce n'est pas
grave, la verite elle-meme le tolere, du moment que ce discours soit le plus propre et
le plus adequat de ce qu'il est possible ä l'homme de penser et d'exprimer. Sa reponse
ä la question d'un discours sur Dieu exprime done un effort pour concilier la doctrine
du pseudo-Denys, qui tient pour inadequat tout discours sur Dieu, avec cette conviction
chretienne, done egalement dionysienne, que le meilleur discours sur Dieu, e'est encore
celui de Dieu, le discours des Ecritures oil 1'on lit notamment que 'Dieu est esprit'»
(p. 423 sq.). Une importante bibliographie, un index des manuscrits, noms de personnes
et titres d'ouvrages anonymes, ceuvres hugoniennes et passages du Super Hierarchiam
font encore une fois de ce livre une somme incomparable ä ce jour d'analyses et
d'investigations precieuses sur une ceuvre encore trop largement inexploree.

Jean Borel

Theologie Eberhard Busch, Meine Zeit mit Karl Barth. Tagebuch 1965-1968,
contemporaine Vandenhoeck & Ruprecht, 2011, 760 p.

Voici un gros livre sur le Barth äge vu d'apres les notes de son dernier assistant,
Eberhard Busch, qui, quasiment jour apres jour, a releve tout ce qui concemait ses

conversations avec le grand homme, la redaction sous dictee de ses lettres, les entre-
tiens avec des collegues theologiens, etc. II est souvent question dans ce temoignage
du projet de Barth d'ecrire son autobiographie, qui ne verra finalement pas le jour. On
a l'impression qu'il preferait ä ce moment-lä se plonger dans les documents du concile
Vatican II, pour preparer son voyage ä Rome en septembre 1966. C'est aussi le temps
de la redaction du volume separe de la Dogmatique sur le bapteme. II y a certes dans cet

ouvrage trop d'anecdotes d'ordre personnel, ce qui finit par lasser le lecteur. Pourtant,
certains passages sont interessants, notamment le compte rendu des quatre derniers
Seminaires que Barth donna, ä titre personnel, et bien qu'atteint dejä dans sa sante.
Ce sont: le seminaire sur la Constitution Dei Verbum, peut-etre le plus marquant; le
seminaire sur Calvin consacre au Saint-Esprit, Institution III, /-//, que Barth admirait;
le seminaire sur la Constitution Lumen Gentium, interrompu par la maladie; enfin, le
demier sur les Discours sur la religion de Schleiermacher, le grand partenaire de sa vie
theologique. S'il y a quelque chose de frappant dans ces Seminaires, c'est le soin avec
lequel Barth lisait les textes, mot ä mot, ligne par ligne, dans leur langue originale (il



BIBLIOGRAPHIE 101

prenait toujours Calvin en latin, s'aidant ici ou lä du frangais). Pour ce qui est du concile
Vatican II, il admirait Dei Verbum, surtout le premier chapitre sur la Revelation ainsi que
les developpements sur les Ecritures saintes, mais critiquait vertement le chapitre 2 sur
la tradition II invita son collegue Joseph Ratzinger, alors professeur ä Tübingen, ä son
seminaire du 25 fevrier 1967 (p.229-235) et il lui langa: «Pourquoi avez-vous tant parle
de «l'Eglise», et non en premier lieu de l'Esprit Saint Cher Monsieur Ratzinger, je pose
seulement la question, et vous vous la posez aussi ä vous-meme, votre Eglise n'est-elle
pas peut-etre construite sur la fuite devant l'Esprit Saint ?» Ratzinger ne repondit pas...
Ce qui pose question aux yeux de Barth dans Vatican II est toujours «le probleme de
I'institutionnalisation du Saint Esprit» (p. 528). Sur Calvin, Barth ne cesse de le lire et
de le commenter, mais il lui reproche sa doctrine de la predestination, qu'il voit poindre
dejä dans VInstitution III, I, 1 avec le non omnes... («tous ne regoivent pas le Christ»), ce

qui amene Calvin ä la celebre «vertu et operation secrete du Saint-Esprit». Calvin etait,
comme il le dit, «un theologien impatient». Vers la fin, il avait noue une amitie etonnante
avec l'ecrivain allemand Carl Zuckmayer, dont il goütait l'autobiographie: Als wär's ein
Stück von mir - ce qui le dissuada definitivement d'ecrire la sienne! - On termine ce
long Journal de notre ami Eberhard Busch avec des sentiments melanges. D'une part,
on finit par trouver cette incursion dans la vie privee d'un auteur quelque peu exageree
et on pense au dicton: ce n'est pas Thomme qui est interessant, mais son ceuvre, et
son ceuvre ecrite. D'autre part, la discussion serree et finalement tres critique avec le
catholicisme du temps de Vatican II est passionnante, notamment les conversations
avec Küng, Balthasar et d'autres. Finalement, Barth n'aura-t-il pas ete un grand lecteur,
qui nous a appris ä interpreter les grands textes in meliorem partem, c'est-ä-dire avec
bienveillance

Henry Mottu

Marco Hofheinz, Matthias Zeindler (eds), Reformierte Theologie weltweit.

Zwölf Profile aus dem 20. Jahrhundert, Zurich, Theologischer Verlag,
2013,329 p.

La publication de ce volume remonte ä un seminaire organise par la Faculte de

theologie de l'Universite de Berne en 2011 destine ä un large public, tant aux enseignants
qu'aux pasteurs de ce canton. La proposition etait d'analyser l'identite confessionnelle
reformee ä l'occasion des conflits et des defis du XX® siecle. Douze figures furent done
analysees dans cette perspective par les divers experts invites. A l'occasion de la crise
de la modernite: Karl Barth et Oepke Noordmans; ä l'epoque du nazisme et de la guerre
froide: Wilhelm Niesei et Reinhold Niebuhr; concernant l'cecumenisme et le dialogue
interreligieux: Willem Visser't Hooft et Lesslie Newbigin; sur l'engagement politique:
le theologien sud-africain Beyers Naude et la Coreenne Soon Kyung Parks; pour ce qui
est du rapport avec la science: Thomas Torrance et Colin E. Gunton; et enfin touchant le
feminisme et le dialogue entre christianisme et judai'sme: Letty Russells, d'une part, et
Jürgen Moltmann, d'autre part. En debut de volume, les editeurs s'expliquent sur leurs
intentions et leurs choix. Comme les reformes, on le sait, n'ont pas de livres symboliques
ä la maniere des lutheriens (cf. la formule de concorde), la question a toujours ete de
savoir s'il y avait une unite au sein de la diversite de leurs confessions de foi. Les auteurs
montrent que chez les reformes la prise en compte du contexte social et culturel est plus
importante, d'oü la pluralite - dont les editeurs s'enchantent apparemment sans voir (ä
mon avis) que la question de l'unite se pose neanmoins. L'autre intention des initiateurs
etait de montrer l'etendue universelle de la confession reformee - weltweit. Intention qui
est ä saluer, sauf que nos theologiens de langue allemande en ont «oublie» totalement
les auteurs de langue frangaise... On aurait volontiers attendu dans ce contexte un Pierre



102 BIBLIOGRAPHIE

Maury ou un Andre Dumas par exemple. Certaines contributions (on ne peut pas tout
resumer) m'ont paru interessantes. Par exemple, Texpose de Hans-Georg Ulrichs sur
Wilhelm Niesei (1903-1988) apporte des renseignements precis sur ce specialiste de
Calvin et sur le long combat de celui que Barth appelait «le reforme le plus decide
de l'Allemagne». Reforme veut dire: «reforme selon la Parole de Dieu» Le texte
de Matthias Zeindler sur Reinhold Niebuhr (1892-1971), trop peu connu chez nous,
apporte des Clements nouveaux sur ce protagoniste du «realisme chretien», qui incita les
Americains ä entrer en guerre contre Hitler. On a apprecie egalement la contribution de

Wolfgang Lienemann sur Visser't Hooft, mais qui traite plus du dialogue interreligieux
que de l'unite de l'Eglise, qui fut malgre tout la grande esperance de celui qui est reste
20 ans ä la tete du COE. Quant au texte de Marco Hofheinz sur Moltmann, il s'attache
surtout au rapport de cet auteur avec le judai'sme qui paralt plus profond et essentiel que
son rapport avec les grandes religions: l'auteur se montre assez critique ä l'egard d'un
certain eclectisme chez Moltmann. De toute fa?on, la question de l'islam, peu traitee
dans ce volume, est le probleme le plus urgent aujourd'hui.

Henry Mottu

Pierre-Yves Materne, La condition du disciple. Ethique et politique chezJ.-B.

Metz etS. Hauerwas, preface de Jean-Louis Souletie (Cogitatio Fidei, 289),
Paris, Cerf, 2013, 467 p.

Issu d'une these de doctorat en theologie soutenue ä l'Universite catholique de

Louvain-la-Neuve, et dirigee par Walter Lesch, cet ouvrage imposant procede ä une
comparaison systematique des points de vue de Stanley Hauerwas (methodiste devenu
anglican et episcopalien) et de Johann Baptist Metz (theologien catholique, eleve de

Karl Rahner) sur quatre principales thematiques de la theologie fondamentale et
de l'ethique theologique: la praxis chretienne, le recit de la foi (ou la question de la
narrativitd), la communaute chretienne et enfin les liens entre autorite et autonomic.
Le merite de l'ouvrage est double: il presente et discute ä la fois, de maniere ample et
equilibree, la pensee si differente de ces deux auteurs majeurs de la seconde moitie du
XX'siecle, en evitant de les reduire ä leur propre tradition confessionnelle; il poursuit un
chemin personnel de reflexion, en essayant de tracer une voie independante, redevable
certes aux deux auteurs, mais orientee vers les taches actuelles de la theologie et de

l'ethique. L'impression domine cependant au terme de la lecture qu'existe chez l'a.
une assez nette preference pour la conception plus universelle et plus rationnelle de

Metz, malgre ce que d'aucuns ont taxe chez ce demier de «theologie de salon». La
concentration hauerwassienne tend ä un certain reductionnisme, notamment sous
forme d'ecclesiocentrisme; au contraire, le decentrement critique propose par Metz va
davantage dans le sens de l'ouverture et de l'integration (d'oü la defense appropriee
de la pensee de Paul Tillich, injustement accuse par Hauerwas). Tres bien documente,
cet ouvrage recourt aux principales publications de la litterature secondaire et evite
avec soin les pieges terminologiques: il voit tres bien la difference de contexte entre
le sens nord-americain et le sens europeen des termes de communaute et partant de

communautarisme et depensee communautarienne (ä nejamais confondre). S'il defend
Hauerwas contre les attaques polemiques de James Gustafson, sur la question du fideisme
et du sectarisme par exemple, il montre bien les limites «fideistes», anti-liberales et
anti-rationnelles du theologien de Duke. En donnant la parole ä la critique protestante
interne des travaux de Hauerwas, l'A. confirme que le debat ne porte pas sur deux «formes
de pensee» confessionnelles, mais conceme Tensemble de la theologie chretienne et de

ses efforts de traduction politique et culturelle.

Denis Müller



BIBLIOGRAPHIE 103

Paul Tillich, Le Courage d'etre, traduction fran?aise de Jean-Pierre LeMay,
preface de Bernard Hort (Classiques), Geneve, Labor et Fides, 221 p.

II s'agit d'une reedition de la traduction parue en 1999 dans la collection CEuvres

de Paul Tillich (Cerf-Labor et Fides-Presses de l'Universite Laval), ä l'occasion de la

creation, chez Labor et Fides, de la nouvelle collection «Classiques» dont c'est le

deuxieme volume (apres Le Catechisme de Heidelberg paru en 2013). Elle est destinee
ä un large public. Pour cette raison, l'indication entre crochets de la pagination de

l'edition critique de Scharlemann (1988) n'a pas ete reproduite, de meme que l'index
analytique fouille et tres utile de l'edition frangaise de 1999. La traduction a ete tres

legerement retouchee (ponctuation, traduction de certains termes allemands utilises

par Tillich, reprise des traductions de Nietzsche par Maurice de Gandillac). La page de

couverture est sobre et le format tres maniable. Le titre aurait pu etre ecrit sans mettre de

majuscule au mot «courage», de maniere ä eviter une coquetterie franglaise superflue.
La principale nouveaute de cette reedition est la preface de Bernard Hort, dont on
connait l'interet de longue date pour Tillich. Le theologien vaudois de Bruxelles, tout en

reprenant certains elements de 1'introduction du traducteur, resitue ce «chef-d'ceuvre de

la theologie systematique» dans le contexte de son epoque (The Courage to Be est paru
en 1952) puis s'interroge tres pedagogiquement sur la pertinence actuelle de l'approche
tillichienne. Si notre contexte present n'est plus marque par la tension entre le marxisme et
l'existentialisme, Tillich reste tres actuel sous plusieurs aspects: par delä les «orthodoxies
ffeudienne et barthienne» (sic, p. 12) que combattait le grand theologien allemand exile
aux Etats-Unis, sa lecture offre un deplacement bienvenu «ä l'heure de l'antiliberalisme
theologique et de l'orthodoxie radicale» (p. 20). (Nous sommes moins convaincu par le

parallele tire avec Eugen Drewermann au sujet des intuitions psychologiques respectivess
des deux auteurs, cf. p. 13). La critique tillichienne du «conformisme democratique» peut
etre transposee par rapport aux effets nefastes du productivisme ou de la pensee securitaire

contemporains. Enfin, loin d'adresser un dementi aux autres grandes voix protestantes
de son temps, ä Barth notamment, il leur a plutöt apporte «un complement, coherent,
fermement fonde et durable» (p. 22). Maniere de reconnaitre que la conception theonome
de la liberte preconisee par Tillich (et reconstruite de maniere magistrale par Marc Boss
dans Au commencement la liberte) demeure liee au mouvement complexe de la theologie
dialectique et ne saurait etre recuperee trop vite par une certaine mode liberale manquant
de profondeur historique et d'audace metaphysique.

Denis Müller

Marc Boss, Au commencement la liberte. La religion de Kant reinventee par
Fichte, Schelling et Tillich (Lieux theologiques), Geneve, Labor et Fides,
2014, 573 p.

II existe trois sortes de theses: les plus usuelles, publiees ä plus ou moins grande
vitesse, dans les mois ou les deux ou trois ans suivant la soutenance; les plus discretes,
eternellement rangees au registre des manuscrits non publies et plus ou moins faciles
ä consulter; les plus rares, enfin, publiees ou differees, objet de reecriture et de

complements bibliographiques ulterieurs (l'exemple-type etant ici sans doute L 'histoire
de la Mediterranee, de Fernand Braudel). Le livre de Marc Boss appartient sans nul
doute, cum grano salis, ä cette troisieme categorie Nous voici en effet devant un
monumental ouvrage, resultat patiemment differe d'une these soutenue ä l'Universite



104 BIBLIOGRAPHIE

Laval le 17 fevrier 1999, apres des recherches effectuees entre 1995 et 1998 sous la
direction de Jean Richard (Le principe de l'autonomie chez Paul Tillich. Ses sources
kantiennes etpostkantiennes). Le soussigne n'avait pas eu jusqu'ici acces ä cette version
et n'a pu retrouver dans sa memoire ou dans sa bibliotheque des traces d'une discussion
ulterieure explicite de cette these. Par contre, il a le souvenir et le sentiment, confirme ä

chaque page de cet ouvrage magistral, d'avoir ete et de rester en discussion ininterrompue
avec un auteur aussi perspicace qu'erudit. Comme Marc Boss l'explique tres bien dans

son avant-propos et le donne ä saisir tout au long du livre, sa reflexion n'a cesse de se

nourrir et de s'enrichir au contact des trois societes internationales Paul Tillich, dans les

Ameriques, en Allemagne et en francophonie. La nouvelle version qui nous est Offerte est

non seulement la consequence de ces echanges feconds et des nombreux articles publies
par Boss et repris partiellement ici de maniere tres legitime: eile s'est imposee du fait
de la decouverte et de l'edition incessantes de nouveaux textes de Tillich (pres de 4000

pages de documents d'archives publies entre 1998 et 2009). Le lecteur comprendra la
täche impossible du recenseur, qui se serait volontiers transforme en auteur d'une etude

critique bien plus approfondie si sa competence globale sur les corpus traites l'eüt justifie
ä le faire. II faudra que les experts internationaux de Kant, de Fichte et de Schelling, si
intensement cites et discutes par Boss, melent leurs voix ä ce brillant dialogue, d'un
point de vue philosophique dejä, mais en prenant en compte les interfaces internes et
externes entre philosophic, philosophic de la religion et theologie qui se jouent dans ces

corpus et entre eux. De meme, ^interpretation de Tillich au sujet des rapports centraux,
dans sa theologie comme dans son ethique, entre autonomie et theonomie trouve ici des

mises ä jour quasi completes et des clarifications fondamentales, en discussion serree

avec Friedrich-Wilhelm Graf et Emst Feil notamment. On ne pourra plus lire Tillich
comme avant (en langue franfaise en tout cas). On perpoit aussi au passage que des

auteurs comme Hegel et Nietzsche ont trouve chez Tillich, au fil des annees, un echo

grandissant. D'un point de vue systematique, deux questions nous ont paru centrales. 1)

La liberte, le mal et Dieu. Dans la reconstruction minutieuse de la dette de Paul Tillich
envers Kant, Fichte et Schelling (via la mediation decisive de Fritz Medicus, l'un de ses

maltres), Boss ne cesse de souligner que les continuites sont tout aussi importantes que
les ruptures. Malgre tout ce qu'il reprend du neofichteisme de Medicus, on voit bien
pourquoi Tillich, pas plus que Kant, ne saurait valider la these de Fichte selon laquelle
le mal resulterait d'un «usage paresseux de la liberte» (p. 120). Une lecture holiste de

Kant oblige en effet ä integrer la problematique du mal radical dans le Systeme de la
liberte. Schelling a sans doute ete sur ce point plus profond encore, non seulement dans

son texte-charniere de 1809 sur la liberte mais egalement dans sa demiere philosophie.
Ce qui permet de reprendre de fond en comble une lecture dynamique de Fichte et
de ne pas le bioquer dans une vision stereotypee de 1'Atheismusstreit. C'est le sens

meme de la liberte et de ses liens avec le concept d'autonomie, question si souvent
negligee en ethique et en bioethique contemporaines, qui refoit chez Boss un eclairage
aussi subtil que profond. 2) Autonomie et theonomie Boss recapitule sa presentation
de l'emergence et de la comprehension de la theonomie chez Tillich, des son temps
estudiantin et pas seulement ä partir de l'article de 1931 dans la RGG, de la maniere
suivante: deux interpretations apparemment contradictoires cohabiteraient dans sa

pensee, l'une tendant ä rabattre la theonomie sur une simple justification de l'autonomie,
l'autre plapant la theonomie ä equidistance de l'autonomie et de l'heteronomie. A juste
titre selon nous, Boss conclut qu'il n'y a pas d'opposition entre ces deux lectures; la
«legendaire desinvolture lexicographique» (p. 486) de Tillich ne devrait en effet pas
conduire ä sous-estimer la puissance et la coherence systematiques de sa construction
theologique. Mais ne faudrait-il pas aller encore plus loin dans l'ordre de la reflexion
systematique proprement dite De ce point de vue, il nous a semble percevoir une baisse
de regime dans le traitement de la Theologie systematique americaine; est-elle due ä un



BIBLIOGRAPHIE 105

moindre degre d'interet pour cette periode-lä ou ä une lassitude du redacteur essouffle
en fin de parcours Nous penchons pour la premiere hypothese, compte tenu de

l'inscription de cette etude dans le sillage des travaux d'un Jean Richard. Ainsi que nous
avons eu l'occasion de le commenter nous-meme ä plusieurs reprises (surtout dans notre
Ethique protestante dans la crise de la modernite, 1999, p. 105-128), la these centrale
du Tillich americain reside dans la proposition selon laquelle «la theonomie effective est

une ethique autonome sous la presence spirituelle» (Theologie systematique IV, 1981,

p. 289). L'autonomie est constitutivement ouverte sur son Autre, une alterite qui lui
evite ainsi de rechuter dans une heteronomie de type supranaturaliste (ce qui suppose
bei et bien une differentiation critique du sens meme du concept lui aussi ambigu
d'heteronomie). La theonomie quant ä eile est done ä la fois, de maniere dialectique,
reprise et critique de l'autonomie, releve -Aufliebung! - de l'autonomie des Modernes:
cela va bien dans le sens de «l'idealisme degrise» dont parle Trutz Rendtorff (p. 510)
et done d'un realisme critique. C'est un point sur lequel, me semble-t-il, la reception
tillichienne de Hegel et des diflferents courants de l'hegelianisme theologique moderne
et contemporain pourrait faire l'objet d'une etude analogue et complementaire ä Celles

conduites dans cet ouvrage. La litterature secondaire utilisee et discutee par Boss est si

considerable et si instructive qu'il peut sembler superflu de signaler quelques absences.

Nous avons cependant cherche en vain les ouvrages de reference que constituent
L'invention de l'autonomie, de Jerome B. Schneewind (1998, trad. 2001; cf. D. Müller,
«Invention de l'autonomie et ethique inventive. Questions ä J.-B. Schneewind, RTP 136,

2004, p. 247-255) ou L'autonomie en morale au croisement de laphilosophie et de la
theologie, d'Eric Gaziaux (1998) (done aussi les sources theologiques et catholiques
allemandes du debat sur l'autonomie: Rahner, Auer, Böckle, Halter, Mieth, cf. en
franqais Vergauwen et Bondolfi), ce d'autant que l'a. en connait fort bien les orientations
ä notre connaissance. D'oü une ultime remarque: vu la qualite exceptionnelle de cet

ouvrage appele ä faire reference, il est regrettable qu'il ne comprenne pas au moins un
index des noms.

Denis Müller

Pierre-Yves Brandt, James M. Day (eds), Psychologie du developpement
religieux. Questions classiques et perspectives contemporaines
(Psychologie et spiritualite), Geneve, Labor et Fides. 2013,264 p.

La Psychologie du developpement religieux a ete marquee par la force de la

pensee piagetienne, et les developpements passionnants realises par L. Kohlberg
dans la Psychologie du developpement moral. Le developpement psychologique est
ainsi con?u comme organise par des «Stades» qui ont leur coherence propre. C'est la
recherche d'un meilleur equilibre qui conduit ä developper une nouvelle coherence,
un nouveau stade. Pour Piaget, ce sont les capacites d'abstraction et d'universalisation
qui procurent ä l'individu une vision du monde plus stable et plus integrative. P.-Y
Brandt et J. M. Day nous proposent dans cet ouvrage un etat actuel des questions

posees par ce modele. La perspective piagetienne ne va pas au-delä de Tadolescence,
et eile est essentiellement cognitive. Z. Dandarova fait etat de sa recherche faite en
milieu bouddhiste sur les representations que les enfants se font de Dieu. Elle montre
en particulier que les representations se font moins anthropomorphes ä partir de
Tadolescence. Elle montre aussi que Teducation religieuse tend ä accelerer ce processus
vers des conceptions plus abstraites. T. Zittoun etudie le mode de transmission propre
au Judai'sme et met en evidence une «culture de la question», les enfants etant incites



106 BIBLIOGRAPHIE

ä s'interroger sur le sens des propositions de sens qui leur sont faites. Elle analyse la

fafon dont 1'Interiorisation ainsi produite est efficace ou non hors du champ religieux.
De maniere plus generale, le champ de travail de cet ouvrage consiste ä s'entendre sur ce

que pourrait etre la maturite spirituelle. Kohlberg avait observe que les adolescents qui
etaient parvenus ä croire en des principes universels se mettaient plus tard ä douter de

ces certitudes. Gisela Labouvie-Vief montre ä partir de ses etudes integrant la dimension
emotionnelle que Ton peut voir un progres dans cette evolution, progres associe ä une
conscience plus integree et differenciee des emotions. Elle observe egalement que ces

progres ne se poursuivent pas apres le 'milieu de la vie'. A partir du point de vue de

la psychologie culturelle, R. Scardigno et G. Mininni mettent egalement en evidence
comment le «moi dialogique» se developpe ä l'äge adulte dans une capacite ä etayer
ses valeurs sur des experiences partagees. Au cours de la vieillesse, ils constatent que
les differentes identites (le 'moi-travailleur', le 'moi-mari/femme', le 'moi-pere/mere,
le 'moi religieux') s'entrelafent de faqon de plus en plus integrees. Iis defendent l'idee
que la maturity n'est pas liee ä la complexite croissante, mais ä la capacite ä mobiliser le
'tissu local de l'experience' en le connectant dans un 'constant dialogue' ä des structures
de signification. Ces breves indications montrent le grand interet de cet ouvrage qui, sans
aboutir ä une vision unifiee, propose de nombreuses et passionnantes reflexions. On peut
considerer que ce qui est ici pense sur la maturite spirituelle vaut pour la psychologie
de faqon plus generale, la thematique du developpement post-adolescentaire restant un
champ actuellement encore peu explore.

Emmanuel Schwab

Philippe Gonzales, Que ton regne vienne — Des evangeliques tentes par le

pouvoir absolu, Labor et Fides, Geneve, 2014, 472 p.

Soutenue par le Comite Anthropos et la Fondation du 451? anniversaire de

l'Universite de Lausanne dans le cadre du volet «S'inscrire dans l'espace public
Approches sociologiques et geographiques des nouveaux paysages religieux»,
l'enquete de l'auteur porte sur la volonte de presence des mouvements evangeliques
dans l'espace public et sur leur resolution ä peser sur la conduite de la societe. Ä partir
du constat documente qu'en Suisse, en Europe, en Amerique et sous de nombreuses
latitudes, des manifestations et des positionnements semblables fleurissent, l'auteur se

propose de mettre au jour le projet commun qui anime ces mouvements. Admettant

pour presuppose normatif celui d'un espace public secularise mais hospitalier aux
religions, ä la condition qu'elles acceptent la critique, qu'elles renoncent ä la tentation
de la violence et de l'hegemonie et qu'elles jouent le jeu du pluralisme (p. 27-30), il
s'attache done ä la volonte des evangeliques de penetrer l'espace public: il etudie ses

formes, ses pratiques et ses representations et suit avec minutie les liens qui unissent
les organisations, les figures et les communautes, faisant apparaitre ainsi l'existence et
l'etendue d'un vaste reseau mondial. - Comme il se doit, l'enquete commence par une
approche du mouvement evangelique et cherche ä le cerner (p. 30-40). II a pour racines
historiques les Eglises fibres, nees de la Reforme, et la piete du Reveil, avec sa tendance
anti-intellectuelle et populiste. Mais e'est le fondamentalisme americain, anime des le
milieu du XXe siecle par le souci du temoignage et un souhait de visibilite en reaction
ä la secularisation et au reflux du religieux, qui lui donne son visage actuel: il federe
le mouvement et le dote de structures mondiales, court-circuitant les traditions des

communautes et demantelant leur reflexivite theologique. Dans cet espace, surgissent



BIBLIOGRAPHIE 107

alors des figures d'«apötres», affranchies de cadres ecclesiaux et s'autorisant de visions
particulieres pour developper des organisations selon une logique entrepreneuriale. Et
ä la fin des annees 80, le mouvement evangelique effectue un tournant: rompant avec
une tendance au retrait, il adopte une vision conquerante face au monde. - L'action des

evangeliques dans l'espace public s'effectue par diverses campagnes et manifestations,
locales ou mondiales, et au travers de reseaux d'influence et d'apötres itinerants; son
fil directeur c'est la reconquete de territoires «sous la coupe du demon»; sa Strategie,
c'est effacer la reflexion theologique critique et investir des lieux determinants comme
les spheres du gouvernement, de l'education, des medias, des arts et du divertissement,
de la religion, de la famille ou de la finance pour y exercer une influence dominante;
ses schemes theologiques sont le combat spirituel contre les demons, la guerre sainte
de Josue et la conquete de la Terre promise, l'envoi de prophetes inspires, le retour
des Juifs en Israel, le mandat donne ä Adam et Eve de dominer la terre, etc.; ses cibles
sont les autres spiritualites et notamment l'Islam, l'homosexualite, l'avortement,
la sexualite avant le mariage, etc. - D'un chapitre ä l'autre, avec soin et precision,
1'investigation met en lumiere les liens et le reseau qui unissent des chevilles-ouvrieres
(sur la scene internationale: Billy Graham, C. Peter Wagner, Julius Oyet, Lou Engle,
Eduardo Silvoso, etc; en Suisse: Christian Kuhn, Jean-Claude Chabloz, Etienne Rochat,
Olivier Fleury, Paul Hemes, Thomas Weber, etc), des organismes (Jeunesse en mission,
Gateways Beyond, Campus pour Christ, Fuller Seminary, TheCall) et des evenements
(Operation Josue 94-98, Marche pour Jesus, Post tenebras lux, 72h de louange, Jour du
Christ, Fenetre 10/40,40 jours de jeüne et de priere, Transvision 08, 1'Appel de Geneve

2012). - L'enjeu de cette volonte evangelique de reconquerir l'espace public, c'est le

refus de la secularisation, la limitation du pluralisme et le retablissement d'une societe
chretienne sous un horizon theocratique, avec des valeurs appuyees sur une lecture
litterale de la Bible. Et l'auteur de relever ä ce propos la vulnerability des evangeliques
ä l'extremisme (p. 17-21): leur foi les conduit ä penser qu'ils ont un projet divin pour
la nation, ce qui les expose ä revendiquer un point de vue absolu et hegemonique. II
existe ainsi chez eux une violence des mots, qui a pu se traduire en actes de violence
et en violence institutionnelle dans certains contextes; en Ouganda par exemple, un
projet de loi ne de l'influence evangelique et s'en prenant ä l'homosexualite s'est

accompagne de lynchages et d'exactions ä l'endroit des homosexuels (p. 418-424). - En
conclusion de son ouvrage (p. 433-439), l'auteur revient sur sa demarche pour rappeler

que la generalisation des resultats de son enquete doit tenir compte de la complexity
des contextes locaux, quand bien meme ce sont les memes courants internationaux qui
s'exercent au niveau local. Et surtout il lance deux interpellations; l'une qui s'adresse

aux evangdliques et qui concerne leur identite: quelle regulation, nourrie de reflexion
theologique, entendent-ils se donner contre les exces autocratiques et la logique
commerciale du marche et l'autre qui s'adresse aux citoyens et qui concerne la place
et le Statut ä accorder aux religions dans nos societes: une complete deregulation de la
sphere religieuse et done sa transformation «en marche» est-elle vraiment souhaitable
Entre la privatisation d'icelle et une reconfessionnalisation de la societe, n'y aurait-il
pas une voie intermediaire ä trouver pour que les vertus d'une reflexion et d'un dialogue
exigeants sur des idees et des pratiques importantes pour les communautes humaines

ne se perdent pas - Avec son ouvrage, l'auteur a analyse un pan important de la
pratique religieuse chretienne contemporaine dans l'espace public, montrant comment
l'extremisme, l'intolerance et le fanatisme existent aussi en son sein et ne sont pas
reserves aux autres religions. C'est un precieux travail critique Resterait maintenant
ä ecrire un autre chapitre: celui de la penetration du mouvement evangelique dans les

Eglises reformees...

Marc-Andre Freudiger



108 BIBLIOGRAPHIE

Science Wilhelm Schmidt-Biggemann, Geschichte der christlichen Kabbala, Band
des religions j^ 75 unj 75 Jahrhundert (Clavis Pansophiae Band 10,1), Stuttgart-Bad

Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2013, 699 p.

Wilhelm Schmidt-Biggemann, Geschichte der christlichen Kabbala, Band
2, 1600-1660 (Clavis Pansophiae Band 10,2), Stuttgart-Bad Cannstatt,

Frommann-Holzboog, 2013, 383 p.

Wilhelm Schmidt-Biggemann, Geschichte der christlichen Kabbala, Band
3, 1660 - 1850 (Clavis Pansophiae Band 10,3), Stuttgart-Bad Cannstatt,

Frommann-Holzboog, 2013,437 p.

C'est un monument d'erudition, d'investigations inedites et d'enseignements
theoriques et mystiques de premier interet que vient d'achever Wilhelm Schmidt-
Biggemann avec ces trois volumes sur 1 'Histoire de la kabbale chretienne, dont
l'importance est encore loin d'etre reconnue ä sa juste valeur. Cette somme sera
accueillie avec d'autant plus d'attention par les chercheurs que, depuis le premier « tour
d'horizon » de son « age d'or » qu'en avait donne Francis Secret il y a exactement
50 ans, en 1964, sous le tire Les Kabbalistes Chretiens de la Renaissance, et malgre
les vceux et les attentes repetees d'un Henry Corbin, Ernst Benz ou Gershom Scholem,
aucun ouvrage d'ensemble n'a paru depuis lors, sinon des travaux d'edition, de
traductions et de recherches sur Fun ou l'autre d'entre eux seulement. Liee qu'elle est
ä la redecouverte de l'hebreu et de l'arameen biblique et talmudique ä la Renaissance,
comme aux nombreux commentaires esoteriques de la kabbale juive, tels le Zohar, le

Sepher HaBahir et le Sepher Yetzirah qui ne cessaient de susciter l'admiration et la
curiosite, la kabbale chretienne a connu un essor considerable dans tous les pays d'Europe,
de l'Espagne ä l'Angleterre, en passant par la France, l'Italie et l'Allemagne, oü eile
connut alors un rayonnement tout ä fait particulier jusqu'au XIX® siecle. La principale
difficulte que l'Auteur devait d'abord affronter, et surmonter, pour brosser un panorama
d'une teile ampleur, c'etait de retrouver, repertorier et rassembler les ecrits de tous ces
kabbalistes, qu'ils aient ete publies ä leur epoque dejä ou qu'ils soient demeures sous
forme manuscrite, autant de textes qui se cachent dans toutes les grandes bibliotheques
europeennes. L'A. a dispose sa matiere en trois volumes, selon les trois principales
periodes du developpement de la Kabbale chretienne. Le premier passe en revue les
recherches kabbalistiques fondatrices faites entre les XV6 et XVI® siecles, le deuxieme
les ceuvres de type encyclopedique de la premiere moitie du XVII®, et le troisieme les
ultimes travaux qui s'echelonnent entre 1660 et 1850. Dans une excellente introduction,
l'A. expose de maniere generale les themes et divers domaines auxquels les kabbalistes
Chretiens se sont interesses - noms hebra'iques de Dieu et de Jesus Christ, place des

sephirot dans leurs pensees, science des lettres et arithmologie, quete d'une langue
adamique, creation et doctrines cosmologiques, eschatologie et redemption - ainsi que
les grands courants d'idees de l'epoque oü la kabbale chretienne prit son essor et dont
eile s'est nourrie, neo-platonisme, hermetisme, pythagorisme et un aristotelisme degage
de sa gangue scolastique. Parmi tous ces kabbalistes, certains sont de bons hebrai'sants,
convertis du judai'sme ou non, mais la plupart se presentent comme des theologiens, des

philosophes, des historiens ou des linguistes. Les pionniers de la premiere periode sont
Pic de la Mirandole, Jean Reuchlin, Paul Rici, Paul de Heredia, Pierre Galatin, Gilles de

Viterbe, Francois Georges de Venise, Agrippa de Nettesheim, Arcangelo de Borgonovo,
Guillaume Postel, Luis de Leon et Pistorius. Chacun d'eux fait l'objet d'un chapitre dans

lequel l'A. prend soin d'esquisser d'abord une biographie aussi precise que possible,
puis d'examiner de maniere chronologique et systematique leurs ecrits, les differentes
methodes et techniques d'interpretation des textes qu'ils utilisent, comme la gematria



BIBLIOGRAPHIE 109

(calcul et valeurs numerologiques des lettres), le notarikon (prendre une lettre pour en
faire un mot), la temura (permutation des lettres), et de mettre ainsi en lumiere leur projet
essentiel et les doctrines esoteriques qu'ils se font forts de devoiler. Au fil des pages, on
avance dans la complexity croissante de commentaires de commentaires precedents et
de recherches croisees qui dependent plus ou moins etroitement les unes des autres, soit

que les kabbalistes se soient connus et entretenus ä leur sujet de leur vivant, soit qu'ils
aient eu entre les mains les travaux, publies ou non, de leurs predecesseurs.

— Le deuxieme volume introduit le lectew ä sept autres figures de la plus grande
importance non seulement pour l'histoire de la Kabbale chretienne, mais aussi pour
l'histoire de la pensee europeenne et universelle: Heinrich Khunrath, Robert Fludd,
Mersenne, Jakob Boehme, Abraham de Franckenberg, Johann Stephan Rittangel
et Athanasius Kircher. Ce sont lä autant d'ceuvres personnelles et nouvelles, mais

comportant encore chacune d'un point de vue different une tentative originale de

synthese des enquetes anterieures avec les recherches scientifiques du temps. On le

voit bien d'abord chez Heinrich Khunrath, lequel cherche ä unir en une seule fresque
les travaux de Paracelse, les recherches kabbalistiques de Reuchlin, la theosophie
d'Agrippa et les aphorismes initiatiques de John Dee. Son Amphitheatre kabbalistique
divinomagique, physico-chimique troisfois trinin catholique de la seule vraie, chretienne
Sapience eternelle se presente ainsi en une serie de planches symboliques, precedees
d'un long prologue qui contient autant de versets qu'il y a de jours dans l'annee, avec
de nombreux commentaires aux Proverbes, auxquels sont juxtaposees les traductions
de la Vulgate, des Septante et de l'hebreu. Theosophie, magie, medecine, alchimie
et astrologie collaborent et se promeuvent mutuellement dans une langue christiano-
kabbalistique, divino-magique et physico-chimique tout-ä-fait originale pour tenter de

percer les mysteres de la cosmologie et les forces secretes du monde. Mais le personnage
de cette periode le plus celebre reste Robert Fludd, dont les ouvrages encyclopediques
sont caracterises par un enthousiasme et im appetit vorace de connaissances dans tous
les domaines du savoir. Medecin fameux et reconnu par l'excellence de ses diagnostics,
Fludd redigea, outre sa Philosophia mosaica et sa Medicina Catholica, une volumineuse
encyclopedic, VUtriusque Cosmi Historia, entreprise unique en son genre dont le but
etait de rassembler la totalite des sciences philosophiques, naturelles et spirituelles
connues : philosophic, theologie, angelologie, astrologie, mathematiques, philosophie
de la nature, kabbale, geomancie, optique, meteorologie, acoustique, musique, chimie,
theorie des nombres, etc. (p. 64 sq.). Pour Fludd, le principe kabbalistique Metatron,
Aleph lumineux (p. 120), identique ä la deuxieme personne de la Trinite chretienne,
Fils et Lumiere du monde, Verbe des prophetes et des apötres, est la seule et veritable
Arne du monde, comblant harmonieusement tous les intervalles du monde de trois, de

son carrd et de son cube, se referant ainsi ä l'arithmologie pythagoricienne du Timee.
Avec les deux autres ceuvres de Jakob Boehme et du jesuite Atnanase Kircher, aussi

titanesques et encyclopedique que Celles de Khunrath et Fludd, nous avons lä les
creations et doctrines kabbalistico-theosophiques parmi les plus representatives de cette
histoire de la kabbale chretienne, en ce sens que l'etude de la kabbale ne s'est pas faite

pour elle-meme seulement et en vase clos, mais bien au contraire, parce qu'elle etait
aussi consideree comme science de l'Origine donnee par Dieu ä Moi'se, eile a servi aux
uns et aux autres d'outil unificateur de toutes les sciences humaines, aussi bien naturelles

que philosophiques et theologiques.

— Avec le troisieme volume, l'A. parcourt les deux siecles qui voient fleurir les

demiers grands systemes de kabbale chretienne, mais aussi les nombreux et plus ou
moins äpres debats que les protagonistes de la kabbale juive et chretienne ont suscite

parmi les Chretiens catholiques et reformes comme parmi les philosophes, ecrivains et



110 BIBLIOGRAPHIE

intellectuels juifs et non juifs de l'epoque. La Kabbala denudata du baron Christian
Knorr von Rosenroth, publiee en deux gros volumes successivement en 1677 et 1684,
et la fameuse Lehrtafel der Prinzessin Antonia (1763) du prelat lutherien Friedrich
Christoph Oetinger constituent non seulement les deux Oeuvres majeures de ce temps,
mais aussi de l'histoire de la Kabbale chretienne dans son ensemble. Toutes les deux
ont pour but de faire connaitre au grand public, sous la forme d'un commentaire latin
du Zohar et de textes issus des travaux des plus celebres kabbalistes juifs des siecles
precedents, ce qu'il y a de plus essentiel dans cette forme de quete du Sens, mais
reinterprete dans le but apologetique d'y demontrer l'origine prophetique des mysteres
Chretiens. Pour Oetinger, en effet, le dogme de la Trinite, fonde en dernier ressort sur
l'idee de la vie, trouve sa source et son explication ä la fois dans la kabbale juive et la
pensee de Boehme : ä savoir l'idee selon laquelle l'essence de Dieu est une volonte
puissante et inepuisable, la source d'une dynamique qui tend ä l'auto-revelation, l'auto-
representation et Tauto-incarnation. Ce qu'il exprime en reliant le dogme classique
de la Trinite ä la doctrine des sephirot. « Les trois premieres sephirot que sont Keter
(Couronne), Chokhma (Sagesse) et Bina (Intelligence discriminative) correspondent
pour lui aux trois hypostases trinitaires dans l'unite de la divinite ». II en est de meme
pour Knorr. (Cf. p. 339s). Cette tentative de nature speculative cherche ainsi ä penetrer
dans la dynamique vitale interieure de la divinite et de comprendre, ä partir de cette
dynamique meme, les phenomenes de Tunivers et de l'histoire du salut, la presence de
Dieu dans le monde, dans la nature et dans l'homme, ainsi que les diverses formes de

rencontre personnelle entre Dieu et l'homme. Quant ä la Kabbala denudata, elle a ete
une source puissante de rayonnement des idees kabbalistiques dans la vie spirituelle et
philosophique europeenne, comme en temoigne l'interet et Tappreciation d'un Leibniz.
Knorr presente la kabbale comme la forme de pensee par excellence qui permet de

surmonter tous les litiges des ecoles theologiques et confessions ulterieures en revenant
au sens originel des revelations divines. Elle a done un objectif missionnaire evident:
mettre en lumiere l'intime correlation qu'il y a entre tradition kabbalistique et tradition
chretienne, et donner ainsi la preuve irrefutable que les religions juive et chretienne
sont identiques du point de vue de leur noyau esoterique, autrement dit que la kabbale
juive contient dejä les verites de la foi chretienne, et qu'elle seule peut faire connaitre et
prevaloir la Revelation originelle qui accompagne revolution spirituelle de Thumanite.
Ce troisieme volume apporte encore de precieux developpements sur les travaux de
Franciscus Mercurius van Helmont, Thomas More, Johann Georg Wächter, Johann
Franz Budde, Johann Christoph Wolf, Jakob Bruckers, Johann Friedrich Kleuker, Johann
Friedrich von Mayer et Franz Joseph Molitor. II montre comment chacun d'eux nourrit
le desir nostalgique de construire un Systeme de pensee total, ouvrant ä T intelligibility
de l'ordre cache de Tunivers et de l'histoire du monde, dans lequel, encore une fois,
la kabbale puisse jouer un röle unificateur privilegie. Et TA. d'evoquer avec finesse
la maniere dont chacun d'eux s'est situe par rapport aux mouvements de pensee de

l'epoque, comme le spinozisme, le neopythagorisme, Tidealisme et Torientalisme.

- Un index des textes bibliques et des noms cites a ete dresse dans les trois volumes.
-Un quatrieme volume donnera alors l'ensemble des sources utilisees, manuscrites
et publiees, ainsi qu'une bibliographie complete des etudes recentes et plus anciennes
qui ont ete faites dans ce domaine immense et encore trop inexplore de la kabbale
d'inspiration chretienne.

Jean Borel


	Bibliographie

