
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique ricœurienne de la religion, avec ou contre Kant?

Autor: Ehrsam, Raphaël

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 59-74

L'HERMENEUTIQUE RICCEURIENNE
DE LA RELIGION, AVEC OU CONTRE KANT

Raphael Ehrsam

Resume

Nous evaluons dans cet article le rapport de Ricceur ä Kant, non dans
I'ensemble de saphilosophie ou dans saphilosophie de la religion, maisplus
specifiquement dans son hermeneutique des textes religieux. Nous soutenons

que l'hermeneutique ricaeurienne de la religion, loin de prolonger la Religion
dans les limites de la simple raison, s 'en ecarte de fagon decisive (quoique
l'ecart soit minimise ou denie par Ricceur). Chez Kant, I'effort interpretatif
se trouve subordonne (a) ä la volonte d'ameliorer les hommes et (b) ä une
demarche de critique des textes religieux par la foi rationnelle. En revanche,
chez Ricceur l'hermeneutique de la religion (a)procede d'une theorie du sens

decouplee de toute visee edifiante, et (b') estime que la philosophie du mal et
de l'esperance doit etre constitute «selon les symboles» plutöt que comme un
levier de la critique des symboles. Nous concluons qu 'en depit de la filiation
revendiqueepar Ricceur, le contraste de sa demarche avec celle de Kantproduit
une croisee des voies dans la philosophie de la religion vis-ä-vis de laquelle
aucune posture de synthese ne peut etre menee ä son terme.

Mesurer l'ampleur de Tinfluence de Kant sur Ricceur pose des problemes
delicats; cette entreprise fait d'ailleurs encore largement debat. Pamela Sue

Anderson decrit Ricoeur comme un «kantien post-hegelien»1; au contraire,
Hans-Jörg Ehni propose de parier d'«antagonisme» et de «complementarite» ä

propos des theories du mal moral des deux philosophes2.
L'objet de cet article n'est pas de savoir si Ricceur est ou non kantien dans

Vensemble de sa philosophie, ni meme en particulier dans l'ensemble de sa

1 P. S. Anderson, Ricceur and Kant. Philosophy of the Will, Atlanta, Scholars Press,
1993. Elle emprunte ce qualificatif ä Ricoeur lui-meme, qui declare vouloir developper
un «kantisme post-hegelien» dans «La liberie selon l'esperance» en 1968 (in: Le conflit
des interpretations, Paris, Seuil, 1969, p. 403).

2 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse. Überlegungen nach Kant und Ricceur, München,
Karl Alber, 2006, p. 161-169: «Ricceur und Kant. Paul Ricoeur - ein Kantianer ?»;

p. 220-224: «Ricoeur und Kant. Antagonismus oder Komplementarität ?». Cf. egalement
M.-S. Yang, «La representation religieuse chez Kant et la philosophie kerygmatique de

Ricoeur», Etudes Ricceuriennes, 3/2,2012, p. 52-71.



60 RAPHAEL EHRSAM

Philosophie de la religion. La question plus specifique que nous souhaitons

poser est de savoir si l'on peut reperer une proximite voire une identite de

demarche entre l'hermeneutique de la religion menee par Ricceur et l'approche
kantienne des textes religieux. Assurement, l'heritage kantien de Ricceur pour
la philosophie de la religion peut etre situe du cote d'une pensee de l'esperance.
Mais peut-il l'etre du cote d'une hermeneutique de l'esperance

La reponse ä ces questions doit d'abord partir d'un examen des pieces
historiques marquant la presence de Kant dans l'hermeneutique de la religion
de Ricceur. Dans Finitude et culpabilite en 1960, le premier grand ouvrage
consacre aux mythes religieux, Kant occupe une place de choix. Pourtant,
l'omnipresence de Kant dans la premiere partie, L 'homme faillible, contraste

avec son absence quasi-systematique dans la seconde, La symbolique du
mal3. Or, L'homme faillible appartient ä «l'anthropologie philosophique»4 et

se tient au seuil de l'hermeneutique des mythes qui sera developpee dans La
symbolique du mal; dans cet ouvrage done, nulle trace d'une convergence entre
Ricceur et Kant sur le chapitre de l'hermeneutique.

En realite, s'il est tentant de situer l'influence de Kant sur Ricceur au
niveau de la pratique hermeneutique, c'est en raison des nombreux articles

qui jalonnent la publication des ceuvres majeures de Ricceur. Dans les parerga
consacres ä l'hermeneutique biblique, la presence de Kant se fait insistante.
Le recueil Le conflit des interpretations en porte le meilleur temoignage. Dans

«Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (I)», paru un an apres
Finitude et culpabilite (1961), Ricceur s'efforce de situer l'approche kantienne
de la religion vis-ä-vis de la «phenomenologie religieuse» et de

«l'hermeneutique»5. Le tournant du rapport ä Kant se situe vers 1965 avec l'article
«Demythiser l'accusation». Ricceur y confie qu'il «retrouve les analyses
kantiennes, Celles de la Religion dans les limites de la simple raison»6, dans

la mesure oü elles lui semblent deborder et enrichir la vision ethique etroite
de l'Analytique de la seconde Critique. Ä partir de 1965, chaque mention du

sage de Königsberg se fait plus elogieuse; Ricceur prete desormais ä Kant

3 Dans L'homme faillible, lorsqu'il s'agit de construire le concept de «faillibilite»,
eclaire par l'idee d'une «disproportion» constitutive de l'homme, Ricceur declare vouloir
livrer «une reflexion de style "transcendantal"» (Finitude et culpabilite, Paris, Seuil,
(1960) 2009, p. 54). Kant est convoque pour penser la disproportion entre la sensibilite
et l'entendement dans la connaissance, et la fonetion mediatrice de 1'imagination; pour
la disproportion pratique entre le caractere et le bonheur dans l'existence pratique, et la
fonction mediatrice du respect; enfin pour analyser la trilogie des passions de possession
(Habsucht), de domination (Herrschsucht) et d'honneur (Ehrsucht) (ibid., p. 158 sq.). La
conclusion de l'ouvrage est encore placee sous le signe de Kant: «il faut donner raison
ä Kant lorsqu'il pose d'abord l'idee d'un etre raisonnable en general, puis restreint cette
idee par la difference d'une sensibilite, pour faire apparaitre celle d'un etre raisonnable
fini» (ibid., p. 187).

4 Ibid., p. 27.
5 Le conflit des interpretations, op. cit., p. 293-294.
6 «Demythiser l'accusation», ibid., p. 338.



L'HERMENEUTIQUE RICOEURIENNE DE LA RELIGION 61

une authentique hermeneutique philosophique de la religion, qui consonnerait

avec la sienne propre. II rapproche Kant et Rudolf Bultmann en 19687 et loue la

Religion dans les limites de la simple raison comme «l'approximation philosophique

laplus serree du Royaume de Dieu selon les evangiles»8. II declare que la

Philosophie religieuse de Kant est «exemplaire» dans ses conferences anglaises
des annees 1970 publiees sous le titre L'hermeneutique biblique9, avant de

publier en 1992 im article sans equivoque: «Une hermeneutique philosophique
de la religion: Kant»10.

La these decisive qu'elabore Ricceur ä propos de La religion dans les

limites de la simple raison est done la suivante: loin d'appartenir strictement

au corpus critique, eile releve de l'hermeneutique philosophique et converge
essentiellement avec l'effort interpretatif mis en ceuvre par Ricceur lui-meme
dans ses textes consacres aux Ecritures.

On ne saurait y voir une extension du perimetre de la Critique. Elle merite mieux le
titre d'«hermeneutique philosophique de la religion».11

Cette hermeneutique philosophique [...] conduit ä son achievement 1'intelligibility
de l'esperance [...].12

L'hermeneutique philosophique de la religion ne peut etre tenue pour une extension
de la critique, ni dans son sens theorique, ni dans son sens pratique. Si eile est

sans lieu, proprement atopique, cette hermeneutique philosophique n'est pas sans

thematique: eile donne corps ä une intelligence de l'esperance en tant que replique
d'un genre unique ä l'aveu du mal radical.13

II ne s'agit pas d'une quatrieme ou d'une cinquieme critique.14

11 nous faudra done exposer dans un premier temps la lecture ricoeurienne
de Kant, puisqu'elle constitue la raison principale d'affirmer une rencontre
entre l'hermeneutique de Ricceur et la supposee «hermeneutique» de Kant.
Dans un second temps, nous examinerons la difficulte centrale posee par
la lecture de Ricoeur, les doutes qu'elle peut legitimement soulever, et nous

7 «Preface ä Bultmann», ibid., p. 386.
8 «La liberie selon l'esperance», ibid., p. 412.
9 L'hermeneutique biblique, pres. et trad, par F.-X. Amherdt, Paris, Cerf, 2001,

p. 105: «Le cas de la philosophie kantienne est exemplaire [...]: peut-on, demande Kant,
philosopher dans les limites de la raison sur une structure d'experience qui s'exprime tout
d'abord dans le langage des symboles et des mythes Oui, repond-il, dans la mesure oü
la religion tombe sous la question plus vaste de determiner ce qu'il m'est permis d'esperer.
Cette question surgit au point d'intersection de la philosophie et de la religion [...]».

10 Article publie en 1992 in: Interpreter. Hommage amical ä Claude Geffre, Paris,
Cerf, repris in: Lectures 3, Paris, Seuil, 1994, p. 19-40.

" Ibid., p. 19.
12 Ibid., p. 40.
13 Ibid.
14 «Kant», in: P. Gisel (ed.), Encyclopedie duprotestantisme, Paris, Cerf, 1995, p. 819.



62 RAPHAEL EHRSAM

soutiendrons qu'en realite Ricceur ne peut attribuer ä Kant une «hermeneu-

tique» de la religion qu'en faisant subir une torsion au propos de ce dernier.

Nous ferons alors ressortir les principaux lieux de divergence entre les types
d'accueil philosophique des religions mis en ceuvre par ces deux penseurs.

L'hermeneutique philosophique de Kant selon Ricoeur

Les criteres d'une hermeneutique philosophique de la religion
selon Ricceur

L'hermeneutique philosophique est un type bien specifique d'interpre-
tation. Le genre interpretatif est defini par Ricceur comme «le travail de pensee
qui consiste ä dechiffrer le sens cache dans le sens apparent, ä deployer les

niveaux de signification impliques dans la signification litterale»15. Mais

au sein de ce genre, l'hermeneutique philosophique s'oppose directement
ä d'autres demarches voisines, en particulier ä la «phenomenologie de la

religion». Cette derniere propose en effet une comprehension tendanciellement
interne des ensembles de symboles. A l'instar de Mircea Eliade, la phenomenologie

de la religion s'efforce de faire ressortir la systematicite des symboles,
en tenant la verite et la croyance «ä distance»16. La Phänomenologie de la

religion n'explique pas, elle decrit17. Par consequent, si eile doit se distinguer
de cette derniere, une hermeneutique philosophique ne peut se definir par
sa seule rigueur semantique.18 L'hermeneutique philosophique se distingue
tout d'abord en tant qu'elle est travaillee selon Ricceur par le desir d'une
ontologie, par une «volonte de comprehension de soi»19. En outre, elle a pour
specificite de «participer ä la lutte, ä la dynamique, par laquelle le symbolisme
est lui-meme en proie ä son propre depassement»20. De ce fait, elle peut etre

amenee ä «demythiser», c'est-ä-dire ä reconnaitre le mythe comme mythe

pour en liberer le fond symbolique21 (ä la difference de la «demystification»
qui reconnait le mythe comme mythe simplement pour y renoncer). Enfin,
l'hermeneutique philosophique s'efforce de construire une «pensee ä partir du

Symbole»22, voire selon les symboles.
L'hermeneutique philosophique de la religion peut, ä partir de lä, adopter

diverses voies. Defenseur d'une approche fibre des symboles religieux par la

15 «Hermeneutique et existence», in: Le conflit des interpretations, op. cit., p. 16.
16 «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (I)», in: ibid., p. 293.
17 «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (II)», in: ibid., p. 314.
18 «Existence et hermeneutique», art. cit., p. 20.
19 Ibid.
20 «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (I)», art. cit., p. 294.
21 «Demythiser l'accusation», art. cit., p. 330.
22 Ibid., p. 295.



L'HERMENEUTIQUE RICCEURIENNE DE LA RELIGION 63

Philosophie, selon une conception «polycentrique des Ecritures bibliques»23,
Ricceur refuse d'aborder les textes religieux dans une intention limitativement
«etiologique»24 vis-ä-vis de l'existence humaine; contre Dilthey, il rejoint
logiquement Bultmann pour affirmer que le but de l'hermeneutique n'est

pas necessairement de comprendre l'auteur du texte: «ce n'est pas la vie de

l'auteur qui regie la comprehension»25. Mais de fafon remarquable, il signale
le fait que l'hermeneutique philosophique peut adopter une perspective morale,
lorsqu'elle fait en sorte que «l'interpretation du livre et ^interpretation de la vie
se correspondent et [...] s'ajustent mutuellement»26.

Deux risques guettent intrinsequement l'hermeneutique philosophique:
rationaliser les symboles comme tels (ce qui revient ä «les figer au plan
imaginatif»27), ä la maniere de la mythologie dogmatique et de la gnose; ou
allegoriser, c'est-ä-dire considerer que «le signifie primaire, c'est-ä-dire le sens

litteral, est contingent et [que] le signifie second, le sens symbolique lui-meme,
est suffisamment exterieur pour etre directement accessible»2S.

Laphilosophic kantienne de la religion lue comme une hermeneutique

Ricceur a d'abord associe la philosophie kantienne ä la derive allegorisante.
Parce qu'il adopte une «vision ethique»29 du mal du fait du formalisme en
morale30, Kant est accuse par Ricceur de ruiner parfois la richesse des symboles31.

Mais le texte de 1793 echappe aux reproches faits au texte de 1788. Dans
Particle «Demythiser l'accusation» de 1965, Ricoeur declare: «Je suivrai Kant
deux fois: d'abord dans sa definition de la fonction ethique de la religion,
ensuite dans sa definition du contenu representatif de la religion»32. Les
theses cruciales de l'article de 1992, «Une hermeneutique philosophique de

la religion: Kant», sont dejä presentes des la seconde moitie des annees 1960.

Ricceur affirme dans «Demythiser l'accusation» que le theme de l'hermeneu-

23 A. LaCocque, P. Ricceur, Penser la Bible, Paris, Seuil, 1998, «La metaphore
nuptiale», p. 451.

24 Finitude et culpabilite, op. cit., p. 207.
25 Ibid., p. 382.
26 «Preface ä Bultmann», in: Le conflit des interpretations, op. cit., p. 376.
27 «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (I)», art. cit., p. 295.
28 Finitude et culpabilite, op. cit., p. 219.
29 Une «vision ethique» du mal signifie une pensee selon laquelle le mal serait

contingent et simple produit du libre arbitre. Kant est presente comme le champion de
la vision ethique dans Particle «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique
(I)», art. cit., p. 295 et 297; Ricceur le rapproche de Pelage dans «Le "peche originel".
Etude de signification», in: Le conflit des interpretations, op. cit., p. 280.

30 «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (I)», art. cit., p. 295
et 297.

31 Ibid., p. 297 et 305.
32 «Demythiser l'accusation», art. cit., p. 338.



64 RAPHAEL EHRSAM

tique de la religion est «l'objet entier de la volonte», ä savoir l'esperance,
distincte du «principe de la moralite» (la conscience du devoir), lequel fait
l'objet d'une simple analytique dans la Critique de la raisonpratique. Insistant
sur l'ecart entre les questions «que puis-je esperer ?» et «que dois-je faire ?»,
Ricceur accorde ä Kant le merite de n'avoir pas fait de la religion un «doublet
de la morale»33. Le Kant qu'il salue comme un hermeneute est selon ses mots
«un Kant qui ne sombre pas avec l'ethique de l'imperatif»34. De ce fait, Ricceur

sauve egalement la «Dialectique transcendantale» de la seconde Critique, qu'il
presente comme une hermeneutique de la religion qui ne dirait pas clairement
son nom. Dans «La liberte selon l'esperance», en 1968, il propose une interpretation

brillante des postulats de la raison pratique:

La libertd postulee dans la Dialectique n'est pas la meme liberte que la liberte analy-
tiquement prouvee par le devoir. La liberte postulee [...] a un rapport etroit avec
l'esperance [...].35

Le postulat de l'immortalite exprime la face d'esperance du postulat de la liberte [...]
[il est] l'equivalent philosophique de l'esperance de resurrection.36

Le postulat de l'existence de Dieu manifeste la liberte existentielle comme l'equivalent

philosophique du don.37

En accord avec sa these selon laquelle la philosophic de l'esperance
s'enracine dans une experience indissociable des symboles religieux, Ricceur
soutient que chez Kant, la question «que puis-je esperer ?» serait aussi nee
«hors de la critique»38.

Quant ä l'article de 1992, il propose une presentation synthetique des

arguments permettant de dresser un portrait de Kant en hermeneute:
1) L'ceuvre de 1793 «n'a pas pour objet l'idee de Dieu, mais le fait de la

religion»39.
2) La notion de liberte entravee qui ouvre l'ceuvre de 1793 provient chez

Kant «d'une historicite existentielle, pour laquelle il n'est pas d'experience qui
ne soit mediatisee par des recits, des symboles, des mythes»40. La reflexion
kantienne dans la Religion repondrait en ce sens ä la definition ricceurienne de

1'hermeneutique philosophique comme «pensee ä partir du Symbole»41.

3) Enfin, l'ceuvre de 1793 est selon Ricceur «un essai de justification
philosophique de l'esperance, ä la faveur d'une interpretation philosophique

33 Ibid., p. 339.
34 «La liberte selon l'esperance», art. cit., p. 405.
35 Ibid., p. 409.
36 Ibid., p. 410.
37 Ibid.,p. 411.
38 Ibid., p. 408.
39 «Une hermeneutique philosophique de la religion: Kant», art. cit., p. 19.
40 Ibid., p. 20.
41 Ibid., p. 295.



L'HERMfiNEUTIQUE RICOEURIENNE DE LA RELIGION 65

de la symbolique du mal et du texte des representations, des croyances et des

institutions qui delimitent le religieux en tant que tel»42.

Kant: la critique sans l'hermeneutique

Cette presentation de Kant en hermeneute fonctionne-t-elle aussi bien

que le souhaiterait Ricceur Afin de repondre ä cette question, nous serons ä

present attentifs ä la theorie que Kant nous a laissee de son propre rapport aux
textes religieux43.

Interpreter...

Remarquons tout d'abord qu'au moment oü Kant ecrit la Religion dans
les limites de la simple raison, les conceptions hermeneutiques dominantes

se voient definies au sein de l'ecole d'exegese biblique de Göttingen, dont
la grande figure, ä la suite de Johann David Michaelis, est Johann Gottfried
Eichhorn44. L'ecole de Göttingen appartient ä l'Aufklärung, et postule de

meme que Kant une compatibility de principe entre principes moraux rationnels
et interpretation des textes. Selon les partisans de cette ecole (et ce de fa?on
somme toute classique), le dechiffrement des symboles religieux suppose des

methodes philologiques fondees sur la connaissance des langues originales, la
prise en compte des circonstances de l'ecriture et la reference regulatrice aux
intentions des auteurs des textes.

Kant connaissait les ecrits de Michaelis45. II admet que la pratique
interpretative puisse beneficier des ressources des sciences grammaticales et histo-
riques46. Le «docteur de la loi» ne peut developper de «science de l'Ecriture»
que s'il «possede ä fond la langue originelle» ainsi que «des connaissances

historiques et critiques etendues [...], en partant de l'etat des mceurs, des

opinions (la croyance populaire) de l'epoque d'alors»47. S'il existe selon lui

42 Ibid., p. 20-21.
43 Nous prolongeons ici des conclusions dejä formulees dans R. Ehrsam, «La

critique sans l'hermeneutique. Principes kantiens pour l'etude des religions», in:
R.Theis (ed.), Kant. Theologie et religion, Paris, Vrin, 2013, p. 37-54.

44 Cf. G. d'Alessandro, Kant et l'ermeneutica, Catanzaro, Rubbettino, 2000.
45 Cf. I. Kant, La religion dans les limites de la simple raison, trad. A. Philonenko

in: CEuvresphilosophiques, t. III, Paris, Gallimard, 1986 (dans la suite abrege Religion
et OP), Ak. VI, p. 13; OP III, p. 26. Dans la Preface du Conflit des facultes (abrege
CF), il assure meme que Michaelis «procedait exactement de la meme maniere» que
lui-meme (Ak. VII, p. 8; OP III, p. 809).

46 La philosophie peut inclure dans sa reflexion sur la religion «l'histoire, les

langues, les livres de tous les peuples et la Bible elle-meme» (ibid., Ak. VI, p. 9; OP
III, p. 22).

47 Ibid., Ak. VI, p. 113; OP III, p. 137.



66 RAPHAEL EHRSAM

des «principes [...] de l'exegese des Ecritures»48 dictes par la raison, alors ils
«concernent une exegese historique ou de critique grammaticale»49.

Cependant, les concessions de Kant aux conceptions hermeneutiques
courantes de son temps ne sont qu'un effet d'optique. En realite, le rapport
proprementphilosophique ä la religion commence lä oü l'exigence philologique
devient seconde. De fait, les propos de Kant sur le peche originel et la chute, la

figure du Christ, les miracles et la grace, la fin des temps et la resurrection, ne

pretendent nullement constituer une interpretation philologiquement correcte des

Ecritures. La question de savoir si la foi rationnelle oflre ou non une exegese exacte
des textes de la foi historique se voit radicalement desactivee: «il ne s'agirait que
d'une augmentation sterile de notre savoir historique. [...] La connaissance historique

[...] appartient aux adiaphora que chacun peut apprecier»50. «L'element
historique [...] qui ä cet egard n'apporte rien, est en soi quelque chose de tout
ä fait indifferent, dont on peut faire ce qu'on veut»51. Le Conflit des facultes
rencherit: «Ce que nous avons des raisons de croire sur la base d'arguments
historiques [...] c'est-a-dire la revelation comme dogme en soi contingent, est

considere comme inessentiel»52. Pour quelles raisons Kant conduit-il une telle
deactivation de la question hermeneutique Faut-il aller jusqu'ä denier au texte
de 1793 le Statut d'une interpretation philosophique de la religion

Edifier

Bien que la reponse ä ces questions soit delicate53, la ligne de force

principale du texte de 1793 va dans le sens d'un abandon pur et simple de

l'ambition hermeneutique. Un tel diagnostic ne manque pas de rencontrer
certaines objections. Kant ne dit-il pas que «la foi d'Eglise a pour interprete la

pure foi religieuse»54 Ou encore que «la Bible [...] doit etre interpretee suivant
la morale»55 Lorsqu'il distingue 1'interpretation philosophique de la «science
de l'Ecriture» de son temps, ne pretend-il pas que la premiere possederait une

superiorite proprement hermeneutique sur la seconde II declare en effet:

II n'existe [...] aucune autre [...] interpretation que d'une part lapure religion de la
raison et d'autre part la science de l'Ecriture (qui considere l'element historique),
et de ces interpretations, seule la premiere est authentique et valable pour tous; car

48 CF, Ak. VII, p. 38; OP III, p. 840.
49 Ibid.
50 Religion, Ak. VI, p. 43; OP III, p. 59 note.
51 Ibid., Ak. VI, p. 111; OP III, p. 136.
52 CF, Ak. VII, p. 9; OP III, p. 809 sq.
53 Cf. R. Ehrsam, op. cit.; D. Thouard, «Kant et l'hermeneutique», Archives de

Philosophie, t. 61, 1998, p. 629-658.
54 Religion, Ak. VI, p. 109; OP III, p. 133.
55 Ibid., Ak. VI, p. 110; OP III, p. 134, note.



L'HERMENEUTIQUE RICCEURIENNE DE LA RELIGION 67

la seconde n'est que doctrinale et sert ä transformer la foi d'Eglise, pour un peuple
determine, ä une epoque precise, en un Systeme se soutenant avec Constance56.

Ces objections possibles reposent cependant surun malentendu. Les termes
declaratifs et prescriptifs des formules citees, de meme que la revendication
d'une plus grande authenticity pour 1'interpretation selon la «pure religion de

la raison», ne signifient pas une superiority philologique de ce type d'inter-
pretation. La Bible doit etre «interpretee suivant la morale» pour ameliorer
les hommes; la foi rationnelle est l'interprete de la foi d'Eglise en vue de fins
morales, son «authenticity» n'etant pas historique, mais ethique. En ce sens, si

l'on peut certes parier d'une pratique kantienne de 1'interpretation des textes

religieux, c'est simplement au sens d'une libre lecture, non au sens d'une discipline

reglee par des criteres de determination du sens juste. Du reste, Kant n'a

pas manque de prevenir le malentendu:

Ce qui vient d'etre dit ici ne doit pas etre regarde comme si ce devait etre un
commentaire de l'Ecriture [...] On peut s'expliquer sur la maniere dont on peut se
servir moralement d'un expose historique, sans pour autant se decider sur la question
de savoir si c'etait aussi le sens voulu par l'ecrivain, ou si c'est seulement nous qui
l'y mettons. II suffit que ce sens soit en lui-meme vrai (sans la moindre preuve
historique) et qu'en meme temps il soit aussi le seul grace auquel nous puissions
tirer pour nous quelque chose d'un passage de l'Ecriture qui nous rende meilleurs57.

La demarche interpretative de 1793 peut ä bon droit «paraitre souvent
forcee»58, et on ne doit pas «soutenir que le sens que nous donnons aux
symboles de la croyance populaire ou encore aux livres saints soit absolument
celui qu'ils visent»59. C'est lä tout le sens du renversement entre «l'authen-
tique» et le «doctrinal» propose par le Conflit des fiacultes:

De l'art de l'exegese biblique (hermeneutica sacra) [...], on peut done reclamer
[...] que l'exegete declare si sa decision doit etre comprise comme authentique
ou doctrinale. Dans le premier cas, 1'interpretation doit etre ä la lettre (philologi-
quement) conforme ä l'idee de l'auteur, mais dans le second cas l'ecrivain a la liberte
de supposer au passage (philosophiquement) le sens qu 'ilprend dans I 'exegese, cela
dans une intention moralementpratique60.

Le texte de 1798 ne contredit celui de 1793 que si l'on ne distingue pas
le sens ethique et le sens philologique de l'authenticite. Toutes les decisions

interpretatives de Kant ont pour point focal 1'edification de l'humanite; toutes

convergent vers le souci de rapporter les textes religieux aux connaissances a

priori des principes pratiques. C'est pourquoi Kant presente le Christ comme
l'«Idee personnifiee du bon principe»61, l'ideal d'une humanite agreable ä

56 Ibid., Ak. VI, p. 114 OP III, p. 139.
57 Ibid., Ak. VI, p. 43; OP III, p. 59 note.
58 Ibid., Ak. VI, p. 110; OP III, p. 133.
59 Ibid., Ak. VI, p. 111; OP III, p. 135.
60 CF, Ak. VII, p. 66; OP III, p. 875.
61 Ibid., Ak. VI, p. 60; OP III, p. 75.



68 RAPHAEL EHRSAM

Dieu; c'est pourquoi il nie l'existence d'une doctrine de la predestination dans
les epitres de Paul et soutient une lecture du peche originel qui s'accorde avec
la primaute pratique de la liberie, etc. Eichhorn ne s'y est point trompe, apres
qu'il eut lu la Religion. Visant Kant, il assene: «Jusqu'ä present, l'interpre-
tation voulait dire presentation du sens que l'ecrivain a attache ä ses mots; celui
qui privilegie un sens moral, qui n'est pas dans les mots de l'ecrivain d'apres
la langue et le contexte, par rapport au resultat de l'explication grammaticale,
cesse d'etre un interprete.»62

Critiquer

La decision de faire de la foi rationnelle le cceur de 1'interpretation des

textes religieux place Kant directement en porte-ä-faux avec le diagnostic de

Ricceur. Car toute decision de ce genre porte en elle-meme un geste qu'il faut
bien qualifier de «critique», meme si - Ricoeur a raison sur ce point - il ne s'agit
pas lä d'une critique au sens kantien de revaluation de la portee des pouvoirs
de l'esprit. La forme de critique ä laquelle la foi rationnelle soumet les religions
historiques est d'un autre ordre et repond au sens courant du terme: eile signifie
avant tout l'effort de separation entre l'acceptable et l'inacceptable, entre ce

qui peut etre sauve et ce qui doit etre abandonne63.

D'un cote, La religion dans les limites de la simple raison indique ainsi les

points d'harmonie entre la foi historique et la pure foi rationnelle - la
representation d'un Dieu Createur moral et saint legislateur, Bienveillant et Juge
integre, la representation d'un ideal de l'humanite agreable ä Dieu, etc. Mais
d'un autre cote, des que la foi historique deborde la religion rationnelle, sa

pretention ä la sacralite devient justiciable d'une destitution: il en va ainsi des

narrations irrecevables (par exemple le sacrifice d'Isaac), des representations et
formes du culte arbitraires (par exemple les penitences, mortifications, etc.64).

Le pendant de la religion rationnelle est «l'illusion religieuse»65, et la possi-

62 «Über die kantische Hermeneutik», Allgemeine Bibliothek der biblischen
Literatur, Leipzig, 1794, VI, 1, p. 53; trad, par D. Thouard in: «Kant et 1'hermeneutique»,
art. cit., p. 651. II resterait simplement ä souligner que la deactivation kantienne de

l'exigence philologique lui parait seule repondre ä la maniere dont Dieu (s'il existe)
souhaiterait que l'on lise les textes religieux; Kant peut done paradoxalement proclamer
que le refus de 1'hermeneutique des textes constitue la precondition d'une hermeneutique
du divin, oü «le Dieu qui est en nous est lui-meme l'interprete» (CF, Ak. VII, p. 48; OP
III, p. 852). Nous nous permettons pour l'instant de minorer ce point, etant donne que
«l'hermeneutique» telle que l'entend Ricoeur conceme avant tout les materiaux symbo-
liques et non directement les intentions divines; nous reviendrons neanmoins sur ce
theme dans la fin de cet article.

63 Cf. lä encore R. Ehrsam, «La critique sans l'hermeneutique. Principes kantiens pour
l'etude des religions», art. cit., pour une analyse plus detaillee du concept de «critique».

64 Religion, Ak. VI, p. 169; OP III, p. 203.
65 Ibid., Ak. VI, p. 168; OP III, p. 202.



L'HERMENEUTIQUE RICCEURIENNE DE LA RELIGION 69

bilite d'une determination de la seconde decoule directement de l'affirmation
de la premiere. L'illusion religieuse revet notamment selon Kant trois formes:

C'estpremierement la croyance consistant ä reconnaitre par l'experience une chose
dont nous admettons suivant les lois objectives de l'experience qu'il est impossible
qu'elle se produise (croyance au miracle). Deuxiemement c'est l'illusion de devoir
admettre, comme necessaire ä notre bien moral, parmi nos concepts rationnels,
quelque chose dont nous ne pouvons par la raison nous faire aucune Idee (il s'agit de la

croyance aux mysteres). Et troisiemement l'illusion de pouvoir par la mise en ceuvre de

simples moyens naturels produire un effet, qui pour nous est un mystere, je veux dire
l'influence de Dieu sur notre moralite (c'est la croyance dans les moyens de grace)66.

Un tel effort de discrimination du rationnel et de l'illusoire au sein des

textes religieux signe le divorce de Kant d'avec le projet philosophique tradi-
tionnel de l'hermeneutique des textes. Dilthey l'avait per^u: «La raison pratique
evalue les merites respectifs des religions ou du texte biblique, etjuge ce qui lui
est le plus conforme. En aucun cas le propos de Kant n'est de retrouver la
signification particuliere des discours, le sens historique ou l'intention de l'auteur.
Jusque dans sa confrontation avec le texte biblique, pour Kant, la critique tient
lieu d'hermeneutique.»67

Kant contre Ricceur: de deux rapports distincts
de la philosophie ä la religion

Ä partir des analyses precedentes, nous soutenons qu'en depit de l'avis de

Ricceur, l'hermeneutique de ce demier, loin de converger avec la philosophie
kantienne de la religion, s'y oppose frontalement.

Hermeneutique et theorie du sens

Le premier point massifde divergence entre les deux philosophes conceme
l'importance pour chacun d'eux de la question du sens des symboles. Pour
Ricceur, «l'exegese implique une theorie du signe et de la signification»68: «il
faut resister ä la tentation de separer la verite, propre ä la comprehension, de la
methode mise en ceuvre par les disciplines issues de l'exegese»69. L'approche
semantique doit maintenir l'hermeneutique au contact des methodologies

66 Ibid., Ak. VI, p. 194; OP III, p. 233.
67 W. Dilthey, «Anfänge einer auf die Einheit der Heiligen Schriften gerichteten

hermeneutischen Methode bei Kant», in: Id., Gesammelte Schriften, Band XIV/2,
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1985, trad. D. Thouard in: «Kant et l'hermeneutique»,

art. cit., p. 643. C'est nous qui soulignons.
68 «Hermeneutique et existence», art. cit., p. 8.
69 Ibid., p. 14-15.



70 RAPHAEL EHRSAM

pratiquees. Ricceur recommande notamment de s'appuyer sur un inventaire
des formes symboliques, une criteriologie de la metaphore, de l'allegorie,
etc.70. Le probleme hermeneutique applique ä la religion depend des sciences

historiques et philologiques profanes. C'est une ecriture qui est ä interpreter71.
Kant, lui, ne bätit pas au prealable une theorie semantique pour lire les textes
religieux. La religion dans les limites de la simple raison ne presente aucune
theorie du dechiffrement des symboles, de la variete des tropes, des methodes

d'identification des figures du discours, etc. Kant est resolument Theritier de

Rousseau plus qu'il n'est celui de Clauberg72 ou des theologiens de Göttingen.
II fait sien le mot de Rousseau selon lequel «les plus grandes idees de la divinite
nous viennent par la raison seule»73; suivant la conception rousseauiste de la

religion naturelle, Kant estime que les textes reveles ne sont pas le cceur de la
foi pure. Celle-ci puise avant tout ses racines dans la conscience de nos devoirs
et notre espoir de realiser le Souverain Bien.

Philosophie de la religion et «pensee selon les symboles»

Le second point de divergence separant Kant et Ricceur se situe dans

l'importance accordee par chacun d'eux ä la lecture de la Bible dans la constitution

de la foi.
L'hermeneutique ricceurienne est inseparable des coordonnees historiques

et theologiques du christianisme.
(a) Dans la mesure oü le Christ lui-meme invite ä relire et mieux comprendre

l'Ancien Testament, Ricceur estime que le probleme hermeneutique est

consubstantiel au christianisme: «Tinterpretation de l'Ancien Testament ä la
lumiere de Tevenement christique, par la generation apostolique, donne une

toute autre lecture des evenements, des institutions, des personnages de la
Bible, que celle des rabbins»74. «L'evenement christique est dans un rapport

70 Dans Finitude et culpabilite, au debut de la seconde partie (La symbolique du
mal), Ricceur fait preceder son propos d'une breve «criteriologie du Symbole» (pp. cit.,
p. 212). Les symboles sont des «expressions qui communiquent un sens» (ibid., p. 217),
qui «possedent une intentionnalite double» (ibid.), et dont le sens second «est constitue
dans et par le sens litteral» (ibid., p. 218). Le symbole se distingue de l'allegorie par le

fait que «dans l'allegorie, le signifie primaire, c'est-a-dire le sens litteral, est contingent
et le signifie second, le sens symbolique lui-meme, est suffisamment exterieur pour etre
directement accessible» (ibid., p. 219).

71 «Preface ä Bultmann», art. cit., p. 378.
72 Dans Logique ancienne et nouvelle [1654] (trad, du latin par J. Lagree et

G.Coqui, Paris, Vrin, 2007), J. Clauberg definit l'hermeneutique comme science de la

signification des signes, par opposition ä la logique definie comme science de la verite
des signes.

73 Emiie ou de I'education, in: CEuvres, Paris, Gallimard, Pleiade, 1959-1995, t. IV,
p. 607.

74 «Hermeneutique et existence», art. cit., p. 7.



L'HERMliNEUTIQUE RICCEURIENNE DE LA RELIGION 71

hermeneutique avec tout l'ensemble de l'ecriture judaique, en ce sens qu'il
l'interprete»75. Du fait que le kerygme est lui-meme interpretant vis-ä-vis de

l'ecriture anterieure, il commande directement une connexion etroite de la foi
et de l'hermeneutique.

(b) D'autre part, Ricceur estime que l'hermeneutique de la religion telle

qu'il la pratique repond ä un cercle specifique: «il faut comprendre pour croire,
mais il faut croire pour comprendre»76. La comprehension evoquee dans ce

cercle est sans equivoque une comprehension du texte revele. La consequence
de ce cercle ä propos de la pensee de la liberie veut que le concept de celle-ci
ne soit pas articule independamment du destin du Christ: «Une hermeneutique
de la liberie religieuse est une interpretation de la liberie conforme ä l'interpre-
tation de la resurrection en termes de promesse et d'esperance.»77 On voit en
cela en quoi Ricceur se separe nettement de l'affirmation kantienne de la liberie
ä partir de la pure et simple conscience de la loi morale. Dans Penser la Bible,
Ricceur s'efforce ainsi de nier l'existence d'une antinomie entre autonomic
morale et theonomie ä propos des commandements divins delivres sur le Sinai".

II s'oppose ffontalement ä Kant en ce lieu et avoue que «Spinoza ou Kant

[...] verraient plutot une perversion»78 dans son propos. Le cercle de

l'hermeneutique ricceurienne, en ce qu'il definit l'exigence d'une «pensee selon les

symboles», implique une dialectique de la foi veritable et de 1'interpretation
des textes. La foi n'est pas independante du texte, mais bien «au risque de

1'interpretation»79.
Pour Kant au contraire, la foi rationnelle pure est independante des revelations,

y compris de la Bible. Ses articles sont universels et necessaires, ce qui
interdit de les confondre avec quelque symbole que ce soit: «il ne s'agit que
d'une pure croyance de la raison et cette croyance peut etre communiquee
ä quiconque en vue de la conviction, tandis qu'une croyance historique,
simplement fondee sur des faits, ne peut etendre plus loin son influence que les

informations autorisant ä juger de sa credibility ne peuvent parvenir sous les

conditions de temps et de lieu»80. Le christianisme est simplement aux yeux
de Kant la religion revelee la plus conforme ä la foi rationnelle pure; mais sa

connexion avec la foi pure fait l'objet d'un jugement reflechissant, et l'even-
tuelle reconnaissance de sa conformite superieure suppose l'indepassable
anteriorite de la foi pure. Et encore faut-il souligner que le jugement favorable
de Kant ä l'egard du christianisme n'exclut pas que la foi pure puisse trouver
une expression dans d'autres cultes: «il n'y a qu'une (vraie) Religion; en

75 «Preface ä Bultmann», art. cit., p. 374.
76 «Hermeneutique des symboles et reflexion philosophique (I)», art. cit., p. 294.
77 «La liberie selon l'esperance», art. cit., p. 397.
78 P. Ricceur, A. LaCocque, Penser la Bible, op. cit., «Une obeissance aimante»,

p. 159.
79 «Hermeneutique et existence», art. cit., p. 26.
80 Religion, Ak. VI, p. 103; OP III, p. 124.



72 RAPHAELEHRSAM

revanche il peut y avoir maintes formes de croyance»81. Ainsi, Kant considere

que la disposition originaire au bien trouve tout autant ä se figurer dans le

paradis monotheiste que dans les mythes de l'äge d'or et les recits de l'Inde82.
Le chätiment d'Adam n'est pas sans affinite avec la representation hindoue des

hommes comme esprits emprisonnes dans un corps par punition83. Kant Signale

encore que les attributs divins cruciaux aux yeux de la foi pure (puissance,

sagesse, justice, etc.) se rencontrent, quoique sous differentes formes, dans la

religion de Zoroastre, l'hindouisme, la religion egyptienne, gothique, juive84.
Kant propose certes une pensee des symboles, mais il est clair que la Religion ne
constitue nullement une «pensee selon les symboles» au sens oü l'entend Ricceur.

L 'importance de la critique: I 'exemple de

1'interpretation de Genese 22, 1-19

Le demier point de divergence conceme 1'importance respective accordee
ä la critique par Ricceur et Kant. Ricceur evalue regulierement de fagon critique
certaines lectures du texte biblique (la gnose, Pelage, Augustin, etc.). En
revanche, la «pensee selon les symboles» menage peu d'espace k la possibility
d'une critique du texte lui-meme. Kant en revanche n'hesite pas ä evaluer la
lettre biblique, estimant ainsi que le Christ ne saurait etre litteralement le fils de

Dieu, ou que Dieu n'a pu demander ä Abraham de sacrifier Isaac.

A cet egard, la lecture de Genese 22, 1-9 revet un Statut paradigma-
tique. Ricceur parle, ä propos d'Abraham, d'une «obeissance d'au-delä de la

suspension de l'ethique»85. Dans Penser la Bible, il reaffirme l'importance
des «comportements "aberrants" de quelques-uns des grands inspires»86, qui
of&ent une «exploration [...] des limites de la loi reputee apodictique»87 k la
lumiere des Ecritures. Le recit de la «ligature d'Isaac» en Genese 22 indique
une «suspension de la revendication apodictique»88; «la theonomie, entendue

comme appel ä une obeissance aimante, engendre l'autonomie, entendue

comme appel ä la responsabilite»89. Ricceur choisit done de mettre son lecteur
«en garde contre une surelevation de l'autonomie morale»90. Tout au contraire,

81 Ibid., Ak. VI, p. 107; OP III, p. 131.
82 Ibid., Ak. VI, p. 19; OP III, p. 29.
83 Ibid., Ak. VI, p. 74; OP III, p. 92, note.
84 Ibid., Ak. VI, p. 140 sq ; OP III, p. 172, note.
85 «Demythiser 1'accusation», art. cit., p. 338.
86 Penser la Bible, op. cit., «Une obeissance aimante», p. 163.
87 Ibid., p. 162.
88 Ibid.
89 Ibid., p. 184. L'opposition ä Kant est explicite, puisque Ricceur se donne le projet

de contraster sa conception de l'obeissance ä Dieu avec «l'autonomie de l'imperatif
kantien» (ibid.).

90 Ibid., p. 185.



L'HERMENEUTIQUE RICCEURIENNE DE LA RELIGION 73

le point de depart de Kant est 1'autonomic, et l'independance des commande-

ments moraux vis-ä-vis de tout recit religieux: «dans la mesure oü eile se fonde

sur le concept de l'homme, comme etre libre et s'obligeant par cela meme par
sa raison ä des lois inconditionnees, la morale n'a besoin ni de l'Idee d'un Etre
different qui le depasse afin qu'il connaisse son devoir, ni d'un autre motif que
la loi elle-meme pour qu'il l'observe»91. En consequence de cette priorite de la

morale, noyau de la foi pure, Kant n'hesite pas ä soutenir que Dieu n'a pas pu
demander ä Abraham de sacrifier Isaac:

Si quelque chose est represents comme ordonne par Dieu dans une manifestation
immediate de Celui-ci, mais contredit cependant directement la moralite, bien que
selon toute apparence il s'agisse d'un miracle divin, ce ne peut en etre un - par
exemple s'il etait commands ä un pere de tuer son fils ä sa connaissance toutefois
entierement innocent.92

Peut servir d'exemple le mythe du sacrifice qu'Abraham, sur ordre divin, voulut
offrir en immolant et en brülant son fils unique (le pauvre enfant apporta meme
ä cette fin, sans le savoir, le bois). Abraham aurait dü rSpondre ä cette prStendue
voix divine: Que je ne doive pas tuer mon bon fils, c'est parfaitement sür; mais

que toi qui m'apparais, tu sois Dieu, je n'en suis pas sür et je ne peux pas non plus
le devenir, quand bien meme cette voix tomberait, retentissante, du ciel (visible).93

Conclusions

Du destin d'une torsion

Nous conclurons tout d'abord que la philosophic kantienne de la religion
ne peut etre decrite comme une «hermeneutique philosophique» qu'au prix
d'une torsion qui en estompe la radicalite. Loin que la foi pure soit «mediatisee

par les symboles», eile n'existe qu'ä etre presente au cceur de chaque homme,
accessible ä toute personne se recueillant en elle-meme; foyer vifdes religions
revelees, eile est la pierre de touche pour decider de leur valeur. Heritier de

Bayle, Kant estime que tout sens qui contient l'obligation de faire des crimes
est faux; heritier de Voltaire, il soutient que la religion pure n'a pas de commencement

dans le temps, au contraire du christianisme et des autres religions,
nes en un lieu et ä un moment de l'histoire; heritier de Rousseau, il relativise
l'importance de la revelation en faveur des verites connues de la raison seule.

II n'est pas anodin que Ricoeur ait lui-meme fait l'aveu de la distance qui
separait le texte kantien de la lecture qu'il en donnait: «On n'ignore pas que
dans la Dialectique de la raison pratique, et plus encore dans La religion dans
les limites de la simple raison, Kant dessine les grands traits d'une religion

91 Religion, Ak. VI, p. 3; OP III, p. 15.
92 Ibid., Ak. VI, p. 87; OP III, p. 108.
93 CF, Ak. VII, p. 64; OP III, p. 872.



74 RAPHAEL EHRSAM

naturelle, c'est-ä-dire non historique. [...] II n'est pas douteux que la religion,
ainsi epuree par le philosophe, n'est pas dans la position du fondement, mais
dans celle de la consequence par rapport ä la moralite.»94

Ricaeur lecteurplus profond; Kant, theoricien plus veridique

Une phrase de Ricceur peut etre reecrite pour decrire les merites respectifs
de chaque penseur: «Augustin parait plus profond que Pelage: parce qu'il a

aper?u que le neant de privation est en meme temps une puissance superieure
ä chaque volonte individuelle et ä chaque volition singuliere. En retour, Pelage

parait plus veridique, parce qu'il laisse chaque etre libre en face de sa seule

responsabilite, comme Jeremie et Ezechiel l'avaient fait jadis en niant que les

enfants paient la faute des peres»95. Parce qu'il se confronte au detail des textes

religieux, le rapport de Ricceur ä la Bible est assurement plus profond, plus
riche d'enseignements et d'actes interpretatifs minutieux que ne l'est le rapport
de Kant ä ces memes textes. Pourtant, il nous semble que la distinction affirmee

par Kant entre 1'interpretation «par la pure religion de la raison» et l'interpre-
tation par la «science de l'Ecriture» demeure plus veridique. La raison alleguee

par Kant dans le Conflit des facultes resonne encore: dans l'hypothese oü les

Ecritures seraient veritablement divines, alors la prevalence de 1'interpretation
morale vis-ä-vis de la philologie pourrait bien seule conduire ä une veritable
hermeneutique du divin. En effet, ce n'est que dans la mesure oü les interpretations

se font «selon le principe de moralite [...] qu'elles sont veritablement
authentiques, c'est-ä-dire que le Dieu qui est en nous est lui-meme l'inter-
prete»96. Selon Kant, «L'interpretation doctrinale [...] est par consequent en

meme temps 1'interpretation authentique: autrement dit, c'est ainsi que Dieu
veut savoir comprise sa volonte revelee dans la Bible»97. En quelques lieux,
Ricceur lui-meme n'a pas ete insensible ä cette idee. Commentant la pratique de

la demythologisation selon Bultmann (qui «se distingue de la demystification
en ce qu'elle est mue par la volonte de comprendre mieux le texte, c'est-ä-
dire de realiser l'intention du texte»98), il suggerait que «la demythologisation
[puisse etre] l'envers de la saisie du kerygme»99, que «le kerygme lui-meme

[veuille] etre demythologise» 10°.

94 «Entre philosophie et theologie I: la Regie d'Or en question», art. cit., p. 276.
95 «Le mal, un defi ä la philosophie et ä la theologie», in: Lectures 3, op. cit., p. 220.
96 CF, Ak. VII, p. 48; OP III, p. 852.
97 Ibid., Ak. VII, p. 67; OP III, p. 876.
98 «Preface ä Bultmann», art. cit., p. 381.
99 Ibid.
100 Ibid., p. 384.


	L'herméneutique ricœurienne de la religion, avec ou contre Kant?

