Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique ricaeurienne de la religion, avec ou contre Kant?
Autor: Ehrsam, Raphaél

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 59-74

L’HERMENEUTIQUE RICEEURIENNE
DE LA RELIGION, AVEC OU CONTRE KANT ?

RAaPHAEL EHRSAM
Résume

Nous évaluons dans cet article le rapport de Riceeur a Kant, non dans
I’ensemble de sa philosophie ou dans sa philosophie de la religion, mais plus
spécifiqguement dans son herméneutique des textes religieux. Nous soutenons
que I’herméneutique riceeurienne de la religion, loin de prolonger la Religion
dans les limites de la simple raison, s’en écarte de fagon décisive (quoique
I’écart soit minimisé ou dénié par Ricceur). Chez Kant, l’effort interprétatif
se trouve subordonné (a) a la volonté d’améliorer les hommes et (b) a une
demarche de critique des textes religieux par la foi rationnelle. En revanche,
chez Ricaeur I’herméneutique de la religion (a’) procéde d’une théorie du sens
découplée de toute visée édifiante, et (b’) estime que la philosophie du mal et
de I’espérance doit étre constituée «selon les symboles» plutét que comme un
levier de la critique des symboles. Nous concluons qu’en dépit de la filiation
revendiquée par Ricceur, le contraste de sa déemarche avec celle de Kant produit
une croisée des voies dans la philosophie de la religion vis-a-vis de laquelle
aucune posture de synthése ne peut étre menée a son terme.

Mesurer I’ampleur de 1’influence de Kant sur Ricceur pose des problémes
délicats; cette entreprise fait d’ailleurs encore largement débat. Pamela Sue
Anderson décrit Ricceur comme un «kantien post-hégélien»!; au contraire,
Hans-Jorg Ehni propose de parler d’«antagonisme» et de «complémentarité» a
propos des théories du mal moral des deux philosophes?.

L’objet de cet article n’est pas de savoir si Ricceur est ou non kantien dans
I’ensemble de sa philosophie, ni méme en particulier dans ’ensemble de sa

' P. S. ANDERSON, Riceeur and Kant. Philosophy of the Will, Atlanta, Scholars Press,
1993. Elle emprunte ce qualificatif a Ricceur lui-méme, qui déclare vouloir développer
un «kantisme post-hégélien» dans «La liberté selon 1’espérance» en 1968 (in: Le conflit
des interprétations, Paris, Seuil, 1969, p. 403).

2 H.-J. Enny, Das moralisch Bose. Uberlegungen nach Kant und Riceeur, Miinchen,
Karl Alber, 2006, p. 161-169: «Ricceur und Kant. Paul Ricceur — ein Kantianer ?»;
p.220-224: «Ricceur und Kant. Antagonismus oder Komplementaritit ?». Cf. également
M.-S. YanG, «La représentation religieuse chez Kant et la philosophie kérygmatique de
Ricoeur», Etudes Ricaeuriennes, 3/2, 2012, p. 52-71.



60 RAPHAEL EHRSAM

philosophie de la religion. La question plus spécifique que nous souhaitons
poser est de savoir si ’on peut repérer une proximité voire une identité de
démarche entre I’herméneutique de la religion menée par Ricceur et I’approche
kantienne des textes religieux. Assurément, 1’héritage kantien de Ricceur pour
la philosophie de la religion peut étre situé du coté d’une pensée de 1’espérance.
Mais peut-il I’étre du c6té d’une herméneutique de 1I’espérance ?

La réponse a ces questions doit d’abord partir d’un examen des piéces
historiques marquant la présence de Kant dans I’herméneutique de la religion
de Ricceur. Dans Finitude et culpabilité en 1960, le premier grand ouvrage
consacré aux mythes religieux, Kant occupe une place de choix. Pourtant,
I’omniprésence de Kant dans la premicre partie, L ’homme faillible, contraste
avec son absence quasi-systématique dans la seconde, La symbolique du
mal?®. Or, L’homme faillible appartient a «I’anthropologie philosophique»* et
se tient au seuil de I’herméneutique des mythes qui sera développée dans La
symbolique du mal ; dans cet ouvrage donc, nulle trace d’une convergence entre
Ricceur et Kant sur le chapitre de I’herméneutique.

En réalité, s’il est tentant de situer 1’influence de Kant sur Ricceur au
niveau de la pratique herméneutique, c’est en raison des nombreux articles
qui jalonnent la publication des ceuvres majeures de Ricceur. Dans les parerga
consacrés a I’herméneutique biblique, la présence de Kant se fait insistante.
Le recueil Le conflit des interprétations en porte le meilleur témoignage. Dans
«Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», paru un an apres
Finitude et culpabilité (1961), Ricceur s’efforce de situer ’approche kantienne
de la religion vis-a-vis de la «phénoménologie religieuse» et de «I’hermé-
neutique»>. Le tournant du rapport a Kant se situe vers 1965 avec [’article
«Démythiser 1’accusation». Ricceur y confie qu’il «retrouve les analyses
kantiennes, celles de la Religion dans les limites de la simple raison»®, dans
la mesure ou elles lui semblent déborder et enrichir la vision éthique étroite
de I’ Analytique de la seconde Critigue. A partir de 1965, chaque mention du
sage de Konigsberg se fait plus élogieuse; Ricceur préte désormais a Kant

3 Dans L’homme faillible, lorsqu’il s’agit de construire le concept de «faillibilité»,
éclairé par 1’idée d’une «disproportion» constitutive de I’homme, Ricceur déclare vouloir
livrer «une réflexion de style “transcendantal”» (Finitude et culpabilité, Paris, Seuil,
(1960) 2009, p. 54). Kant est convoqué pour penser la disproportion entre la sensibilité
et I’entendement dans la connaissance, et la fonction médiatrice de I’imagination ; pour
la disproportion pratique entre le caractére et le bonheur dans I’existence pratique, et la
fonction médiatrice du respect; enfin pour analyser la trilogie des passions de possession
(Habsucht), de domination (Herrschsucht) et d’honneur (Ehrsuchr) (ibid., p. 158 sq.). La
conclusion de I’ouvrage est encore placée sous le signe de Kant: «il faut donner raison
a Kant lorsqu’il pose d’abord I’idée d’un étre raisonnable en général, puis restreint cette
idée par la différence d’une sensibilité, pour faire apparaitre celle d’un étre raisonnable
fini» (ibid., p. 187).

4 Ibid., p. 27.

3 Le conflit des interpreétations, op. cit., p. 293-294.

¢ «Démythiser 1’accusationy, ibid., p. 338.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 61

une authentique herméneutique philosophique de la religion, qui consonnerait
avec la sienne propre. Il rapproche Kant et Rudolf Bultmann en 19687 et loue la
Religion dans les limites de la simple raison comme «1’approximation philoso-
phique la plus serrée du Royaume de Dieu selon les évangiles»®. Il déclare que la
philosophie religieuse de Kant est «exemplaire» dans ses conférences anglaises
des années 1970 publiées sous le titre L herméneutique biblique®, avant de
publier en 1992 un article sans équivoque: «Une herméneutique philosophique
de la religion : Kant» 12,

La thése décisive qu’élabore Ricceur a propos de La religion dans les
limites de la simple raison est donc la suivante: loin d’appartenir strictement
au corpus critique, elle reléve de ’herméneutique philosophique et converge
essentiellement avec ’effort interprétatif mis en ceuvre par Ricceur lui-méme
dans ses textes consacrés aux Ecritures.

On ne saurait y voir une extension du périmétre de la Critique. Elle mérite mieux le
titre d’«herméneutique philosophique de la religion». 1!

Cette herméneutique philosophique [...] conduit a son achévement I’intelligibilité
de I’espérance [...]. 12

L’herméneutique philosophique de la religion ne peut étre tenue pour une extension
de la critique, ni dans son sens théorique, ni dans son sens pratique. Si elle est
sans lieu, proprement afopique, cette herméneutique philosophique n’est pas sans
thématique : elle donne corps a une intelligence de 1’espérance en tant que réplique
d’un genre unique a I’aveu du mal radical. **

Il ne s’agit pas d’une quatri¢éme ou d’une cinquiéme critique. *

Il nous faudra donc exposer dans un premier temps la lecture ricceurienne
de Kant, puisqu’elle constitue la raison principale d’affirmer une rencontre
entre ’herméneutique de Ricceur et la supposée «herméneutique» de Kant.
Dans un second temps, nous examinerons la difficulté centrale posée par
la lecture de Ricceur, les doutes qu’elle peut légitimement soulever, et nous

7 «Préface a Bultmanny, ibid., p. 386.

§ «La liberté selon 1’espérancey, ibid., p. 412.

® L’herméneutique biblique, prés. et trad. par F.-X. Ambherdt, Paris, Cerf, 2001,
p. 105: «Le cas de la philosophie kantienne est exemplaire [...] : peut-on, demande Kant,
philosopher dans les limites de la raison sur une structure d’expérience qui s’exprime tout
d’abord dans le langage des symboles et des mythes ? Oui, répond-il, dans la mesure ol
la religion tombe sous la question plus vaste de déterminer ce qu’il m’est permis d’espérer.
Cette question surgit au point d’intersection de la philosophie et de la religion [...]».

19" Article publié en 1992 in: Interpréter. Hommage amical a Claude Geffré, Paris,
Cerf, repris in: Lectures 3, Paris, Seuil, 1994, p. 19-40.

' Ibid., p. 19.

12 Ibid., p. 40.

B Ibid.

4 «Kantw», in: P. GiseL (éd.), Encyclopédie du protestantisme, Paris, Cerf, 1995, p.819.



62 RAPHAEL EHRSAM

soutiendrons qu’en réalité Ricceur ne peut attribuer & Kant une «herméneu-
tique» de la religion qu’en faisant subir une torsion au propos de ce demnier.
Nous ferons alors ressortir les principaux lieux de divergence entre les types
d’accueil philosophique des religions mis en ceuvre par ces deux penseurs.

L’herméneutique philosophique de Kant selon Ricceur

Les criteres d’une herméneutique philosophique de la religion
selon Ricceur

L’herméneutique philosophique est un type bien spécifique d’interpré-
tation. Le genre interprétatif est défini par Ricceur comme «le travail de pensée
qui consiste a déchiffrer le sens caché dans le sens apparent, & déployer les
niveaux de signification impliqués dans la signification littérale» '5. Mais
au sein de ce genre, I’herméneutique philosophique s’oppose directement
a d’autres démarches voisines, en particulier a la «phénoménologie de la
religion». Cette derniére propose en effet une compréhension tendanciellement
interne des ensembles de symboles. A I’instar de Mircea Eliade, la phénomé-
nologie de la religion s’efforce de faire ressortir la systématicité des symboles,
en tenant la vérité et la croyance «a distance»'®. La phénoménologie de la
religion n’explique pas, elle décrit'’. Par conséquent, si elle doit se distinguer
de cette derniére, une herméneutique philosophique ne peut se définir par
sa seule rigueur sémantique.'® L’herméneutique philosophique se distingue
tout d’abord en tant qu’elle est travaillée selon Ricceur par le désir d’une
ontologie, par une «volonté de compréhension de soi» *°. En outre, elle a pour
spécificité de «participer a la lutte, a la dynamique, par laquelle le symbolisme
est lui-méme en proie a son propre dépassement» 2’ De ce fait, elle peut étre
amenée a «démythiser», c’est-a-dire a reconnaitre le mythe comme mythe
pour en libérer le fond symbolique?! (4 la différence de la «démystification»
qui reconnait le mythe comme mythe simplement pour y renoncer). Enfin,
I’herméneutique philosophique s’efforce de construire une «pensée a partir du
symbole» %%, voire selon les symboles.

L’herméneutique philosophique de la religion peut, a partir de 1a, adopter
diverses voies. Défenseur d’une approche libre des symboles religieux par la

«Herméneutique et existence», in: Le conflit des interprétations, op. cit., p. 16.
16 «Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», in: ibid., p. 293.
«Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», in: ibid., p. 314.
18 «Existence et herméneutique», art. cit., p. 20.

9 Ibid.

«Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», art. cit., p. 294.
2 «Démythiser I’accusation», art. cit., p. 330.

2 Jbid., p. 295.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 63

philosophie, selon une conception «polycentrique des Ecritures bibliques» 2,
Ricceur refuse d’aborder les textes religieux dans une intention limitativement
«étiologique» 2* vis-a-vis de I’existence humaine; contre Dilthey, il rejoint
logiquement Bultmann pour affirmer que le but de ’herméneutique n’est
pas nécessairement de comprendre 1’auteur du texte: «ce n’est pas la vie de
I’auteur qui régle la compréhension» %°. Mais de fagon remarquable, il signale
le fait que I’herméneutique philosophique peut adopter une perspective morale,
lorsqu’elle fait en sorte que «I’interprétation du livre et I’interprétation de la vie
se correspondent et [...] s’ajustent mutuellement» 26,

Deux risques guettent intrinséquement 1’herméneutique philosophique:
rationaliser les symboles comme tels (ce qui revient a «les figer au plan
imaginatif» ?7), a la maniére de la mythologie dogmatique et de la gnose; ou
allégoriser, ¢’est-a-dire considérer que «le signifié primaire, ¢’est-a-dire le sens
littéral, est contingent et [que] le signifi€ second, le sens symbolique lui-méme,
est suffisamment extérieur pour étre directement accessible» .

La philosophie kantienne de la religion lue comme une herméneutique

Ricceur a d’abord associé la philosophie kantienne a la dérive allégorisante.
Parce qu’il adopte une «vision éthique»?® du mal du fait du formalisme en
morale*’, Kant est accusé par Ricceur de ruiner parfois la richesse des symboles 3.

Mais le texte de 1793 échappe aux reproches faits au texte de 1788. Dans
’article «Démythiser 1’accusation» de 1965, Ricceur déclare : «Je suivrai Kant
deux fois: d’abord dans sa définition de la fonction éthique de la religion,
ensuite dans sa définition du contenu représentatif de la religion»3?. Les
theéses cruciales de I’article de 1992, «Une herméneutique philosophique de
la religion : Kant», sont déja présentes dés la seconde moiti€¢ des années 1960.
Ricceur affirme dans «Démythiser 1’accusation» que le théme de I’herméneu-

B A. LACocquE, P. Ric®UR, Penser la Bible, Paris, Seuil, 1998, «La métaphore
nuptiale», p. 451.

24 Finitude et culpabilité, op. cit., p. 207.

3 Jbid., p. 382.

26 «Préface a Bultmanny, in: Le conflit des interprétations, op. cit., p. 376.

27 «Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», art. cit., p. 295.

28 Finitude et culpabilité, op. cit., p. 219.

# Une «vision éthique» du mal signifie une pensée selon laquelle le mal serait
contingent et simple produit du libre arbitre. Kant est présenté comme le champion de
la vision éthique dans I’article «Herméneutique des symboles et réflexion philosophique
(D», art. cit., p. 295 et 297; Ricceur le rapproche de Pélage dans «Le “péché originel”.
Etude de significationy, in: Le conflit des interprétations, op. cit., p. 280.

3 «Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», art. cit., p. 295
et 297.

31 Ibid., p. 297 et 305.

32 «Démythiser I’accusation», art. cit., p. 338.



64 RAPHAEL EHRSAM

tique de la religion est «l’objet entier de la volonté», a savoir 1’espérance,
distincte du «principe de la moralité» (la conscience du devoir), lequel fait
1’objet d’une simple analytique dans la Critique de la raison pratique. Insistant
sur I’écart entre les questions «que puis-je espérer ?» et «que dois-je faire ?»,
Ricceur accorde a Kant le mérite de n’avoir pas fait de la religion un «doublet
de la morale» 3. Le Kant qu’il salue comme un herméneute est selon ses mots
«un Kant qui ne sombre pas avec 1’éthique de I’impératifyy 3*. De ce fait, Ricceur
sauve également la «Dialectique transcendantale» de la seconde Critique, qu’il
présente comme une herméneutique de la religion qui ne dirait pas clairement
son nom. Dans «La liberté selon 1’espérance», en 1968, il propose une interpré-
tation brillante des postulats de la raison pratique:

La liberté postulée dans la Dialectique n’est pas la méme liberté que la liberté analy-
tiquement prouvée par le devoir. La liberté postulée [...] a un rapport étroit avec
I’espérance [...].%°

Le postulat de I’immortalité exprime la face d’espérance du postulat de la liberté [...]
[il est] I’équivalent philosophique de 1’espérance de résurrection. 3¢

Le postulat de I’existence de Dieu manifeste la liberté existentielle comme 1’équi-
valent philosophique du don.?”

En accord avec sa thése selon laquelle la philosophie de I’espérance
s’enracine dans une expérience indissociable des symboles religieux, Ricceur
soutient que chez Kant, la question «que puis-je espérer ?» serait aussi née
«hors de la critique» 3.

Quant a I’article de 1992, il propose une présentation synthétique des
arguments permettant de dresser un portrait de Kant en herméneute :

1) L’ceuvre de 1793 «n’a pas pour objet I’idée de Dieu, mais le fait de la
religion» %,

2) La notion de liberté entravée qui ouvre I’ceuvre de 1793 provient chez
Kant «d’une historicité existentielle, pour laquelle il n’est pas d’expérience qui
ne soit médiatisée par des récits, des symboles, des mythes» *°. La réflexion
kantienne dans la Religion répondrait en ce sens a la définition ricceurienne de
I’herméneutique philosophique comme «pensée a partir du symbole» **.

3) Enfin, I’ceuvre de 1793 est selon Ricceur «un essai de justification
philosophique de I'espérance, a la faveur d’une interprétation philosophique

3 Ibid., p. 339.

3 «La liberté selon I’espérance», art. cit., p. 405.

3 Ibid., p. 409.

3 Ibid., p. 410.

37 Ibid., p. 411.

% Ibid., p. 408.

¥ «Une herméneutique philosophique de la religion : Kant», art. cit., p. 19.
9 Ibid., p. 20.

4 Ibid., p. 295.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 65

de la symbolique du mal et du texte des représentations, des croyances et des
institutions qui délimitent le religieux en tant que tel» *2.

Kant: la critique sans 1’herméneutique

Cette présentation de Kant en herméneute fonctionne-t-elle aussi bien
que le souhaiterait Ricceur ? Afin de répondre a cette question, nous serons a
présent attentifs a la théorie que Kant nous a laissée de son propre rapport aux
textes religieux *3.

Interpréter...

Remarquons tout d’abord qu’au moment ou Kant écrit la Religion dans
les limites de la simple raison, les conceptions herméneutiques dominantes
se voient définies au sein de 1’école d’exégese biblique de Gottingen, dont
la grande figure, a la suite de Johann David Michaelis, est Johann Gottfried
Eichhorn**. L’école de Goéttingen appartient a 1’Aufkldrung, et postule de
méme que Kant une compatibilité de principe entre principes moraux rationnels
et interprétation des textes. Selon les partisans de cette école (et ce de fagcon
somme toute classique), le déchiffrement des symboles religieux suppose des
méthodes philologiques fondées sur la connaissance des langues originales, la
prise en compte des circonstances de 1’écriture et la référence régulatrice aux
intentions des auteurs des textes.

Kant connaissait les écrits de Michaelis**. Il admet que la pratique inter-
prétative puisse bénéficier des ressources des sciences grammaticales et histo-
riques . Le «docteur de la loi» ne peut développer de «science de I’Ecriture»
que s’il «posséde a fond la langue originelle» ainsi que «des connaissances
historiques et critiques étendues [...], en partant de 1’état des mceurs, des
opinions (la croyance populaire) de 1’époque d’alors»*’. S’il existe selon lui

2 Ibid., p. 20-21.

# Nous prolongeons ici des conclusions déja formulées dans R. EHrsaM, «La
critique sans I’herméneutique. Principes kantiens pour I’étude des religions», in:
R.THeis (éd.), Kant. Théologie et religion, Paris, Vrin, 2013, p. 37-54.

4“4 Cf G. p’ALESSANDRO, Kant et I’ermeneutica, Catanzaro, Rubbettino, 2000.

% Cf. 1. KanT, La religion dans les limites de la simple raison, trad. A. Philonenko
in: (Euvres philosophiques, t. 111, Paris, Gallimard, 1986 (dans la suite abrégé Religion
et OP), Ak. VI, p. 13; OP 11, p. 26. Dans la Préface du Conflit des facultés (abrégé
CF), il assure méme que Michaelis «procédait exactement de la méme maniére» que
lui-méme (Ak. VII, p. 8; OP 111, p. 809).

4 La philosophie peut inclure dans sa réflexion sur la religion «I’histoire, les
langues, les livres de tous les peuples et la Bible elle-méme» (ibid., Ak. VI, p. 9; OP
111, p. 22).

47 Ibid., Ak. V1, p. 113; OP 111, p. 137.



66 RAPHAEL EHRSAM

des «principes [...] de I’exégese des Ecritures» *® dictés par la raison, alors ils
«concernent une exégese historique ou de critique grammaticale» *°.

Cependant, les concessions de Kant aux conceptions herméneutiques
courantes de son temps ne sont qu'un effet d’optique. En réalité, le rapport
proprement philosophique a la religion commence 14 ou I’exigence philologique
devient seconde. De fait, les propos de Kant sur le péché originel et la chute, la
figure du Christ, les miracles et la grice, la fin des temps et la résurrection, ne
prétendent nullement constituer une interprétation philologiquement correcte des
Ecritures. La question de savoir si la foi rationnelle offre ou non une exégése exacte
des textes de la foi historique se voit radicalement désactivée : «il ne s’agirait que
d’une augmentation stérile de notre savoir historique. [...] La connaissance histo-
rique [...] appartient aux adiaphora que chacun peut apprécier *°. «L’élément
historique [...] qui a cet égard n’apporte rien, est en soi quelque chose de tout
a fait indifférent, dont on peut faire ce qu’on veut»>'. Le Conflit des facultés
renchérit: «Ce que nous avons des raisons de croire sur la base d’arguments
historiques [...] c’est-a-dire la révélation comme dogme en soi contingent, est
considéré comme inessentiel» >2. Pour quelles raisons Kant conduit-il une telle
désactivation de la question herméneutique ? Faut-il aller jusqu’a dénier au texte
de 1793 le statut d’une interprétation philosophique de la religion ?

Edifier

Bien que la réponse a ces questions soit délicate?, la ligne de force
principale du texte de 1793 va dans le sens d’un abandon pur et simple de
I’ambition herméneutique. Un tel diagnostic ne manque pas de rencontrer
certaines objections. Kant ne dit-il pas que «la foi d’Eglise a pour interpréte la
pure foi religieuse» >* ? Ou encore que «la Bible [...] doit étre interprétée suivant
la morale» 5 ? Lorsqu’il distingue I’interprétation philosophique de la «science
de I’Ecriture» de son temps, ne prétend-il pas que la premiére posséderait une
supériorité proprement herméneutique sur la seconde ? Il déclare en effet:

Il n’existe [...] aucune autre [...] interprétation que d’une part la pure religion de la
raison et d’autre part la science de I’Ecriture (qui considére I’é¢lément historique),
et de ces interprétations, seule la premiére est authentique et valable pour tous; car

% CF, Ak. VIL, p. 38; OP1II, p. 840.

© Ihid.

50 Religion, Ak. VI, p. 43 ; OP 111, p. 59 note.

U Ibid., Ak. V1, p. 111; OP 111, p. 136.

2 CF, Ak. VI, p. 9; OP 111, p. 809 sq.

33 Cf. R. EHRSAM, op. cit.; D. THOUARD, «Kant et I’herméneutique», Archives de
philosophie, t. 61, 1998, p. 629-658.

3 Religion, Ak. VI, p. 109; OP III, p. 133.

55 Jbid., Ak. VI, p. 110; OP 111, p. 134, note.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 67

la seconde n’est que doctrinale et sert a transformer la foi d’Eglise, pour un peuple
déterminé, a une époque précise, en un systéme se soutenant avec constance >,

Ces objections possibles reposent cependant sur un malentendu. Les termes
déclaratifs et prescriptifs des formules citées, de méme que la revendication
d’une plus grande authenticité pour I’interprétation selon la «pure religion de
la raison», ne signifient pas une supériorité philologique de ce type d’inter-
prétation. La Bible doit étre «interprétée suivant la morale» pour améliorer
les hommes ; la foi rationnelle est I’interpréte de la foi d’Eglise en vue de fins
morales, son «authenticité» n’étant pas historique, mais éthigue. En ce sens, si
’on peut certes parler d’une pratique kantienne de I’interprétation des textes
religieux, c’est simplement au sens d’une libre lecture, non au sens d’une disci-
pline réglée par des criteres de détermination du sens juste. Du reste, Kant n’a
pas manqué de prévenir le malentendu :

Ce qui vient d’étre dit ici ne doit pas €tre regardé comme si ce devait étre un
commentaire de I’Ecriture [...] On peut s’expliquer sur la manié¢re dont on peut se
servir moralement d’un exposé historique, sans pour autant se décider sur la question
de savoir si ¢’était aussi le sens voulu par I’écrivain, ou si ¢’est seulement nous qui
I’y mettons. Il suffit que ce sens soit en lui-méme vrai (sans la moindre preuve
historique) et qu’en méme temps il soit aussi le seul grace auquel nous puissions
tirer pour nous quelque chose d’un passage de 1’Ecriture qui nous rende meilleurs .

La démarche interprétative de 1793 peut a bon droit «paraitre souvent
forcée» °8, et on ne doit pas «soutenir que le sens que nous donnons aux
symboles de la croyance populaire ou encore aux livres saints soit absolument
celui qu’ils visent»>°. C’est 12 tout le sens du renversement entre «1’authen-
tique» et le «doctrinal» proposé par le Conflit des facultés :

De I’art de ’exégése biblique (hermeneutica sacra) [...], on peut donc réclamer
[...] que I'exégéte déclare si sa décision doit étre comprise comme authentique
ou doctrinale. Dans le premier cas, I’interprétation doit étre a la lettre (philologi-
quement) conforme & I’idée de 1’auteur, mais dans le second cas I’écrivain a la liberté
de supposer au passage (philosophiquement) le sens qu 'il prend dans I’exégése, cela
dans une intention moralement pratique .

Le texte de 1798 ne contredit celui de 1793 que si I’on ne distingue pas
le sens éthique et le sens philologique de 1’authenticité. Toutes les décisions
interprétatives de Kant ont pour point focal 1’édification de 1’humanité ; toutes
convergent vers le souci de rapporter les textes religieux aux connaissances a
priori des principes pratiques. C’est pourquoi Kant présente le Christ comme
I’«Idée personnifiée du bon principe»®, 1’idéal d’une humanité agréable a

% Ibid., Ak. VI, p. 114 , OP 11, p. 139.

57 Ibid., Ak. VI, p. 43 ; OP 111, p. 59 note.
58 Ibid., Ak. V1, p. 110; OP 111, p. 133.
 Ibid., Ak. VI, p. 111; OP 11, p. 135.

8 CF, Ak. VII, p. 66; OP 111, p. 875.

St Ibid., Ak. V1, p. 60; OP 111, p. 75.



68 RAPHAEL EHRSAM

Dieu; c¢’est pourquoi il nie I’existence d’une doctrine de la prédestination dans
les épitres de Paul et soutient une lecture du péché originel qui s’accorde avec
la primauté pratique de la liberté, etc. Eichhorn ne s’y est point trompé, aprés
qu’il eut lu la Religion. Visant Kant, il asséne: «Jusqu’a présent, I’interpré-
tation voulait dire présentation du sens que I’écrivain a attaché a ses mots ; celui
qui privilégie un sens moral, qui n’est pas dans les mots de 1’écrivain d’aprés
la langue et le contexte, par rapport au résultat de I’explication grammaticale,
cesse d’étre un interpréte.»

Critiquer

La décision de faire de la foi rationnelle le cceur de 1’interprétation des
textes religieux place Kant directement en porte-a-faux avec le diagnostic de
Ricceur. Car toute décision de ce genre porte en elle-méme un geste qu’il faut
bien qualifier de «critique», méme si— Ricceur a raison sur ce point — il ne s’agit
pas la d’une critique au sens kantien de 1’évaluation de la portée des pouvoirs
de I’esprit. La forme de critique a laquelle la foi rationnelle soumet les religions
historiques est d’un autre ordre et répond au sens courant du terme : elle signifie
avant tout 1’effort de séparation entre 1’acceptable et I’inacceptable, entre ce
qui peut étre sauvé et ce qui doit étre abandonné .

D’un c6té, La religion dans les limites de la simple raison indique ainsi les
points d’harmonie entre la foi historique et la pure foi rationnelle — la repré-
sentation d’un Dieu Créateur moral et saint législateur, Bienveillant et Juge
intégre, la représentation d’un idéal de I’humanité agréable a Dieu, etc. Mais
d’un autre coté, dés que la foi historique déborde la religion rationnelle, sa
prétention a la sacralité devient justiciable d’une destitution: il en va ainsi des
narrations irrecevables (par exemple le sacrifice d’Isaac), des représentations et
formes du culte arbitraires (par exemple les pénitences, mortifications, etc. %%).
Le pendant de la religion rationnelle est «I’illusion religieuse» , et la possi-

62 «Uber die kantische Hermeneutik», Allgemeine Bibliothek der biblischen
Literatur, Leipzig, 1794, V1, 1, p. 53 ; trad. par D. Thouard in : «kKant et ’herméneutique»,
art. cit., p. 651. 1l resterait simplement a souligner que la désactivation kantienne de
I’exigence philologique lui parait seule répondre a la maniére dont Dieu (s’il existe)
souhaiterait que I’on lise les textes religieux ; Kant peut donc paradoxalement proclamer
que le refus de I’herméneutique des textes constitue la précondition d’une herméneutique
du divin, ol «le Dieu qui est en nous est lui-méme ’interpréte» (CF, Ak. VII, p. 48 ; OP
I1I, p. 852). Nous nous permettons pour 1’instant de minorer ce point, étant donné que
«I’herméneutique» telle que I’entend Ricceur concerne avant tout les matériaux symbo-
liques et non directement les intentions divines; nous reviendrons néanmoins sur ce
théme dans la fin de cet article.

63 Cf.1a encore R. EHrsaM, «La critique sans I’herméneutique. Principes kantiens pour
I’étude des religions», art. cit., pour une analyse plus détaillée du concept de «critique».

6 Religion, Ak. VI, p. 169; OP III, p. 203.

8 Jbid., Ak. V1, p. 168; OP 111, p. 202.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 69

bilité d’une détermination de la seconde découle directement de 1’affirmation
de la premiere. L’illusion religieuse revét notamment selon Kant trois formes:

C’est premiérement la croyance consistant a reconnaitre par I’expérience une chose
dont nous admettons suivant les lois objectives de 1’expérience qu’il est impossible
qu’elle se produise (croyance au miracle). Deuxiémement c’est I’illusion de devoir
admettre, comme nécessaire & notre bien moral, parmi nos concepts rationnels,
quelque chose dont nous ne pouvons par la raison nous faire aucune Idée (il s’agit de la
croyance aux mystéres). Et troisiémement 1’illusion de pouvoir par la mise en ceuvre de
simples moyens naturels produire un effet, qui pour nous est un mystére, je veux dire
I’influence de Dieu sur notre moralité (c’est la croyance dans les moyens de grdce) .

Un tel effort de discrimination du rationnel et de I’illusoire au sein des
textes religieux signe le divorce de Kant d’avec le projet philosophique tradi-
tionnel de I’herméneutique des textes. Dilthey I’avait pergu: «La raison pratique
evalue les merites respectifs des religions ou du texte biblique, et juge ce qui lui
est le plus conforme. En aucun cas le propos de Kant n’est de retrouver la signi-
fication particuliére des discours, le sens historique ou ’intention de 1’auteur.
Jusque dans sa confrontation avec le texte biblique, pour Kant, la critique tient
lieu d’herméneutique.»

Kant contre Riceeur : de deux rapports distincts
de la philosophie a la religion

A partir des analyses précédentes, nous soutenons qu’en dépit de I’avis de
Ricceur, I’herméneutique de ce dernier, loin de converger avec la philosophie
kantienne de la religion, s’y oppose frontalement.

Herméneutique et théorie du sens

Le premier point massif de divergence entre les deux philosophes concerne
I’importance pour chacun d’eux de la question du sens des symboles. Pour
Ricceur, «I’exégése implique une théorie du signe et de la signification» % «il
faut résister a la tentation de séparer la verité, propre a la compréhension, de la
méthode mise en ceuvre par les disciplines issues de 1’exégése» %°. L’approche
sémantique doit maintenir 1’herméneutique au contact des méthodologies

 Jbid., Ak. V1, p. 194; OP 111, p. 233.

7 W. DILTHEY, «Anfinge einer auf die Einheit der Heiligen Schriften gerichteten
hermeneutischen Methode bei Kantw», in: Ip.,, Gesammelte Schriften, Band XIV/2,
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1985, trad. D. Thouard in: «Kant et I’herméneu-
tiquew, art. cit., p. 643. C’est nous qui soulignons.

8 «Herméneutique et existence», art. cit., p. 8.

 Ibid., p. 14-15.



70 RAPHAEL EHRSAM

pratiquées. Ricceur recommande notamment de s’appuyer sur un inventaire
des formes symboliques, une critériologie de la métaphore, de 1’allégorie,
etc.”%. Le probléme herméneutique appliqué a la religion dépend des sciences
historiques et philologiques profanes. C’est une écriture qui est a interpréter’?.
Kant, lui, ne batit pas au préalable une théorie sémantique pour lire les textes
religieux. La religion dans les limites de la simple raison ne présente aucune
théorie du déchiffrement des symboles, de la variété des tropes, des méthodes
d’identification des figures du discours, etc. Kant est résolument I’héritier de
Rousseau plus qu’il n’est celui de Clauberg’? ou des théologiens de Gottingen.
11 fait sien le mot de Rousseau selon lequel «les plus grandes idées de la divinité
nous viennent par la raison seule» ’?; suivant la conception rousseauiste de la
religion naturelle, Kant estime que les zextes révélés ne sont pas le cceur de la
foi pure. Celle-ci puise avant tout ses racines dans la conscience de nos devoirs
et notre espoir de réaliser le Souverain Bien.

Philosophie de la religion et «pensée selon les symboles»

Le second point de divergence séparant Kant et Ricceur se situe dans
I’importance accordée par chacun d’eux a la lecture de la Bible dans la consti-
tution de la foi.

L’herméneutique ricceurienne est inséparable des coordonnées historiques
et théologiques du christianisme.

(a) Dans la mesure ou le Christ lui-méme invite a relire et mieux comprendre
I’Ancien Testament, Ricceur estime que le probléme herméneutique est
consubstantiel au christianisme: «I’interprétation de 1’ Ancien Testament a la
lumiére de 1’événement christique, par la génération apostolique, donne une
toute autre lecture des événements, des institutions, des personnages de la
Bible, que celle des rabbins» 7*. «L’événement christique est dans un rapport

™ Dans Finitude et culpabilité, au début de la seconde partie (La symbolique du
mal), Ricceur fait précéder son propos d’une bréve «critériologie du symbole» (op. cit.,
p. 212). Les symboles sont des «expressions qui communiquent un sens» (ibid., p. 217),
qui «possedent une intentionnalité double» (ibid.), et dont le sens second «est constitué
dans et par le sens littéral» (ibid., p. 218). Le symbole se distingue de I’allégorie par le
fait que «dans I’allégorie, le signifié primaire, c’est-a-dire le sens littéral, est contingent
et le signifié second, le sens symbolique lui-méme, est suffisamment extérieur pour étre
directement accessible» (ibid., p. 219).

" «Préface a Bultmanny, art. cit., p. 378.

2 Dans Logique ancienne et nouvelle [1654] (trad. du latin par J. Lagrée et
G. Coqui, Paris, Vrin, 2007), J. CLAUBERG définit I’herméneutique comme science de la
signification des signes, par opposition a la logique définie comme science de la vérité
des signes.

3 Emile ou de I’éducation, in: (Euvres, Paris, Gallimard, Pléiade, 1959-1995, t. IV,
p- 607.

" «Herméneutique et existence, art. cit., p. 7.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 71

herméneutique avec tout ’ensemble de 1’écriture judaique, en ce sens qu’il
interpréte»’. Du fait que le kérygme est lui-méme interprétant vis-a-vis de
I’écriture antérieure, il commande directement une connexion étroite de la foi
et de I’herméneutique.

(b) D’autre part, Ricceur estime que I’herméneutique de la religion telle
qu’il la pratique répond a un cercle spécifique : «il faut comprendre pour croire,
mais il faut croire pour comprendre» 7. La compréhension évoquée dans ce
cercle est sans équivoque une compréhension du texte révélé. La conséquence
de ce cercle a propos de la pensée de la liberté veut que le concept de celle-ci
ne soit pas articulé indépendamment du destin du Christ: «Une herméneutique
de la liberté religieuse est une interprétation de la liberté conforme a I’interpré-
tation de la résurrection en termes de promesse et d’espérance.»”” On voit en
cela en quoi Ricceur se sépare nettement de 1’affirmation kantienne de la liberté
a partir de la pure et simple conscience de la loi morale. Dans Penser la Bible,
Ricceur s’efforce ainsi de nier I’existence d’une antinomie entre autonomie
morale et théonomie a propos des commandements divins délivrés sur le Sinai.
Il s’oppose frontalement & Kant en ce lieu et avoue que «Spinoza ou Kant
[...] verraient plutdt une perversion» ’® dans son propos. Le cercle de I’hermé-
neutique ricceurienne, en ce qu’il définit I’exigence d’une «pensée selon les
symboles», implique une dialectique de la foi véritable et de I’interprétation
des textes. La foi n’est pas indépendante du texte, mais bien «au risque de
I’interprétation» 7°.

Pour Kant au contraire, la foi rationnelle pure est indépendante des révéla-
tions, y compris de la Bible. Ses articles sont universels et nécessaires, ce qui
interdit de les confondre avec quelque symbole que ce soit: «il ne s’agit que
d’une pure croyance de la raison et cette croyance peut étre communiquée
a quiconque en vue de la conviction, tandis qu’une croyance historique,
simplement fondée sur des faits, ne peut étendre plus loin son influence que les
informations autorisant a juger de sa crédibilité ne peuvent parvenir sous les
conditions de temps et de lieu» ®°. Le christianisme est simplement aux yeux
de Kant la religion révélée la plus conforme a la foi rationnelle pure ; mais sa
connexion avec la foi pure fait 1’objet d’un jugement réfléchissant, et 1’éven-
tuelle reconnaissance de sa conformité supérieure suppose l’indépassable
antériorité de la foi pure. Et encore faut-il souligner que le jugement favorable
de Kant a 1’égard du christianisme n’exclut pas que la foi pure puisse trouver
une expression dans d’autres cultes: «il n’y a qu’une (vraie) Religion; en

«Préface a Bultmann», art. cit., p. 374.

«Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (I)», art. cit., p. 294.

«La liberté selon 1’espérance», art. cit., p. 397.

P. Ric&ur, A. LACocQuUE, Penser la Bible, op. cit., «Une obéissance aimante»,

p.159.
" «Herméneutique et existence», art. cit., p. 26.

9 Religion, Ak. VI, p. 103; OP 111, p. 124.



72 RAPHAEL EHRSAM

revanche il peut y avoir maintes formes de croyance»®. Ainsi, Kant considére
que la disposition originaire au bien trouve tout autant a se figurer dans le
paradis monothéiste que dans les mythes de 1’4ge d’or et les récits de I’'Inde 2.
Le chatiment d’Adam n’est pas sans affinité avec la représentation hindoue des
hommes comme esprits emprisonnés dans un corps par punition®. Kant signale
encore que les attributs divins cruciaux aux yeux de la foi pure (puissance,
sagesse, justice, etc.) se rencontrent, quoique sous différentes formes, dans la
religion de Zoroastre, I’hindouisme, la religion égyptienne, gothique, juive®:.
Kant propose certes une pensée des symboles, mais il est clair que la Religion ne
constitue nullement une «pensée selon les symboles» au sens ou 1’entend Ricceur.

L’importance de la critique : |’exemple de
linterprétation de Genése 22, 1-19

Le dernier point de divergence concerne I’importance respective accordée
a la critique par Ricceur et Kant. Ricceur évalue régulierement de fagon critique
certaines lectures du texte biblique (la gnose, Pélage, Augustin, etc.). En
revanche, la «pensée selon les symboles» ménage peu d’espace a la possibilité
d’une critique du texte lui-méme. Kant en revanche n’hésite pas a évaluer la
lettre biblique, estimant ainsi que le Christ ne saurait étre littéralement le fils de
Dieu, ou que Dieu n’a pu demander a Abraham de sacrifier Isaac.

A cet égard, la lecture de Genése 22, 1-9 revét un statut paradigma-
tique. Ricceur parle, a propos d’Abraham, d’une «obéissance d’au-dela de la
suspension de 1’éthique» ®. Dans Penser la Bible, il réaffirme I’importance
des «comportements “aberrants” de quelques-uns des grands inspirés» ®¢, qui
offrent une «exploration [...] des /imites de la loi réputée apodictique»®” a la
lumiére des Ecritures. Le récit de la «ligature d’Isaac» en Genése 22 indique
une «suspension de la revendication apodictique» 88 ; «la théonomie, entendue
comme appel & une obéissance aimante, engendre 1’autonomie, entendue
comme appel a la responsabilité» 8°. Ricceur choisit donc de mettre son lecteur
«en garde contre une surélévation de 1’autonomie morale» *°. Tout au contraire,

8 Ibid., Ak. VI, p. 107; OP 111, p. 131.

8 Jbid., Ak. V1, p. 19; OP I, p. 29.

8 Ibid., Ak. V1, p. 74; OP 111, p. 92, note.

8 Ibid., Ak. V1, p. 140 sq; OP 111, p. 172, note.

8 «Démythiser ’accusation», art. cit., p. 338.

8 Penser la Bible, op. cit., «Une obéissance aimante», p. 163.

8 Ibid., p. 162.

88 JIbid.

8 Ibid., p. 184. L’opposition a Kant est explicite, puisque Ricceur se donne le projet
de contraster sa conception de 1’obéissance a Dieu avec «l’autonomie de I’impératif
kantien» (ibid.).

% Jbid., p. 185.



L’HERMENEUTIQUE RICEURIENNE DE LA RELIGION 73

le point de départ de Kant est ’autonomie, et I’indépendance des commande-
ments moraux vis-a-vis de tout récit religieux : «dans la mesure ou elle se fonde
sur le concept de I’homme, comme étre libre et s’obligeant par cela méme par
sa raison 4 des lois inconditionnées, la morale n’a besoin ni de I’Idée d’un Etre
différent qui le dépasse afin qu’il connaisse son devoir, ni d’un autre motif que
la loi elle-méme pour qu’il I’observe» *'. En conséquence de cette priorité de la
morale, noyau de la foi pure, Kant n’hésite pas a soutenir que Dieu n’a pas pu
demander a Abraham de sacrifier Isaac:

Si quelque chose est représenté comme ordonné par Dieu dans une manifestation
immédiate de Celui-ci, mais contredit cependant directement la moralité, bien que
selon toute apparence il s’agisse d’un miracle divin, ce ne peut en étre un — par
exemple s’il était commandé a un pére de tuer son fils a sa connaissance toutefois
entiérement innocent. %

Peut servir d’exemple le mythe du sacrifice qu’Abraham, sur ordre divin, voulut
offrir en immolant et en briilant son fils unique (le pauvre enfant apporta méme
a cette fin, sans le savoir, le bois). Abraham aurait dii répondre a cette prétendue
voix divine: Que je ne doive pas tuer mon bon fils, c’est parfaitement slr; mais
que toi qui m’apparais, tu sois Dieu, je n’en suis pas sir et je ne peux pas non plus
le devenir, quand bien méme cette voix tomberait, retentissante, du ciel (visible). %

Conclusions
Du destin d’une torsion

Nous conclurons tout d’abord que la philosophie kantienne de la religion
ne peut étre décrite comme une «herméneutique philosophique» qu’au prix
d’une torsion qui en estompe la radicalité. Loin que la foi pure soit «<médiatisée
par les symboles», elle n’existe qu’a étre présente au cceur de chaque homme,
accessible a toute personne se recueillant en elle-méme ; foyer vif des religions
révélées, elle est la pierre de touche pour décider de leur valeur. Héritier de
Bayle, Kant estime que tout sens qui contient I’obligation de faire des crimes
est faux ; héritier de Voltaire, il soutient que la religion pure n’a pas de commen-
cement dans le temps, au contraire du christianisme et des autres religions,
nés en un lieu et 3 un moment de ’histoire ; héritier de Rousseau, il relativise
I’importance de la révélation en faveur des vérités connues de la raison seule.
Il n’est pas anodin que Ricceur ait lui-méme fait I’aveu de la distance qui
séparait le texte kantien de la lecture qu’il en donnait: «On n’ignore pas que
dans la Dialectique de la raison pratigue, et plus encore dans La religion dans
les limites de la simple raison, Kant dessine les grands traits d’une religion

1 Religion, Ak. VI, p. 3; OP 111, p. 15.
2 Ibid., Ak. V1, p. 87; OP 111, p. 108.
% CF, Ak. VII, p. 64; OP 111, p. 872.



74 RAPHAEL EHRSAM

naturelle, c’est-a-dire non historique. [...] Il n’est pas douteux que la religion,
ainsi épurée par le philosophe, n’est pas dans la position du fondement, mais
dans celle de la conséquence par rapport a la moralité.» **

Riceeur lecteur plus profond; Kant, théoricien plus véridique

Une phrase de Ricceur peut étre réécrite pour décrire les mérites respectifs
de chaque penseur: «Augustin parait plus profond que Pélage: parce qu’il a
apergu que le néant de privation est en méme temps une puissance supérieure
a chaque volonté individuelle et a chaque volition singuli¢re. En retour, Pélage
parait plus véridigque, parce qu’il laisse chaque étre libre en face de sa seule
responsabilité, comme Jérémie et Ezéchiel I’avaient fait jadis en niant que les
enfants paient la faute des péres» °°. Parce qu’il se confronte au détail des textes
religieux, le rapport de Ricceur a la Bible est assurément plus profond, plus
riche d’enseignements et d’actes interprétatifs minutieux que ne 1’est le rapport
de Kant a ces mémes textes. Pourtant, il nous semble que la distinction affirmée
par Kant entre I’interprétation «par la pure religion de la raison» et ’interpré-
tation par la «science de I’Ecriture» demeure plus veéridique. La raison alléguée
par Kant dans le Conflit des facultés résonne encore : dans 1’hypothése ou les
Ecritures seraient véritablement divines, alors la prévalence de I’interprétation
morale vis-a-vis de la philologie pourrait bien seule conduire & une véritable
herméneutique du divin. En effet, ce n’est que dans la mesure ou les interpré-
tations se font «selon le principe de moralité [...] qu’elles sont véritablement
authentiques, c’est-a-dire que le Dieu qui est en nous est lui-méme 1’inter-
prete» °¢. Selon Kant, «L’interprétation doctrinale [...] est par conséquent en
méme temps 1’interprétation authentique: autrement dit, c’est ainsi que Dieu
veut savoir comprise sa volonté révélée dans la Bible» ?’. En quelques lieux,
Ricceur lui-méme n’a pas été insensible a cette idée. Commentant la pratique de
la démythologisation selon Bultmann (qui «se distingue de la démystification
en ce qu’elle est mue par la volonté de comprendre mieux le texte, c’est-a-
dire de réaliser ’intention du texte» %8), il suggérait que «la démythologisation
[puisse étre] ’envers de la saisie du kérygme» *°, que «le kérygme lui-méme
[veuille] étre démythologisé» 1°°.

% «Entre philosophie et théologie I: la Régle d’Or en questiony, art. cit., p. 276.
«Le mal, un défi a la philosophie et a la théologie», in: Lectures 3, op. cit., p. 220.
% CF, Ak. VII, p. 48; OP 111, p. 852.

7 Ibid., Ak. VII, p. 67; OP 111, p. 876.

9% «Préface a Bultmanny», art. cit., p. 381.

9 Ibid.

10 1bid., p. 384.



	L'herméneutique ricœurienne de la religion, avec ou contre Kant?

