Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 1

Artikel: Vouloir et pouvoir : Kant et Ricceur face au probleme de la grace
Autor: Serban, Claudia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 43-57

VOULOIR ET POUVOIR: KANT ET RICEUR
FACE AU PROBLEME DE LA GRACE

CLAUDIA SERBAN

Résumé

Le point de départ de nos analyses est fourni par la maniére dont Kant
pense ['articulation du vouloir et du pouvoir a l'intérieur de sa philosophie
pratique et qui le conduit a maintenir I'incompréhensibilité de la grdce tout en
admettant sa possibilité. Nous retrouvons un méme rapport a la grdace comme
objet d’espérance chez Ricceur, a la lumiére de ['asymétrie entre vouloir et
pouvoir qu’introduit la faillibilité. Dans le passage de la philosophie de la
volonté a 1’herméneutique du soi, c’est la pensée de l’ipséité qui s’avere
Jfondamentale pour une résolution (paradoxale) du probléme de la gréce. Cette
pensée fait apparaitre l’identité de l’effort et du don au prisme de la coappar-
tenance du soi et de 1’ Autre.

La considération du probléme de la grace a partir de I’articulation du vouloir
et du pouvoir devant le mal se retrouve, dans des termes et des contextes diffé-
rents, chez Kant et Ricceur, et fournit une perspective particulierement féconde
pour les lire ensemble et les confronter. Les analyses qui suivent auront pour but
de montrer que la question de la grace chez Ricceur n’est pas tant un probléme
qui lui est 1égué par la philosophie critique de Kant (qui 1’hérite certes a son
tour, selon une lignée que I’on peut faire remonter jusqu’a 1’apétre Paul, en
passant par Luther et Augustin), mais un probléme que Ricceur rencontre
lui-méme sur le chemin de 1’élaboration de sa philosophie de la volonté et
qui ne cessera de I’accompagner jusque dans son projet d’une herméneutique
du soi. L’intérét du traitement de la question chez Ricceur vient en effet aussi
de I'importance que regoit progressivement dans son cadre la problématique
de I’ipséité. Cet infléchissement permet d’insister sur le poids qui revient a la
conversion comme enjeu de la résolution du probléme de la grace: quel est
le statut de mon soi et ai-je un quelconque pouvoir sur lui; puis-je devenir
meilleur par mes propres forces, autrement dit, y a-t-il quelque chose comme
une régénération morale, et a quelles conditions ?

Nous examinerons, pour commencer, la fagon dont Kant pense I’articu-
lation du vouloir et du pouvoir & ’intérieur de sa philosophie morale et la
maniére dont il ménage une place au secours gracieux tout en affirmant son
incompréhensibilité. Si elle fournit bien une réponse a la crise du pouvoir



e CLAUDIA SERBAN

pratique ou a I’impuissance devant le mal, la grice est tenue jusqu’au bout
pour incompréhensible et n’est jamais posée comme un postulat de la raison
pratique, mais seulement espérée. Nous verrons ensuite que Ricceur retrouve
I’idée kantienne d’une réalisabilité principielle du vouloir dans sa Philosophie
de la volonté pour reconnaitre aussitdt 1’asymétrie qui existe entre vouloir
et pouvoir a la lumiére de la faillibilité. En considérant la faillibilité comme
une capacité, Ricceur permet néanmoins d’établir une réciprocité, voire une
identification entre 1’homme faillible et ’homme capable. La coexistence de
la capacité et de la faillibilit¢ donne & connaitre la «scission de soi-méme» et
invite a inscrire la question de la grace dans 1’horizon d’une pensée de 1’ipsé€ité.
Cette perspective permet d’entrevoir et d’interroger, a travers la question de la
grace, non seulement le rapport du soi et de 1’autre, mais aussi la présence de
’autre a méme le soi — en résonance avec 1’Est Deus in nobis tardif de Kant.
La résolution paradoxale du probléme de la grice revient ainsi a reconnaitre,
en fin de compte, la coappartenance de I’homme capable et du Dieu capable.

I. Kant et ’incompréhensibilité de la grace

La Religion dans les limites de la simple raison (1793) pose ’obligation
de devenir meilleur comme étant a la fois nécessaire et réalisable, et en méme
temps incompréhensible dans son accomplissement. C’est cette caractéri-
sation complexe qui sera 1’objet de la premiére étape de notre analyse. Elle
permet de retrouver, tout d’abord, une donnée fondamentale de la Critique de
la raison pratique qui affirmait, dans le second scolie du § 8, que «satisfaire
a ’ordre catégorique de la moralité est en tout temps au pouvoir de chacun
[in jedes Gewalt zu aller Zeif]»'. 11 s’agit d’une thése que Kant reprend avec
vigueur, en 1793, dans le contexte de la doctrine du mal radical: «le devoir
[...] ne nous ordonne rien qui ne soit en notre pouvoir de faire [die Pflicht
[...] gebietet uns aber nichts, als was uns thunlich ist]»?, ou encore: «lorsque
la loi morale ordonne que nous devons [sollen] maintenant €tre meilleurs,
il suit inévitablement qu’il faut aussi le pouvoir [konnen]»3. C’est en effet
une condition constitutive de 1’action morale qu’elle soit accomplie par les
forces de I’homme : «Ce que I’homme est ou doit devenir moralement, bon ou
mauvais, il faut qu’il le fasse ou I’ait fait par lui-méme [dazu muss er sich selbst

! 1. KaNT, Critique de la raison pratique, AK. V, p. 36-37; trad. frang. par F. Picavet,
Paris, P.U.F., (1943) 2003 (désormais abrégé Kp¥), p. 37.

2 1. KaNT, La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI, p. 47 ; trad. frang.
par M. Naar, Paris, Vrin, 1983 (désormais abrégé Religion), p. 89.

3 Religion, Ak. VI, p. 50; trad. frang., p. 91. Soulignons la pérennité de cette thése
qui se retrouve dans |I’Opus postumum, par exemple dans la Liasse 1 qui représente le
dernier texte écrit par Kant: «Si je dois faire quelque chose, je le peux aussi, et ce qui
m’oblige de fagon irrémissible, il doit m’étre possible de I’accomplir.» (I. Kant, Opus
postumum, Ak. XXI, p. 16; trad. frang. par F. Marty, Paris, P.U.F., 1986, p. 203)



VOULOIR ET POUVOIR 45

machen], ’'un comme 1’autre doit étre I’effet de son libre arbitre; ce ne pourrait
sans cela lui étre imputé [zugerechnet] et il ne pourrait par suite étre ni bon ni
mauvais moralement.»*

Ces derniéres assertions, tirées de la premiére Remarque générale de
I’ouvrage de 1793 qui traite du «rétablissement en sa force de la disposition
primitive au bien», supposent déja, cependant, la prise en compte du mal
radical, du mal dont la radicalité se traduit précisément par le fait qu’il «ne
peut étre extirpé par les forces humaines [durch menschlische Krdfte nicht zu
vertilgen]» °. La radicalité du mal signe la limite et déclenche la crise du pouvoir
pratique de réaliser sa volonté, car elle manifeste la «fragilite [Gebrechlichkeit,
Jfragilitas] de la nature humaine», que Kant illustre par une référence que nous
allons retrouver sur notre chemin: I’épitre aux Romains de Paul (7,15-16),
interprétée ici dans la terminologie de la philosophie pratique: «J’ai bien
la volonté [Wollen habe ich wohl], mais 1’accomplissement fait défaut [das
Vollbringen fehlt], c’est-a-dire: J’accueille le bien (la loi) dans la maxime de
mon arbitre, mais ce bien qui, objectivement, dans 1’Idée [in thesi], constitue
un motif invincible, est subjectivement [in hypothesi] quand il s’agit de suivre
la maxime, le motif le plus faible (comparé a I’inclination)» é. La fragilité de la
nature humaine est donc ce qui empéche de faire toujours et immanquablement
de la loi morale le mobile de son action. Cela n’6te rien a I’évidence du bien,
reconnue par I’apotre lui-méme et requise chez Kant pour asseoir 1’autorité de
la loi morale, mais tend a rendre incompréhensible la conversion au bien, 13 ou
le mal a déja corrompu la volonté et 1’a rendue impuissante.

Cette difficulté est formulée, dans La religion, dans des termes ayant
eux-mémes une résonance néotestamentaire (songeons a la métaphore horticole
de Matthieu 7, 167): «La possibilité pour un homme mauvais par nature de se
rendre bon par lui-méme, voila qui dépasse tous nos concepts; comment, en
effet, un mauvais arbre pourrait-il porter de bons fruits ?»® Une fois le principe
du bien (ou du mal) posé, une inversion dans les effets, c’est-a-dire une
conversion, devient impensable sans contradiction. La Critique de la raison
pratique avait déja rencontré cette difficulté redoutable, sous la forme de ce que
I’exégése a appelé, a I’instar de Sartre®, le «choix du caractére intelligibley, qui

4 Religion, Ak. V1, p. 44; trad. frang., p. 86.

5 Religion, Ak. V1, p. 37; trad. frang., p. 80.

¢ Religion, Ak. VI, p. 29; trad. frang., p. 74.

7 «Vous les reconnaitrez a leurs fruits. Cueille-t-on des raisins sur des épines, ou des
figues sur des chardons ?».

8 Religion, Ak. V1, p. 44 sq.; trad. frang., p. 86.

® Cf. la critique formulée dans L étre et le néant, Paris, Gallimard, (1943) 2000,
p. 525: «nous repoussons le “choix du caractére intelligible” de Kant. La structure du
choix implique nécessairement qu’il soit choix dans le monde. Un choix qui serait choix
d partir de rien, choix contre rien ne serait choix de rien et s’anéantirait comme choix.
Il n’y a de choix que phénoménal, si I’on entend bien toutefois ici que le phénoméne
est I’absolu». Cependant, comme le souligne J. Nabert, «on triomphe trop aisément de
Kant en alléguant qu’il y a contradiction entre 1’idée méme d’une conversion [...] et



46 CLAUDIA SERBAN

consiste a énoncer, a propos de chaque action déterminée, qu’elle «appartient,
avec tout le passé qu’elle détermine, a un phénomeéne unique du caractére qu’il
se donne [den er sich selbst verschafft] et d’aprés lequel il s’attribue [sich...
selbst zurechnet] a lui-méme comme a une cause indépendante de toute sensi-
bilité, la causalité de ses phénoménes.» '* L’immutabilité du caractére est ici la
conséquence du statut problématique de la temporalité de 1’agir: I’action ne
manifeste pas une causalité nouménale réitérée dans le temps, mais un choix
moral absolu (entre le bien et le mal, le bon et le mauvais caractére) qui a eu
lieu une fois pour toutes hors du temps. L’intransigeance de Kant sur ce point
crucial va jusqu’a affirmer que, si ’on disposait d’une intuition intellectuelle
du caractére intelligible de la personne, toutes ses actions seraient parfaitement
prévisibles: «on pourrait calculer la conduite future d’un homme avec autant
de certitude qu’une éclipse de lune ou de soleil, et cependant soutenir en méme
temps que cet homme est libre» ! ; ou encore, que ce n’est pas sans raison que
I’on parle parfois de «scélérats de naissance [geborne Bdsewichter|» 2.

La doctrine du caractere intelligible '* dans la Critique de la raison pratique
rend donc difficilement concevable quelque chose comme une conversion
morale. Le renouvellement moral semble en effet aussi peu envisageable
qu’une régénération au sens propre, qu’une recréation substantielle qui, incom-
patible avec I’horizon empirique du principe de la permanence de la substance,
inviterait, précisément, a quitter 1’ordre de la nature pour celui de la grace. Et
c’est en effet I’introduction d’une référence a la grice qui permettra, en 1793,
de proposer une solution paradoxale aux apories du caractere intelligible. Le
passage a la religion relévera ainsi de ce que Ricceur appellera, d’une formule
bien suggestive, la «transformation de 1’antinomie en paradoxe» '.

Dans la Religion dans les limites de la simple raison, la régénération morale
est en effet appréhendée comme «une nouvelle création» (avec I’appui de deux
références bibliques: Jean 3,5 et Genése 1,2 '¢) avant d’étre explicitée comme
un changement ou une transformation du cceur. Mais dans ce nouveau contexte,

I’affirmation de son caractére intemporel» («Note sur ’idée de mal chez Kant», in: Ip.,
Essai sur le mal, Paris, Aubier Montaigne, [1955] 1970, p. 181-188, citation p. 186).

10 KpV, Ak. V, p. 98 ; trad. frang., p. 104.

" KpV, Ak. V, p. 99; trad. frang., p. 105.

12 KpV, Ak. V, p. 99; trad. frang., p. 105.

B Que La religion reprend implicitement, dans la premiére Remarque générale
(Religion, Ak. VI, p. 47; trad. frang., p. 88), en distinguant le caractére empirique et le
caractére intelligible comme la virtus phaenomenon et la virtus noumenon, et en tirant
de cette distinction 1’opposition entre la transformation (la réforme) des mceurs et la
transformation du cceur (la révolution de I’intention, de la Gesinnung).

1 «Une herméneutique de la religion: Kant» (1992), in: Ip., Lectures 3, Paris,
Seuil, 1994, p. 19-40, citation p. 34.

15 «Jésus répondit: En vérité, en vérité, je te le dis, si un homme ne nait d’eau et
d’esprit, il ne peut entrer dans le royaume de Dieu.»

16 11 s’agit du fameux passage de la Genése qui mentionne la présence de I’Esprit
au-dessus des eaux.



VOULOIR ET POUVOIR 47

c’est le mal radical qui rend la conversion morale incompréhensible et jette un
doute sur sa possibilité. Kant reconnait et affirme avec force son inintelligi-
bilité tout en en faisant la source, non pas d’une résignation ou d’un désespoir,
mais d’une obligation: précisément, «/’obligation de devenir meilleur», qui
implique en outre «que nous devions aussi le pouvoir [konnen]»'’. Mais
comment est-ce possible, si le mal radical ne peut étre extirpé par les forces
humaines ? Comment concilier ce corollaire de la radicalité du mal avec I’exi-
gence constitutive de I’action morale qui veut que ce que la loi morale ordonne
soit aussi et toujours en notre pouvoir ? Tel est précisément le probléme de
la conversion ou de la régénération morale (comme cas-limite du probléme
de ’amélioration de soi), qui requiert de tenir ensemble I’évident et ’incom-
préhensible, le pouvoir et I’impouvoir. Tel est aussi le probléme de la grace,
et la maniere antinomique dont il est formulé décide en méme temps de sa
résolution paradoxale: «Supposé que, pour devenir bon ou meilleur, une
coopération surnaturelle [ibernatiirliche Mitwirkung] soit aussi nécessaire,
que celle-ci consiste seulement dans la réduction des obstacles [ Verminderung
der Hindernisse] ou qu’elle soit aide positive [positiver Beistand], néanmoins
I’homme doit auparavant se rendre digne [wiirdig] de la recevoir et accepter
cette assistance [diese Beihiilfe annehmen] (ce qui n’est pas peu).» '* (Euvrer
pour devenir meilleur, c’est donc en méme temps se rendre digne du secours de
la grace, le mériter et savoir le recevoir. Or la conquéte de cette réceptivité et
de cette dignité (qui rappelle la résolution, dans la deuxieme Critique, de I’anti-
nomie du devoir et du bonheur) est coextensive de 1’agir moral: elle dépend
donc rigoureusement du pouvoir pratique, k<méme si ce que nous pouvons faire
était en soi insuffisant et qu’ainsi nous nous rendions simplement susceptibles
de recevoir une aide venue de plus haut et pour nous insondable [nur eines fiir
uns unerforschlichen hoheren Beistandes empfinglich machen]» . Le supposé
remede divin ou surnaturel du mal radical est donc tout aussi incompréhensible
que le fondement obscur de ce mal lui-méme, par contraste avec 1’évidence
de I’obligation morale de se rendre meilleur et de réaliser ce que le devoir
ordonne.

L’horizon de 1’agir moral est donc irréductiblement constitué de cette
tension entre le «principe fondamental» qui énonce «que chacun doit, selon
ses forces, faire son possible pour devenir meilleur [ein jeder, so viel, als in
seinen Krdften ist, tun miisse, um ein besserer Mensch zu werden]» et 1’inin-
telligibilité de la conversion morale qui permet seulement d’«espérer parvenir
par ses propres forces au chemin qui y meéne [hoffen kénnen, durch eigene
Kraftanwendung zu gelangen)», voire d’«espérer que ce qui n’est pas en son
pouvoir sera complété par une assistance d’en haut [hoffen konne, was nicht

17 Religion, trad. frang., p. 86 et 87.
18 Religion, Ak. V1, p. 44; trad. frang., p. 86.
19 Religion, Ak. VI, p. 45 trad. frang., p. 87.



48 CLAUDIA SERBAN

in seinem Vermdgen ist, werde durch hohere Mitwirkung ergdnzt werden]»*.
L’espérance est ici la modalité de se rapporter a un incompréhensible qui ne
se laisse pas réduire, sans en faire le prétexte de se dérober a ce que le devoir
commande et exige de réaliser. Et la grice s’atteste éminemment comme
objet asymptotique d’espérance, ce qui revient a dire non seulement qu’elle
demeure a son tour incompréhensible, mais aussi qu’il ne faut pas tenter de la
connaitre, si I’action morale doit rester intacte dans sa moralit¢ méme. C’est ce
qu’énonce le principe suivant: «Il n’est pas essentiel, ni par suite nécessaire a
quiconque, de savoir ce que Dieu fait ou a fait pour son salut [Seligkeit] ; mais
bien de savoir ce que lui-méme doit faire [was er selbst zu tun habe] pour se
rendre digne de ce secours.»?! C’est dans cette considération que s’origine une
critique du «recours aux effets de la grdce [Gnadenwirkungen)», qui demande
de «concéder ces effets comme quelque chose d’incompréhensible [als etwas
Unbegreifliches], mais sans les accueillir [aufrehmen] dans nos maximes» .
C’est pour cette raison aussi que le «concept d’un prétendu moyen de grdce
[Gnadenmittel]» est «en soi contradictoire [in sich selbst widersprechend» %,
car il reviendrait & vouloir calculer I’incalculable. La philosophie pratique
ne peut admettre d’accorder un sens et un réle a la grice qu’a condition de
maintenir sa parfaite incompréhensibilité et de se garder de la déterminer d’une
quelconque maniére : si, selon la parole de 1’évangile de Jean citée par Kant, «le
vent souffle ou il veut, mais nul ne sait d’ou il vient» (Jn 3,8),

Tout ce que nous pouvons dire de la gréce, c’est de croire que les effets peuvent en
exister et peut-étre qu’il faut qu’il en existe pour suppléer a I’insuffisance de notre
effort vertueux [zu Ergdnzung der Unvollkommenheit unserer Tugendbestrebung];
mais nous sommes incapables [unvermdgend] d’en déterminer de quelque maniére
les caractéres [Kennzeichen] et plus incapables encore de faire quelque chose pour
les produire [zur Hervorbringung].*

En raison de cette incompréhensibilité fonciére dont la transgression
risquerait de coliter & la raison pratique un «salto mortale»®, la philosophie
pratique ne peut que tolérer I’idée d’une efficace de la grice, sans pour autant
en faire un de ses piliers, et donc sans 1’ériger au statut d’un postulat. La morale
ne peut reposer sur des principes incompréhensibles, bien que ses fondements,
comme le penchant au mal lui-méme, soient inscrutables. Ainsi, de fagon trés
significative, «la liberté [...] n’est pas un mystere [kein Geheimnis] [...] ; mais

2 Religion, Ak. V1, p. 52; trad. frang., p. 92. Cf. ibid., Ak. VI, p. 44; trad. frang.,
p. 86: «ainsi en I’homme qui malgré la corruption de son ceeur garde encore la bonne
volonté, demeure ’espérance d’un retour au bien dont il est écarté [Hoffnung einer
Wiederkehr zu dem Guten, von dem er abgewichen ist]».

2l Religion, Ak. VI, p. 52; trad. frang., p. 92.

22 Religion, Ak. VI, p. 53; trad. frang., p. 93.

2 Pour autant que «les moyens sont toutes les causes médiates que 1’homme a en
son pouvoir [in seiner Gewalt)» (Religion, Ak. VI, p. 192; trad. fran¢., p. 206 et 205).

2 Religion, Ak. VI, p. 174; trad. frang., p. 191.

2 Religion, Ak. V1, p. 121 ; trad. frang., p. 148.



VOULOIR ET POUVOIR 49

I’insondable fondement [der unerforschliche Grund] de cette propriété est
un mystere, parce qu’il ne nous est pas donné [nicht gegeben] comme objet
de connaissance.» % La liberté est une idée de la raison assurée de sa réalité
objective dans 1’expérience du devoir et par le «fait de la raison [Faktum der
Vernunft]»?*'. C’est pourquoi le pouvoir, le Kénnen au sens d’étre libre, implique
le devoir, le Sollen, et Kant de conclure, dans la Critique de la raison pratique,
son analyse célebre de 1’exemple d’une personne sommée sous menace de mort
de porter un faux témoignage: «il juge donc qu’il peut faire une chose, parce
qu’il a conscience qu’il doit [soll] et il reconnait ainsi en lui la liberté qui sans
la loi morale lui serait restée inconnue.»?® La loi morale donne a connaitre la
liberté, le devoir fait apparaitre le pouvoir.
En revanche:

Le concept d’une intervention surnaturelle [éibernatiirlicher Beitritf] en faveur de
notre capacité [ Vermdgen] morale déficiente et méme de notre intention [Gesinnung)
insuffisamment purifiée, faible tout au moins, pour satisfaire a tous nos devoirs, est
transcendant et est une simple idée, dont aucune espéce d’expérience ne peut nous
garantir la réalité [Realitdt]. Mais, il est méme fort risqué de 1’accueillir comme
idée au seul point de vue pratique, et difficilement conciliable avec la raison ; parce
que ce qui doit nous étre imputé [zugerechnet] a titre de bonne conduite morale
ne devrait pas s’effectuer grice a une influence étrangére [nicht durch fremden
Einfluss], mais uniquement par I’usage le meilleur possible de nos propres forces
[durch den bestmdglichen Gebrauch unserer eigenen Krdfie]. Toutefois 1’impos-
sibilité d’une semblable intervention [...] ne peut pas non plus se démontrer parce
que la liberté elle-méme, ne renfermant rien de surnaturel dans son concept, reste
néanmoins pour nous, quant a sa possibilité, aussi incompréhensible (unbegreiflich)
que le surnaturel qu’on voudrait accueillir pour suppléer a sa destination spontanée,
mais imparfaite.

Ce long extrait qui mérite d’étre cité in extenso contient le noyau de la
résolution kantienne du probléme de la grace. S’il y a bien une expérience de
la liberté en tant que «fait de la raison», il n’y a fondamentalement pas d’expé-
rience de la grice, pour autant que cette derniére est parfaitement étrangére a
la nature rationnelle de I’homme. C’est pourquoi, en régime de philosophie
critique, la griace doit rester une simple idée transcendante, dépourvue non
seulement de toute réalité objective, mais aussi de la nécessité subjective qui
exigerait d’en faire un postulat. Elle jouit cependant du privilége qu’ont toutes
les idées de la raison: le revers de son incompréhensibilité, c’est le fait que
son impossibilité se laisse tout aussi peu démontrer que sa possibilité ne se
laisse exclure. A ce titre, en tant qu’idée de la raison, la liberté elle-méme
reste insondable dans son fondement. La gréce et la liberté se rencontrent donc
dans I’incompréhensible, pour autant qu’en elles se noue 1’articulation miracu-

% Religion, Ak. VI, p. 138; trad. frang., p. 162.
2 KpV, Ak.V, p. 33; trad. frang., p. 31.
8 KpV, Ak. V, p. 30; trad. frang., p. 30.
2 Religion, Ak. VI, p. 191 ; trad. frang., p. 205.



50 CLAUDIA SERBAN

leuse (et ce méme lorsqu’elle ne comporte rien de surnaturel) du vouloir et du
pouvoir.

II. Ricceur et ’identité paradoxale de I’effort et du don

Dans sa fidélité a I’exigence d’autonomie et d’autodétermination qui exclut
toute influence étrangeére et tout secours extérieur, ’analyse kantienne de
’agir moral ne peut manquer de buter sur une triple incompréhensibilité : non
seulement celle du mal radical et de la grace, mais aussi celle de la possibilité
de la liberté. Quelle serait maintenant la reprise du probléme de la grace selon
Ricceur, et en quoi cette répétition peut-elle valoir comme une résolution ?
Nous pouvons parler ici de répétition pour autant que la présence de Kant a
I’arri¢re-fond des développements que Ricceur consacre a cette constellation de
questions ne fait pas de doute ; et en méme temps, la répétition est a entendre ici
comme réplique ou réponse. Mais avant de restituer son déploiement, tichons
d’opérer au préalable une formalisation schématique du probléme. Nous
pouvons dire qu’il se laisse figurer par deux inversions: la premiere est celle
du pouvoir de réaliser sa volonté (bonne) en impouvoir, devant la radicalité
du penchant au mal®’, ou encore (mais les deux sont intimement entrelacées)
devant la perspective difficile d’une conversion morale. La deuxiéme inversion
est celle de I’impouvoir (de la volonté affaiblie par le mal) en puissance d’agir,
de la liberté finie et fragile en liberté «gracieuse» (quoique encore finie). C’est
cette deuxiéme inversion qui recouvre 1’intervention de la grace et figure son
efficace®'. Dans la terminologie propre a Ricceur, pour exprimer ces deux
inversions, nous parlerons plutét, d’une part, de la crise de I’attestation dans la
faillibilité, et d’autre part, de la reléve de la faillibilité par I’espérance.

Commengons par ce qui vient en premier dans cet ordre d’idées, a savoir
la Philosophie de la volonté qui fournit une proto-formulation de I’attestation
en termes de vouloir: «Je me comprends d’abord comme celui qui dit “Je
veux”»*2, En méme temps, le seuil minimal du vouloir n’est pas encore un
pouvoir pratique, un pouvoir-faire, car «est possible ce que je peux et non
seulement ce que je veux» *. Il s’agit l1a, non pas d’une opposition, mais d’une
corrélation fondamentale qui reviendra, elle aussi, comme un leitmotiv: «Pas

30 C’est l1a que I’on reconnait, traditionnellement, 1’effet du péché. Cf par exemple
Augustin, Cité de Dieu, 14, 15: «Parce qu’il [I’homme] n’a pas voulu ce qu’il pouvait,
il ne peut plus ce qu’il veut.»

31 Rappelons en ce sens la justification qu’en donne Thomas d’Aquin : «Une nature
qui peut acquérir un bien parfait, tout en ayant besoin d’un secours extérieur, est d’une
condition plus noble qu’une nature qui, ne pouvant atteindre ce bien parfait, se limite a
un bien imparfait qu’elle peut atteindre sans aucun secours extérieur.» (Somme théolo-
gique, la Ilae, q. 5, art. 5, sol. 2)

32 P, RIC®UR, Le volontaire et l'involontaire, Paris, Aubier, 1950 (désormais abrégé

VD, p. 9.
3 VI, p. 53.



VOULOIR ET POUVOIR 51

de vouloir sans pouvoir, pas de pouvoir non plus sans un vouloir éventuel»*,
Sans se référer explicitement a Kant sur ce point, Ricceur rejoint 1’idée d’une
réalisabilité principielle du vouloir, mais dans un cadre de prime abord fort
différent, qui est ici celui d’une pensée du corps propre, de 1’effort et de
I’intention motrice, pensée pour laquelle c’est le corps qui permet de prime
abord d’exercer sa puissance, de réaliser sa volonté** ou de dire avec Juvénal :
sic volo, sic iubeo.

De fagon encore plus remarquable, Ricceur retrouve aussi, a ce stade de
sa pensée, I’idée d’une «immutabilité du caractére»* et donc ’assertion de
I’impossibilit¢ d’un renouvellement caractériel: «Changer mon caractére,
ce serait proprement devenir un autre, m’aliéner; je ne peux me défaire de
moi-méme.» ¥’ On pourrait avoir ici I’impression d’une description moralement
neutre, d’une simple affirmation de I’identité personnelle. Or le caractére est
rencontré et thématisé précisément comme «la maniere individuelle — non
choisie et non modifiable par la libert¢ — de la libert¢ méme»*, par une
inscription manifeste dans 1’horizon de la philosophie pratique. I1 y a cependant
un paradoxe indéniable a ériger en expression de la liberté un caractére qui
semble dépourvu de toute plasticité, qui est quasi-inné*, car il est «en un sens
destiny», destin toutefois «qui n’est jamais que I’envers de la liberté» *°. C’est
avec la découverte de ce paradoxe que se produit chez Ricceur une premiére
confrontation a I’incompréhensible: «Je devine, sans pouvoir articuler cette
pensée correctement, que mon caractére dans ce qu’il a d’immuable n’est que
la maniére d’étre de ma liberté.»*' L’immutabilité et la rigidité du caractére
introduisent ainsi une premiére asymétrie dans 1’adéquation entre vouloir et
pouvoir: en un sens, «tout est possible», mais, a travers le prisme du caractére,
seulement «d’une fagon bornée, étroiten*?. C’est 1a le lot d’une «liberté
seulement humaine» (pour reprendre le titre de la conclusion du Volontaire
et 'involontaire), liberté a laquelle Ricceur peut opposer «l’idée-limite d’une
[...] liberté gracieuse»®* (pensée plutét comme spontanéité corporelle et ayant
comme modele davantage 1’athléte ou le danseur que le saint).

3 VI, p. 309.

3 Cf. VI, p. 53 sq. Les analyses de Soi-méme comme un autre (Paris, Seuil, 1990,
désormais abrégé SA) reprendront cette idée (S4, p. 135).

3% P. Ric®UR, Finitude et culpabilité, Paris, Aubier, 1960, (désormais abrégé FC),
p. 79.

37 VI, p. 344. Cf. ibid., p. 347 : «je me tromperais fort si je me proposais de changer
de caractére: je ne puis le connaitre pour le modifier, mais pour y consentir.»

38 VI, p. 333. Cf. FC, p. 79: «origine immobile |...] de tous mes changements».

3 Au sens ou Finitude et culpabilité opére une identification entre le caractére et
la naissance elle-méme FC, p. 90: «Ma naissance n’est donc pas autre chose que mon
caractere. [...] Ma naissance, c’est le déja 1a de mon caractére.»

40 VI, p. 345 et 344, Cf. ibid., p. 348 : «Mon destin colle & ma liberté, sans la ruiner».

‘1 VI, p. 345.

2 VI, p. 348.

“ VI, p. 456.



52 CLAUDIA SERBAN

Le rapport entre vouloir et pouvoir se présente en revanche comme
radicalement asymétrique a la lumiére de I’idée de faillibilité, sous 1’égide de
laquelle Ricceur place son anthropologie philosophique®. C’est ainsi qu’a la
corrélation entre vouloir et pouvoir s’ajoute celle, décisive, entre pouvoir et
non-pouvoir (dans le creux de laquelle s’inscrira I’intrication de I’agir et du
souffrir): «Toute puissance a un revers d’impuissance»*. Il faut néanmoins
souligner le fait que, a I’instar de Kant, Ricceur ne pense pas 1’impuissance (la
limite du pouvoir pratique) comme une simple privation. La faillibilité n’est
pas une simple défaillance, mais déja une capacité, pour autant qu’elle se laisse
appréhender comme pouvoir de faillir*. Cela revient a réitérer la «décision
grave» de «comprendre le mal par la liberté»*’, autrement dit, de penser la
possibilité du mal dans le sens le plus positif, non pas comme une simple
concevabilité, mais comme un pouvoir, comme une capacité ancrée dans ce
que Ricceur appelle, a I’instar de Pascal, la «disproportion» de ’homme. Si la
«possibilité du mal» est une capacité, pour autant qu’elle renvoie a «I’homme
capable de faillir» %, il faut alors bien reconnaitre que 1’homme faillible est
déja I’homme capable, et inversement, et donc que, de 1’un a I’autre, il pourrait
n’y avoir qu’une différence d’accentuation.

La faillibilité exprime ainsi la premiére inversion que nous avons repérée
au cceur du probléme de la grice, celle du pouvoir en impouvoir, inversion
qui brise 1’attestation de la volonté et I’équivalence inaugurale du «Je veux»
et du «Je peux». La prise en compte du mal révele cependant, non seulement
P’impuissance de la volonté*°, mais aussi la corruption de ’agir, la fracture
du sic volo, sic iubeo et donc la dénaturation de la volonté dans un «Je fais»
qui ne lui correspond plus. C’est la situation pratique que Ricceur illustre a
son tour en citant Romains 7,15-16 («Vouloir le bien est & ma portée, mais
non pas I’accomplir»), pour I’interpréter comme une «scission de soi-méme» *°
et pour indiquer de la sorte que la question de I’ipséité fournit bien la toile

“ Cf.FC,p.24.

% FC, p. 73. Cf. aussi «Le destinataire de la religion: I’homme capable», in: M.-M.
Ouiverti (éd.), Philosophie de la religion entre éthique et ontologie, Padoue, CEDAM,
1996, p. 19-34, citation p. 20 sq : «a chaque sorte de pouvoir [...] correspond un type de
non-pouvoir», ce qui est explicité comme une «corrélation entre capacité et fragilité».
Car plus généralement, «il appartient & la nature humaine de se laisser appréhender
en termes de pouvoir et de non-pouvoir» (ibid., p. 23). Cf P. Ric®UR, Parcours de la
reconnaissance, Paris, Stock, 2004, p. 370: «L’aveu général que toute capacité a pour
contrepartie une incapacité spécifique».

% Cf. FC,p. 157.

7 FC, p. 14.

% FC,p. 161.

49 Cf. «La liberté selon ’espérance» (1968), in: Id., Le conflit des interprétations,
Paris, Seuil, 1969, p. 393-415, citation p. 413 : «Ce que I’Essai sur le mal radical nous
apprend en effet sur la liberté, c’est que ce méme pouvoir, que le devoir nous impute, est
en réalité un non-pouvoir [...]. Le non-pouvoir que signifie le mal radical se découvre au
lieu méme d’oli procéde notre pouvoir.»

% FC.p.293.



VOULOIR ET POUVOIR 53

de fond des rapports entre le vouloir, le pouvoir pratique et 1’impouvoir de
réaliser sa volonté. La référence paulinienne permet ici de penser ce que nous
avons appelé la deuxiéme inversion comme une «inversion par excés»°', selon
une «logique de la surabondance»>? — cette fois-ci avec Romains 5,20: «La
loi, elle, est intervenue pour que se multipliat la faute : mais ou le péché s’est
multiplié, la grice a surabondé», que Ricceur interpréte comme «pédagogie
de I’excés et du surcroit, qui de I’abondance du péché tire la surabondance de
la grace» . Une telle inversion par exceés ne reléve certes pas de ce qui est en
mon pouvoir, mais elle manifeste encore, malgré tout, la «force tranquille du
possible» (si ’on peut transposer ici cette expression de Heidegger®), et fait
signe vers I’inversion par laquelle mon impossible devient le possible d’un
Autre> — ou plutdt: mon possible par un autre —, et le désespoir se mue en
espérance. Ricceur décrit d’ailleurs 1’espérance en des termes kierkegaardiens,
comme «passion pour le possible»*® (en infléchissant par 13 sensiblement,
notons-le en passant, la pensée de I’auteur de La maladie a la mort, pour qui la
passion du possible se nomme, non pas espérance, mais angoisse).

L’apport le plus important de Ricceur eu égard a la problématique ainsi
restituée et remaniée consiste sans doute dans le poids insigne que regoit la
question de I’ipséité, que nous avons déja repérée a I’arriere-fond du rapport
entre vouloir et pouvoir. C’est, de fagon attendue, dans Soi-méme comme un
autre (1990) que la dialectique de la puissance d’agir (et la «phénoménologie
du “je peux”» qu’elle manifeste) est ressaisie depuis le point de vue d’une
pensée de I’ipséité, pour autant que «le fait primitif du “pouvoir-faire” fait
partie d’une constellation de faits primitifs qui relevent de 1’ontologie du
soi»*’. La notion de capacité (ou de puissance) est en effet une notion centrale
pour une telle ontologie. Et pourtant, il ne s’agit pas de penser cette notion dans
une grille subjectiviste, en la rapportant uniquement et exclusivement a I’ego
qui dit «je peux». Il faut au contraire déceler en ce point méme la bréche d’une
ouverture vers 1’altérité — vers un Autre qu’il convient de laisser pour I’instant
dans son indétermination :

[...] si Pon demande & quel titre le soi est digne d’estime, il faut répondre que ce
n’est pas principalement au titre de ses accomplissements, mais fondamentalement
a celui de ses capacités. Pour bien entendre ce terme de capacité, il faut revenir
au «je peux» de Merleau-Ponty et I’étendre du plan physique au plan éthique. [...]
Le discours du «je peux» est certes un discours en je. Mais I’accent principal est

s FC, p. 299.

52 «La liberté selon I’espérance», art. cit., p. 401. Cf. aussi «Entre philosophie et
théologie I: 1a Régle d’or en question», in: Lectures 3, op. cit., p. 277 (note 1) et 279.

3 FC, p. 300.

% M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, (1927) 2001, p. 394.

5% Cf. J.-L. Marion, Certitudes négatives, Paris, Grasset, 2010, chapitre II: «Le
propre de Dieu», p. 135 sq. en particulier.

%6 «La liberté selon I’espérancen, art. cit., p. 399.

1S4, p. 135 et 136.



54 CLAUDIA SERBAN

a mettre sur le verbe, sur le pouvoir-faire, auquel correspond au plan éthique le
pouvoir-juger. La question est alors de savoir si la médiation de [’autre n’est pas
requise sur le trajet de la capacité a I’effectuation.®

I1 n’est sans doute pas exagéré de dire que cette derniére question correspond
a une formulation du probléme de la grace a I’intérieur de 1’ontologie du soi,
comme probléme, non seulement du rapport du soi et de 1’autre, mais aussi de
la présence de 1’autre dans le soi, a méme le soi. Nous y reviendrons.

Remarquons pour l’instant que, sur le chemin de I’attestation du soi
(attestation qui se laisse aussi exprimer comme suit: «je crois que je peux»*%),
I’aporie du mal est inévitablement rencontrée, dans la mesure ou elle produit
une «affection de la liberté» qui «met en cause son exercice, son effectuation»
et donc «affecte notre capacité a agir par devoim®. A cet égard, Ricceur
peut noter: «C’est cette situation insolite qui ouvre d’ailleurs a la religion un
espace distinct de celui de la morale — la religion, selon Kant, n’ayant pas
d’autre théme que la régénération de la liberté, c’est-a-dire la restauration de
I’empire sur elle du bon principe.» ' La filiation du probléme est bien entrevue
et clairement nommée: il s’agit d’une «discussion ancienne, délimitée par le
conflit entre Augustin et Pélage» (mais que I’on peut faire remonter jusqu’a
Paul), et Ricceur a plut6t tendance a ranger Kant du c6té de Pélage 5.

Nous ne reviendrons pas ici sur les données de cette controverse, mais
mentionnerons seulement 1’apergu éclairant qu’en donne Hans Jonas dans un
opuscule de 1930, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem, qui résume
la difficulté de maniere exemplaire :

La question s’énonce de maniére concise comme suit: que peut I’homme devant
Dieu sans Dieu ? Tout aussi concise est la réponse de Paul: rien. L’homme ne se
suffit pas eu égard a la prétention de Dieu [Es besteht keine Suffizienz des Menschen
beziiglich der Forderung Gottes] — et c’est de cela que résulte pour lui la nécessité
de la grice.®

Les analyses de Jonas permettent peut-étre de relativiser quelque peu le
diagnostic de Ricceur eu égard au pélagianisme de Kant, et aussi la supposée

58 SA, p. 212, ¢’est nous qui soulignons la derniere phrase.

59 P. RiIC®UR, Parcours de la reconnaissance, op. cit., p. 140. Cf. aussi «Le destina-
taire de la religion : ’homme capable», art. cit., p. 23 : «J’atteste que je peux».

0S4, p. 252 et 320.

81 §4, p. 252.

62 Cf. S4, p. 253, note 2: «On voit en effet Kant soucieux de préserver quelque
chose de la tradition augustinienne — en faisant du penchant au mal une quasi-nature,
au point de pouvoir déclarer inné le penchant au mal — tout en assumant une position
délibérément pélagienne !». Et plus résolument encore, dans «Une herméneutique de la
religion: Kant», Ricceur attribue 4 Kant «une interprétation radicalement pélagienne»
(art. cit., p. 26).

3 H. Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, (1930) 1965, p. 34.



VOULOIR ET POUVOIR 55

position d’Augustin a I’intérieur de la controverse®. Un extrait de I’Epitre
177 suffit a indiquer qu’ Augustin pense lui-méme 1’articulation du devoir, du
vouloir et du pouvoir en ménageant & chacun de ces termes sa place irréduc-
tible dans I’optique de I’agir: «La loi ne commanderait pas s’il n’y avait pas
de volonté, et la grice n’aiderait pas s’il y avait assez de volonté [Nec /ex
iuberet, nisi esset voluntas; nec gratia iuvaret, si sat esset voluntas]»®. C’est
la un partage de roles plus flexible que celui que Ricceur entrevoit dans les
Confessions % et par rapport auquel, effectivement, Kant ne peut qu’apparaitre
dans une position antithétique. Mais cette antithése n’est pas absolue. Dans un
essai de 1935, Karl Jaspers saisit avec une grande clarté la situation théorique
de Kant, en affirmant qu’il «s’oppose aussi bien a cette humilité chrétienne
[qui consiste & s’en remettre entiérement & Dieu et qui, selon Ricceur, «annonce
Luther» ¥, n. n.] qu’a ’orgueil assuré du stoicien» qui «se croit capable de
tout» et «croit pouvoir par lui-méme devenir sage et bon» %, En tenant le milieu
entre la négation ou la minimisation du pouvoir pratique de I’homme et son
exacerbation, Kant ne saurait par conséquent se laisser caractériser comme
sectateur de Pélage : «Il ne refuse pas la grice, il en affirme la possibilité, mais
il interdit de compter sur elle.» ®

Dans cette perspective, il serait donc assez exact de dire que, comme
Ricceur plus tard, Kant fait de I’homme capable «le destinataire de la religion».
Certes, comme nous 1’avons vu, «Kant [...] supposait le pouvoir de faire son
devoin 7, mais il prenait également en compte la radicalité du mal qui nous
rend incapables d’accomplir notre propre régénération morale — ce qui, dans
les termes de Ricceur, se traduit comme une «crise de 1’attestation», pour autant
que cette derniére veut dire: «J’atteste que je peux»’'. Devant le «caractére

% Pour I’interprétation de cette controverse par Ricceur, nous renvoyons a son
article «Le “péché originel”: étude de signification», in: Le conflit des interprétations,
op. cit., p. 265-282.

8 Epitre 177, 5, cité par Jonas, op. cit., p. 35. Pour Augustin aussi donc, la volonté
est quelque chose de premier et d’irréductible par rapport a la raison (cf. Conf. VII, 3:
«j’avais conscience d’avoir une volonté autant que de vivre»). Comme le souligne J.-L.
Marion: «pour pouvoir, il suffit de vouloir; car, dans ce cas et en lui seul, la possibilité
équivaut a ’effectivité» (Au lieu de soi, Paris, P.U.F., 2008, p. 227 ; pour une lecture
comparée d’Augustin et de Kant, cf ibid., p. 244-245).

% Cf. par exemple Conf. X, 4: «Ce que je fais de bien est votre ceuvre et votre don,
ce que je fais de mal vient de mes imperfections et sera I’objet de vos jugements». Selon
le résumé tranchant de Ricceur: «1’élection est par grice, la perdition est par droit» («Le
“péché originel”: étude de signification», art.. cit., p. 276).

¢ P. Ric&UR, «Le “péché originel”: étude de signification», art. cit., p. 275.

68 K. Jaspers, «Le mal radical chez Kant» (1935), trad. par H. Naef et J. Hersch,
in: Bilan et perspectives, Paris, Desclée de Brouwer, 1956, p. 189-215, citation p. 201.

6 K. Jaspers, «Le mal radical chez Kanty, art. cit., p. 207.

" P. RICEUR, «Le destinataire de la religion: I’homme capable», art. cit., p. 22.

" P. RIC®UR, «Le destinataire de la religion : I’homme capabley, art. cit., p. 23 et 32.
Cf. aussi les entretiens en frangais de 1995 et 1996 publiés en appendice de I’ouvrage
de F. TuroLDoO, Verita del metodo. Indagini su Paul Riceeur, Padoue, Il Poligrafo, 2000,



56 CLAUDIA SERBAN

paradoxal de la régénération», c’est «I’espérance qui prend la reléve de I’attes-
tation» 2, de méme que pour Kant le secours de la grice peut étre seulement
espéré, et non pas postulé. Dans 1’articulation de I’espérance et de 1’attestation
telle que I’opere Ricceur, c’est aussi Ialtérité qui se révele au cceur de 1’ipséité,
et I’«autonomie apparait ainsi tributaire de I’hétéronomie, mais en un autre sens
de I’autre» ™. En tant qu’elle manifeste I’intrication de 1’ipséité et de 1’altérité,
I’hétéronomie revét la figure phénoménologique de la passivité et témoigne
d’une «dialectique acérée entre praxis et pathos» ™, entre agir et souffrir.

Cette dialectique (qui ne se laisse pas réduire a ce que Kant appelle les
sentiments pathologiques ou I’esclavage des passions) reprend et met en
mouvement la distinction aristotélicienne entre puissance passive et puissance
active, tout en maintenant la «tension» qui existe «entre puissance et effec-
tivité» 7*. A cet égard et pour interroger le statut de 1altérité inscrite (pour ainsi
dire) a méme le méme, de cette hétéronomie positive et nécessaire, on pourrait
se demander si le «fond d’étre a la fois puissant et effectif» que Ricceur place
au fondement de sa phénoménologie herméneutique de I’homme agissant ne
marque pas a lui seul quelque chose comme un «tournant théologique» de
cette méme phénoménologie (sans porter certes atteinte & 1’indépendance de
la philosophie a I’égard de la révélation). S’attribuer la puissance d’agir et en
faire I’expérience dans 1’épreuve de 1’agir, n’est-ce pas pouvoir dire, comme le
Kant de I’Opus postumum, «Est Deus in nobis», et se reconnaitre donc capax
(tout court) parce que capax Dei ?

L’Est Deus in nobis tardif de Kant’, qui pourrait apparaitre dans cette
perspective comme 1’impensé de Soi-méme comme un autre, résonne en outre

p. 243-263 et p. 265-289, citation p. 260: «La vérité de I’attestation [...] Je crois que
je peux, c’est la vérité de I’homme capable, de I’étre capabley, et p. 279: «I’attestation
c’est une connaissance de la puissancey.

72 P. Ric&UR, «Le destinataire de la religion: ’homme capable», art. cit., p. 30 et 32.

B3 84, p. 320.

™ SA, p.371. L’étude de 1992, «Une herméneutique de la religion : Kant», souligne
expressis verbis «la présence de ce moment de passivité et d’altérité au cceur de la
conversion» (art. cit., p. 35).

5S4, p. 364.

76 Nous faisons ainsi référence a la théologie transcendantale de 1I’Opus postumum
et plus précisément a la Liasse VII datant de 1800 (Ak. XXII, p. 130; trad. frang., p.
181). Kant y opére un remarquable mais problématique raccourci (allant parfois jusqu’a
I’identification) entre Dieu et la raison pratique : «Il y a un Dieu, car il y a dans la raison
morale et pratique un impératif catégorique» qui est comme «la voix de Dieu» (Ak. XXII,
p. 64), et «Dieu [...] veut tout ce que le devoir commande» (Ak. XXI, p. 17; trad. frang.,
p- 203). Sur ces aspects de la théologie tardive de Kant, nous renvoyons a 1’ouvrage de
R. THES, La raison et son Dieu, Paris, Vrin, 2012, p.282 sq. Cf. aussi la contribution
de H. Marzorr, «L’athéisme philosophique de la théologie de 1’Opus postumum» (in:
J. RoBELIN (éd.), Kant anti-kantien, Rouen, Presses Universitaires de Rouen, 2004,
p.47-63), qui insiste sur |’«intériorisation du divin» (p. 48 et 57) qu’accomplit «le
passage de I’impératif catégorique a I’idée de Dieu» comme a sa «ratio essendi» (p. 56).
Mais plutot que d’une «théologie athée» (p. 59), nous serions encline a repérer chez Kant



VOULOIR ET POUVOIR 57

avec ’intimor intimo meo d’ Augustin, avec cette présence de 1’autre dans le
méme qui fait que «pouvoir et volonté ne flo]nt qu’un: vouloir, c’[est] agir
déja» (Conf. VII1, 8; cf. aussi Conf. X, 31: «c’est vous qui me donnez la force
d’accomplir ce que vous commandez d’accomplir»). La crise de I’attestation,
la scission du soi n’est conduite & sa vérité qu’en reconnaissant la place de
I’autre au sein du méme: plutét que I’aliénation du méme par ’autre, la
scission du méme revient donc a8 sommer 1’autre d’occuper sa place vacante.
Dans la perspective de cette intrication intime de 1’altérité et de I’ipséité,
I’incompréhensibilité de la grace, que nous avons soulignée en la ramenant
a «l’inscrutable [...] d’un non-pouvoir de notre pouvoir»”’, se retourne en
indiscernabilité: «comme si, a un niveau insondable de profondeur, on ne
pouvait plus distinguer, au coeur méme de la disposition au bien, ce qui est
identité d’effort et altérité du don» ™. Nous pourrions parler ici, avec Richard
Kearney, d’une coappartenance (presque fusionnelle) de I’homme capable et
du Dieu capable™. C’est 1a une résolution hautement paradoxale du probléme
de la grace, que Ricceur n’hésite pourtant pas a opérer apres avoir loué Kant
lui-méme d’avoir «transformé I’antinomie en paradoxe» . Mais en méme
temps, c’est ce «paradoxe de I’effort et du don»®!, leur entrelacement allant
jusqu’a I’indiscernabilité, qui fournit la «structure de 1’espérance» et suggere
(ou plutot rappelle) que 1’espérance ne peut s’accomplir que comme et dans le
paradoxe, en espérant I’inespéré. Qu’est-ce en effet la grace, si ce n’est préci-
sément I’inespéré de toute espérance, le don qui fait sortir de toute «économie
du don» et par lequel «la surabondance devient la vérité de 1’équivalence» %2 ?
Il convient donc de reconnaitre 1’identité de ’excédent (de ce qui m’excede
de I’intérieur) et du supplément (de ce qui doit m’assister de 1’extérieur), de
I’altérité et de la grice; c’est cette identité qui fait éclater la distinction entre
autonomie et hétéronomie et fournit, ce faisant, le principe de la résolution
paradoxale du probléme de la grace a travers le prisme de 1’altérité a soi.

une théologie sui generis qui n’est plus subordonnée a 1’ontologie, ancétre insoupgonnée
de I’entreprise de J.-L. Marion dans Dieu sans [’étre (Paris, Fayard, 1982). Qu’il nous
soit permis de renvoyer sur ce point & notre contribution: «L’ ‘idéal de la raison pure’ et
la fracture du fonctionnement ontothéologique du possible dans la philosophie critique
de Kant», Kant-Studien, tome 104, n° 2/2013, p. 167-187.

7 «Une herméneutique de la religion : Kantw, in: art. cit., p. 27.

8 Ibid., p. 34, c’est nous qui soulignons.

" R. KEArRNY, «L’homme capable — Dieu capable», in: L’homme capable. Autour
de Paul Ricceur, Rue Descartes, n° hors-série, 2006, p. 39-46. Pour le sens kantien de
cette coappartenance, cf. H. MARZOLF, art. cit., p. 59 : «La puissance de Dieu [...] est la
puissance de la raison pratique».

% 11y a antinomie dans la mesure ol 1’on maintient que «croire en I’effusion d’un
don en dehors de toute intention bonne, ¢’est compromettre les mobiles de la moralité» et,
d’autre part, I’on affirme que «sans un don, sans un secours insondable, nul changement
de cceur ne serait possible» («Une herméneutique de la religion: Kant», art. cit., p. 34).

8 Jbid., p. 34.

82 «Entre philosophie et théologie I: la Régle d’or en question», art. cit., p. 276 et 279.



	Vouloir et pouvoir : Kant et Ricœur face au problème de la grâce

