Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 1

Artikel: La grace de la liberté : Kant, Ricceur et la dialectique de la foi salvatrice
Autor: Grandjean, Antoine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 27-42

LA GRACE DE LA LIBERTE
KANT, RICEUR ET LA DIALECTIQUE
DE LA FOI SALVATRICE

ANTOINE GRANDIEAN

Résumé

Selon Kant, la «foi salvatricey en l'idéal d'une humanité agréant Dieu
place la raison humaine devant «une remarquable antinomie». En analysant
cette derniére, on montre que, si Riceeur a bien vu que la liberté humaine
ne peut qu’en appeler a la grdce, il a omis la réduction kantienne de cette
derniere a la raison, par quoi la grdce s’avere étre celle de la liberté méme,
dans le cadre d’une religion dont la composante herméneutique est en derniére
instance contingente.

Dans la troisiéme partie de la Religion dans les limites de la simple raison,
Kant note qu’il existe, au sujet de la «foi salvatrice [der seligmachende
Glaube]», c’est-a-dire celle «qui renferme la disposition [Empfinglichkeit]
morale (dignité) a étre éternellement heureux [gliickselig]», «une remarquable
antinomie de la raison humaine avec elle-méme» ' : la résolution morale, qui est
la condition de la grace, parait lui étre aussi bien suspendue.

Par son objet (I’inconditionné), sa structure argumentative (apagogique)
et le principe de sa solution (le rappel de 1’idéalité transcendantale du spatio-
temporel), le dispositif dialectique en question est bien fondamentalement
antinomique. Je commencerai par expliciter les raisons de la thése de 1’anti-
nomie, qui marquent que la résolution morale ne saurait procéder d’une
confiance en la puissance de Dieu. On verra ensuite que cela n’enléve toutefois
rien aux raisons de I’antithese, qui soulignent 1’incompréhensibilité d’une
auto-régénération morale de la liberté humaine. J’insisterai enfin sur la solution
kantienne, qui reconduit le motif de la grace a 1’'une des dimensions de I’idée
rationnelle de I’humanité agréable a Dieu.

! Religion, 111, I* section, VII, Ak. VI, 115 sq. Nous traduisons les textes de Kant
que nous citons, sauf indication contraire, d’aprés les Gesammelte Schriften, hrsg. von
der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften, Berlin, 1902 sq., rééd. (et
éd.) Walter de Gruyter, Berlin, 1968 sq. Les références sont abrégées en Ak., suivi du
tome en chiffres romains et de la page en chiffres arabes. Pour la Critique de la raison
pure, nous indiquons les pages de la premiére (A) et/ou de la deuxieéme édition (B).
Pour plus de commodité, nous indiquons, dans le corps méme de notre texte, la seule
pagination du texte de la Religion que nous commentons.



28 ANTOINE GRANDJEAN

Ricceur, notant que la question de la justification donne lieu, chez Kant, a
«une antinomie fondamentale»?, a le mérite de dégager le chemin qui conduit
d’une philosophie de la liberté a une pensée de la grice: la liberté humaine est
la liberté de la grace, au sens ou elle ne peut qu’en appeler a cette derniére.
Mais ce chemin est un cercle, et il n’est pas certain que Ricceur, situant la vérité
de «I’antinomie de la justification» dans un «paradoxe de !’effort et du don»?,
le parcoure enti¢rement. Le sens de la grice est, en derni€re instance, la liberté
méme qui en a besoin pour demeurer vive: la grace est celle de la liberté, au
sens ou elle est le symbole de son inobjectivable réserve.

1. L’impuissance pratique d’une foi principielle
en la grice de Dieu

a) L’antinomie

I1 y a antinomie lorsque la raison entreprend de déterminer I’inconditionné
pour un conditionné donné. Ici, I’inconditionné est 1’élément supréme de la
fin morale compléte qu’est le Souverain Bien. Il y va donc de la satisfaction
de I’exigence morale, mais située dans un contexte religieux d’espérance, et
interprétée comme figure de I’humanité agréant Dieu®. L’'unique but qui soit
susceptible de constituer une fin en soi, et qui puisse ainsi prétendre au titre de
«fin ultime de la création», est en effet le Souverain Bien et I’existence d’étres
disposés a I’accomplir®. De sorte que, dans le cadre d’une théologie morale,
on peut penser que tout a été fait par amour pour 1’étre mondain libre pour sa
destination morale®.

Or I’«espérance de la félicité [Hoffnung der Seligkeif]» (p. 116), qui fait la
signification de la foi salvatrice, comporte deux dimensions, conformément au
double horizon temporel de I’existence pratique, qui implique également une
dualité intentionnelle. Selon 1’une, qui s’adresse a Dieu, elle est la foi en la
rédemption des fautes passées. Selon I’autre, qui concerne le croyant lui-méme,
elle est la foi en un avenir de moralité. L’antinomie surgit lorsque 1’on entre-
prend de déterminer I’unité que composent ces deux dimensions. Cette unité

2 «Une herméneutique philosophique de la religion: Kant», in Interpréter.
Hommage amical a Claude Geffré, Paris, Cerf, 1992, repris in: Ip., Lectures 3, Paris,
Seuil, 1994, p. 33.

3 Ibid., p. 34.

# Que la fin de la création ne puisse consister qu’en I’existence de créatures agréant
Dieu, et ce de par leur moralité, dont la conséquence sera leur bonheur (Religion, Ak.
VI, p. 60), c’est une formulation qui vient du théologien J.-Fr. StaPFER (cf. J. BOHATEC,
Die Religionsphilosophie Kants in der “Religion innerhalb der Grenzen der blossen
Vernunft”, Hamburg, Hoffmann und Campe, 1938, repr. Hildesheim, Olms, 1966,
p-352 sq.).

5 Cf. Critique de la faculté de juger, § 84, Ak. V, p. 435 sq.; § 87, Ak. V, p. 448.

¢ Cf. Religion, Ak. V1, p. 60.



LA GRACE ET LA LIBERTE 29

ne peut étre analytique. En vertu de leur dualité temporelle et intentionnelle,
ces deux dimensions, pour composer une foi une, ne peuvent se contenir
identiquement I’une 1’autre. L’unité de la foi salvatrice est donc synthétique, et
cette synthese peut prendre deux formes: soit la foi en la rédemption produit
la résolution morale, soit la résolution morale engendre la confiance dans la
rédemption du passé€. Le probléme est que cette liaison causale entre confiance
dans la rédemption et moralité a toutes les apparences de la circularité. D’ou
une «remarquable antinomie de la raison humaine avec elle-mémey», dont
I’enjeu est la nécessité définitive ou la contingence de principe d’une compo-
sante historique de la foi salvatrice, puisque tout semble indiquer que la recon-
naissance d’un primat de la dimension théologique d’absolution du Mal déja
commis ne peut que se référer a une révélation dont 1’élément n’est pas la
raison.

b) La thése: impuissance morale de la foi en ’absolution,
dont la confiance en la résolution est la condition

La theése de I’antinomie de la foi salvatrice soutient que seule la confiance
en une révolution morale du pécheur peut susciter en lui une confiance en
I’absolution divine de ses fautes passées. Comme il est d’usage dans le dispo-
sitif antinomique, cette thése est établie par réfutation de 1’opposée, c’est-a-
dire, ici, par réfutation de I’affirmation de la liaison inverse: la foi dans la
rémission des péchés ne saurait engendrer la confiance dans le salut moral.
Et si cette structure sémantique peut étre généralisée a un grand nombre de
fois historiques, Kant pense d’abord a la foi en le sacrifice vicaire du Christ,
notamment dans sa version paulinienne”’.

L’argument invoqué contre I’antithése est qu’«il est tout a fait incompreé-
hensible qu’un homme rationnel, qui se sait coupable, puisse croire sérieu-
sement» qu’une foi en I’absolution de sa faute passée suffise a annuler sa dette,
et ce jusqu’a sa racine, de sorte que toute faute future soit aussi bien privée du
sol sur lequel elle pourrait croitre. Dit autrement, il m’est impossible de croire
sérieusement que, parce que je crois en ’absolution de mes fautes passées,
le Mal me sera impossible a I’avenir. Le «sérieux» en question distingue une
réelle «espérance», caractéristique de cette foi dont le nom méme exprime «la
solidité de la confiance»?, et le «simple souhait [blofen Wunsch]» ou «désir

7 Cf. Rm 3, 21-26; Eph. 2, 8. J. BoHATEC (0p. cit., p. 442 sq.) indique que cette
argumentation est directement dirigée contre J.-Fr. STAPFER (Grundlegung zur wahren
Religion, chap. 18, not. §§ 20-21, vol. 8, p. 169 sq.). Précisons toutefois que cette
insertion dans un contexte dialogique ne signifie pas toujours une dérivation (polémique
ou non) du propos kantien a partir des développements théologiques. Les positions
historiques ne valent, ici comme dans les autres dispositifs antinomiques, qu’incarnation
d’une structure naturelle 2 la raison.

§ Critique de la raison pure, A827 / B855.



30 ANTOINE GRANDJEAN

[blofle Sehnsuchf]», qui ne fait que projeter, normalement en toute conscience
de son insuffisance, ce qui reléve de la seule inclination®. Une confiance malgré
I’ignorance, ce que Kant désigne par le mot de «foi», ne peut qu’avoir ses
raisons. C’est d’ailleurs pourquoi, si toute foi n’est pas une foi de la raison
(Vernunfiglaube), toute foi est bien rationnelle (verniinftig) '°. D’ou I’insistance
de Kant sur la rationalité de 1’individu en question, un «homme qui réfléchit».
L’argument est donc que la foi salvatrice ne saurait conditionner sa dimension
pratique future (confiance en la capacité du sujet a révolutionner son intention
morale) par sa dimension rétrospective-théologique (confiance en 1’absolution
divine des fautes passées) sans perdre sa nature méme de foi. L’antithése est
ainsi réfutée par 1’absurdité de sa conséquence: la suppression méme de la foi
dont elle prétend exhiber la structure.

Pourquoi I’efficace morale de la foi en 1’absolution divine des péchés passés
est-elle, au sens strict, incroyable ? Pourquoi toutes les raisons manquent-elles
a I’admission d’une telle consécution ? Kant ne 1’explique pas ici, parce qu’il
I’a suffisamment indiqué ailleurs. L’idée d’une moralisation par la foi en la
grdce de Dieu est doublement déficiente en rationalité: d’une part, du point
de vue théorique, le rapport causal inclus dans cette opération salvifique de la
foi en la rédemption gracieuse du pass€ est totalement transcendant; d’autre
part, le concept d’une grace prévenante, spéculativement incompréhensible, est
aussi bien pratiquement contradictoire.

Le second point motive un premier train de remarques concernant I’anti-
nomie (p. 117-119). Kant y soutient que, prises en leur formulation initiale,
les positions en présence ne peuvent étre mises sur un pied d’égalité. Car si
I’affirmation du primat de la dimension rétrospective-théologique (1’antithese)
est motivée par I’incompréhensibilité théorique d’une régénération de la liberté
par elle-méme, elle constitue toutefois une proposition qui, non contente d’étre
elle-méme théoriquement infondée, est surtout pratiqguement inacceptable.
De ce point de vue, ’antinomie est seulement apparente, non parce que la
conciliation des opposées serait possible, mais parce que I’une des opposées
(I’antithese), confrontée a la seconde, perd toute consistance (p. 118). Ce rejet
pratique de I’antithése comporte lui-méme deux degrés.

On dira d’abord que I’antithése est pratiquement nulle. Soutenir 1’anti-
these, c’est accorder a la foi en I’absolution divine des péchés, elle-méme
directement inspirée du ciel, une «influence mystique (ou encore magique)»
(p. 120), puisqu’il en découlerait une nouvelle naissance, d’ou proviendrait
une nouvelle nature, dont la vie serait une vie de sainteté. Or tout cela implique
de référer la constitution morale de I’homme & «un décret inconditionné de
Dieu» (p. 121), en soutenant avec Paul: «Il a pitié de qui il veut, et il endurcit
qui il veut» (Rm 9,18). Mais professer cette thése prise a la lettre, et ne pas
y entendre 1’énoncé symbolique de 1’absence de pourquoi assignable a une

% Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V, p. 143 sq.
19 Cf. Qu’est-ce que s ‘orienter dans la pensée?, Ak. VIII, p. 140.



LA GRACE ET LA LIBERTE 31

résolution libre ', tel est «le salto mortale de la raison humaine» (p. 121). Le
Bien comme le Mal ne peuvent en effet demeurer ce qu’ils sont, c’est-a-dire des
qualités morales, qu’en étant imputables a la liberté de 1’agent'. Le concept
d’une grice moralement efficace n’est pas seulement transcendant, mais bien
«auto-contradictoire» 3. Il est oxymorique parce qu’il annule cela méme qu’il
est censé appuyer. Ce qui permettrait de lier synthétiquement 1’absolution de
la faute passée et la moralité future serait «l’appropriation [Zueignung]» de
I’éventuelle négation divine du Mal, laquelle appropriation ne saurait derechef
étre qu’une libre régénération de la liberté (p. 118)'4. L’absolution divine du
passé de la faute ne saurait donc produire la cloture de son avenir. La doctrine
paulinienne de la gréce, prise a la lettre, est inacceptable '°.

I1y a toutefois un second degré dans ce refus de tout primat de la dimension
rétrospective-théologique de la foi. De ce point de vue, I’antithése n’est pas
seulement nulle. Elle est une grandeur négative, incarnant une pathologie
de l’espérance, solidaire d’une perversion pratique. L’annongait la mention,
comme en passant, de ce que Ricceur nomme heureusement la «mauvaise foi
de la foi» ', c’est-a-dire de la possible insincérité de celui qui professera volon-
tiers que, de 1’absolution des fautes passées a I’avenir de la moralité, la consé-
quence est sans aucun doute bonne (p. 117). Les remarques sur I’antinomie le
confirment, qui évoquent, au sujet de la position antithétique, le reproche de
«superstition cultuelle, qui s’y entend pour unir une conduite pourtant impar-
donnable avec la religion» (p. 118). Et la suite ne manque pas de noter, avec
une ironie certaine, que les moyens cultuels censés réconcilier les croyants
avec Dieu, et dont les prétres se scandalisent réguliérement du peu de z¢le avec
lequel on en use, sont a contrario 1’objet méme de la plainte des moralistes,
qui y voient I’un des facteurs de la décadence des mceurs (p. 120). Et Kant de
prendre explicitement le parti des seconds (p. 121). De fait, la logique de I’anti-
thése n’est autre que celle du «faux-culte de Dieu dans une religion statutaire»,
c’est-a-dire celui dans lequel la confession de foi historique et les prétendus
«moyens de grace» définis statutairement sont présentés, en lieu et place de la
résolution morale, comme nécessaires et suffisants pour agréer Dieu!”. C’est
pourquoi Kant classe explicitement au nombre des «religions de la sollicitation

' Cf. Religion, Ak. VI, p. 121 et 174 (ou Kant interpréte dans le méme sens Jean
3, 8).

12 Cf. Religion, Ak. V1, p. 21, 31 sq., 35, 44 et 51.

13 Religion, Ak. VI, p. 53. Cf. aussi Ak. VI, p. 191.

14 Cf aussi Ak. VI, p. 66. Kant reprend 12 encore un motif qui se trouve chez Stapfer,
indiquant que le point capital consiste dans I’appropriation par le croyant du bienfait
offert au pécheur par le mérite du Christ (Grundlegung, op. cit., chap. XVIII, § 21,
p. 177 sq.). Mais Kant voit 1a le lieu ou la position défendue par Stapfer s’effondre, en
raison de la nécessaire dimension de /ibre activité de cette appropriation.

15 Conflit des facultés, Ak. V11, p. 41.

16 «Une herméneutique de la religion : Kant», p. 23.

17 Voir particuliérement Religion, Ak. VI, p. 165 et 171.



32 ANTOINE GRANDJEAN

de faveurs», opposées a la «religion de la bonne conduite», celles qui n’exigent
du croyant que la priere adressée a un Dieu dont il faudrait attendre la félicité
par rémission gracieuse des péchés 8. L’antithése de I’antinomie n’est autre que
le discours qui tourne la foi salvatrice en une «confiance paresseuse» .

On comprend donc ce qui fonde la thése de 1’antinomie. De la nécessaire
conjonction des deux dimensions de la foi salvatrice, d’une part, et de la
fausseté du primat de sa dimension rétrospective-théologique sur sa dimension
future-pratique, d’autre part, il suit que c’est la conjonction de sens inverse
qui doit étre soutenue: «il faut que I’amélioration de sa conduite, autant qu’il
est en son pouvoir, précede, pour lui donner ne serait-ce que la moindre raison
d’espérer qu’un tel mérite supérieur pourrait lui profiter» (p. 117). Le Conflit
des facultés précisera, selon un tour positif cette fois, que le pardon, accordé
par un législateur saint et bon, a la créature fragile mais résolue de toutes ses
forces a faire avancer le Bien, ne fait rationnellement aucun doute, et que le fait
de se satisfaire de cette confiance témoigne bien plus en faveur de la moralité
de I’intention que 1’exigence de garanties formelles . Que le chemin aille de la
vertu a un éventuel don gracieux, et non en sens inverse, c’est, littéralement, le
dernier mot de la Religion?'.

2. Laliberté de la grice

L’antithése de I’antinomie affirme que la confiance en la moralisation de
soi présuppose la foi en une régénération de la liberté méme, dont la condition
est I’annulation gracieuse de sa condition pécheresse (p. 117). Or ce que I’on
vient de dire contre la formulation dogmatique de 1’antithése n’enléve rien a
sa motivation, qui tient a I’incompréhensibilité d’une auto-régénération de la
liberté humaine, comprise comme liberté corrompue par nature. Un avenir
dont la qualité morale soit hétérogéne a celle d’un passé qui partout exprime
la nature mauvaise de la liberté humaine ne semble possible que si I’on peut
croire a une liberté elle-méme nouvelle. Cette liberté nouvelle, condition d’un
renouveau moral, c’est la liberté régénérée par une foi en 1’annulation de sa
dette, annulation qui ne saurait advenir, sinon du fait de celui-la méme envers
qui la dette fut contractée, c’est-a-dire Dieu. Si I’antithése, en sa formulation
initiale, est spéculativement faible et pratiquement insoutenable, elle n’en a
donc pas moins ses raisons, et c¢’est pourquoi on ne peut s’en tenir  son pur
et simple rejet. C’est, d’une certaine maniére, ces raisons de 1’antithése, ce
chemin qui, de la finitude et de la fragilité¢ de la liberté humaine, conduit au
besoin d’espérer en un appui gracieux de la résolution pratique, que Ricceur

'8 Religion, Ak. V1, p. 51.
19 Religion, Ak. VI, p. 161.
2 Conflit, Ak. VII, p. 47.
2 Religion, Ak. VI, p. 201.



LA GRACE ET LA LIBERTE 33

a su mettre en évidence chez Kant, dans la mesure méme ou il entendait en
montrer la pertinence inentamée?®. Raisons qu’il faut d’abord expliciter,
avant de prendre la mesure du second train de remarques que Kant formule
concernant I’antinomie, et qui contiennent sa véritable solution.

a) Finitude et mauvaiseté d’une liberté humaine,
dont I’auto-régénération est incompréhensible

— Une autocratie objectivement incertaine

Si I’arbitre humain n’est pas nécessité par les impulsions sensibles, de
sorte qu’il est un arbitre libre, déterminable par les représentations de la raison
pure, il n’en demeure pas moins un arbitre affecté par ces impulsionsZ, d’ou
émergent des souhaits dont la conformité a la loi est toujours contingente. Il
est donc sujet a des inclinations qui, n’ayant pas la loi pour source, impliquent
une scission toujours possible entre désir et devoir?. La liberté humaine est
celle d’un arbitre qui est sensible (arbitrium sensitivum). Elle est la liberté d’'un
étre affecte, et cette dimension de réceptivité, d’exposition, cette composante
«pathique» de la libert¢ humaine comme liberté finie fait d’elle une liberté
irréductiblement tentée. Cette condition de tentation n’est pas coupable, et ne
ressortit pas au Mal. Mais elle implique I’incertitude objective de la capacité
de I’homme, comme étre fini, & donner pleine exécution a la loi morale. Cette
incertitude objective de ce qui est toutefois nécessaire a la possibilité de la
vertu est celle de la liberté considérée comme «autocratie», laquelle ne saurait
faire 1’objet d’une preuve, mais seulement d’un postulat, c’est-a-dire d’une
hypothése nécessaire dans un dessein pratique?. Conclure de la réalité de la
liberté transcendantale, condition d’une détermination du vouloir par la loi,
a la possible suprématie dynamique universelle de la représentation de cette
derniére, demanderait que 1’on puisse constituer la liberté elle-méme en objet
de savoir, et que I’on puisse montrer que son exercice ne saurait étre entamé
par aucun coefficient d’adversité. La chose est impossible, la liberté étant cet
inobjectivable dont la certitude négative et régressive de sa réalité (si I’arbitre

2 Cf. «La liberté selon I’espérance», in: Ip., Le conflit des interprétations, Paris,
Seuil, 1969, p. 403 sq.

2 Cf. Critique de la raison pure, A534 / B562 et A802 / B830; Métaphysique des
meeurs, Introduction, I, Ak. VI, p. 213.

24 Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V, p. 84.

» Ricceur a bien relevé la différence entre la liberté transcendantale, qui fait I’objet
d’une preuve au début de I’«Analytique de la raison pratique pure», et celle dont Kant
explique, dans la «Dialectique» de la méme raison, qu’elle ne peut faire 1’objet que
d’une foi rationnelle («La liberté selon ’espérance», art. cit., p. 409 sq.). Cf aussi
V. DELBOS, La philosophie pratique de Kant, Paris, Alcan, 1905, rééd. P.U.F., 1969,
p- 496 sq.; B. CarNoIS, La cohérence de la doctrine kantienne de la liberté, Paris, Seuil,
1973, p. 186 sq.



34 ANTOINE GRANDJEAN

n’était pas libre, la loi morale serait dépourvue de pertinence) ne signifie pas
la compréhension. La liberté-autocratie, corrélative d’une raison qui ne soit
pas seulement a elle-méme sa loi mais qui dispose également du pouvoir de la
faire toujours et pleinement exécuter sans discussion %, ne peut faire 1’objet que
d’une foi rationnelle, au motif que I’espérance en la réalisabilité du Souverain
Bien I’exige?’.

— Une impuissance morale partout manifeste

Cette incertitude objective de la puissance exécutive morale de la liberté
humaine est un trait nécessaire de cette derniére, puisqu’il s’agit d’une consé-
quence directe de sa finitude comme liberté d’un arbitre affecté. Cette précarité
est toutefois redoublée par ce qui, ressortissant cette fois au Mal, constitue un
trait contingent de la libert¢ humaine, mais dont 1’universalité aussi bien que
I’insondabilité conduisent a attribuer a cette liberté méme une maniére de nature.

Le Mal est en effet, nonobstant sa contingence, une donnée universelle de
I’agir humain?. Or, pour parler comme Ricceur, cette universalité du Mal est
un véritable défi a la raison philosophante®. Il doit conserver sa contingence,
et n’étre pas imputé a la nature, que ce soit celle de la sensibilité ou de la
raison. Mais cette contingence rend son universalité impensable. Qui réfléchit
sur la constance du fait moral est donc contraint de forger le concept-limite, au
plus haut point paradoxal, d’une quasi-nature de la liberté humaine elle-méme.
C’est encore ce paradoxe que signifie le concept de Mal radical®: tous les
choix humains manifestent un choix pour le Mal qui doit donc les précéder,
sans toutefois étre soustrait a la liberté, sous peine de cesser d’étre la qualité
morale qu’il est. D’ou la nécessité de penser un choix d’avant tous les choix,
I’inné€ité et la naturalité symbolisant cette antériorité, logique, de 1’originaire,
qui ne doit pas étre confondue avec celle, chronologique, de 1’originel *'.

%6 Philosophie morale Mrongovius II, Ak. XXIX, p. 626. Cf. P. KoniG, Autonomie
und Autokratie. Uber Kants Metaphysik der Sitten, Berlin / New York, Walter de Gruyter,
1994, p. 229 sq.

2" Progreés de la métaphysique, Ak. XX, p. 295 et 345. Sur I’autocratie, ¢f aussi:
Annonce de la prochaine conclusion d’un traité de paix perpétuelle en philosophie, Ak.
VIII, p. 418 ; Métaphysique des meeurs. Doctrine de la vertu, Introduction, II, Ak. VI,
p. 383.

8 (f., entre autres, Religion, Ak. V1, p. 29 sq., 32 sq. et 39; Anthropologie, Ak. V1,
p- 324.

» Le mal. Un défi a la philosophie et a la théologie, Genéve, Labor et Fides, (1986)
32004, repris in Lectures 3, p. 211 sqq.; «Une herméneutique philosophique de la
religion : Kantw, art. cit., p. 20.

30 11 est probable que Kant emprunte ’expression a A. G. BAUMGARTEN (Praelec-
tiones theologiae dogmaticae, 1773, p. 205), qui la tient lui-méme de M. Luther (cf.
J. BOHATEC, op. cit., p. 269).

31 Cf. M. FasseL, Le scandale de la raison, Paris, Champion, 2010, p. 117.



LA GRACE ET LA LIBERTE 35

L’intégrité de la liberté humaine est donc toujours déja perdue, corrélat d’un
Mal dés toujours choisi®. La liberté humaine n’est pas seulement une liberté
finie. Elle est une liberté que ses usages invitent a penser comme moralement
impuissante **, Si I’autocratie de tout étre fini est objectivement incertaine, celle
de ’homme semble donc nettement douteuse. Ricceur met trés bien le doigt
sur la continuité entre la thématique «éthico-dialectique» de ’autocratie et la
thématique «éthico-religieuse» du Mal radical®*. Ce que la radicalité du Mal
affecte radicalement, c’est précisément cette dimension d’efficience morale de
la liberté. D’ou I’incompréhensibilité d’une sortie du Mal, qui ne pourrait que
signifier une régénération /ibre de la liberté méme, acte dans lequel la libert€ se
déferait de sa propre nature, dont pourtant tous ses actes sont 1’expression. Si
la liberté est en elle-méme inobjectivable, si ce pli du Mal en elle est incompré-
hensible, sa propre dénaturation 1’est a la puissance. Et de cette incompréhen-
sibilité de la régénération, 1’antithése tire toutes ses raisons, quand bien méme,
on I’a vu, elle ne parvient pas a I’annuler, elle-méme affirmant quelque chose
qui n’a ni fondement avéré ni intelligibilité (p. 118)3.

b) La demande de grdce

Ricceur a insisté sur le fait que, selon Kant, «la situation concréte du libre
arbitre» révéle «la condition historique d’une liberté captive» S, le concept
de penchant au Mal disant «l’expérience limite d’un non-pouvoir de notre
pouvoir moral»*. Or, si ’homme est désolant, il faut qu’il ne désespére pas de
lui-méme, sous peine de renoncer au projet moral *®, ce qui lui est impossible.

C’est dans cette perspective qu’il faut situer la montée en puissance du
motif de la grace dans 1’ceuvre kantienne, en tant qu’avoir foi en elle constitue
un reméde au découragement moral**. De fait, bien qu’on le trouve également
dans les legons d’éthique, le motif de la grice ne pouvait étre trés prégnant

32 Cf. Religion, Ak. VI, p. 58; Vorarbeiten zur Religion, LB F19, Ak. XXIII, p.
101 sgq.

3 En ce sens, et comme G. Zbdller nous 1’a opportunément fait remarquer, on
ne s’étonnera pas que I’antinomie, qui est celle de la raison «pure» dans la premiére
Critique, soit ici référée a la raison «humaine». Cette spécification de la rationalité en
contexte pratico-spéculatif d’espérance pourrait donner a penser.

3 «La liberté selon I’espérance, art. cit., p. 413.

3 Sur I’incompréhensibilité de cette régénération libre de la liberté, voir aussi
Ak. VI p. 44 sq., 50 et 61.

3% «Une herméneutique philosophique de la religion: Kant», art. cit., p. 20.

3 Ibid., p. 27. Cf. aussi «La liberté selon I’espérance», art. cit., p. 427 ; Soi-méme
comme un autre, Paris, Seuil, 1990, p. 254.

38 Cf. Religion, Ak. V1, p. 71.

¥ La Religion parle d’une consolation (rationnelle) (IV, Ak. VI, p. 171). Cf. déja
Eine Vorlesung Kants iiber Ethik, éd. par P. Menzer, Berlin, Pan Verlag Rolf Heise, 1924,
p- 160 (Legon d’éthique, professée entre 1775 et 1780).



36 ANTOINE GRANDJEAN

chez Kant avant I’invention de la radicalit¢ du Mal, en 1792. S’il n’est pas
totalement absent de la deuxiéme Critigue, par exemple, il n’y est pas vraiment
thématisé . Car il y est seulement question de la finitude de la libert¢ humaine,
et non de cette mauvaiseté qui rendra le théme d’un secours pratique plus
urgent*!. C’est lorsque le motif de 1’autocratie simplement postulée se trouve
confronté a la radicalité du Mal, que la représentation de la grace acquiert une
réelle signification pratique. Dans les rares textes ou Kant tente de donner
une signification déterminée au motif, il note d’ailleurs que «le concursus
moral advient seulement dans la mise a I’écart des obstacles a notre moralité
intérieure» *?, susceptible de rendre inébranlable la résolution morale®. Et si,
dans la Religion, Kant évoque également la possibilité d’un concours positif*,
il ne précise bien entendu aucunement la nature de ce dernier. La grice consis-
terait donc d’abord en une facilitation et fortification de I’autocratie.

L’idée s’impose ainsi qu’il nous est nécessaire de pouvoir croire en une
assistance divine, complément qui viendrait pallier notre déficience, mais dont
nos efforts doivent nous rendre dignes®. D’ou le sens pratique du motif de
la grice, qui ressortit aux parerga de la foi religieuse pure, ces a-cotés dans
lesquels elle peut toutefois reconnaitre ce qui fait sens pour elle, dans 1’exacte
mesure ou il y va d’une représentation de ce qui constitue un a-c6té de la liberté
résolue a la moralité*. On comprend ainsi pourquoi la thése de I’antinomie,
c’est-a-dire celle du primat de la résolution morale sur I’absolution divine,
n’allait pas jusqu’a récuser le motif de la grace. En faisant d’elle une réponse a
la liberté, en affirmant sa nécessaire secondarité, la thése de 1’antinomie prend
acte du sens qu’il y a a croire en un Dieu qui viendrait seconder notre effort, que

4 Kant y oppose certes a I’optimisme et & I’humanisme des Anciens, qui pensent
que «le simple usage des forces naturelles [est] suffisant» pour atteindre la perfection
morale, la sévérité d’une «morale chrétienne» qui «dte & ’homme la confiance en son
pouvoir de lui étre complétement adéquat, du moins ici dans la vie présentey, tout en
nous autorisant a «espérer que, si nous agissons aussi bien qu’il est en notre pouvoir, ce
qui n’est pas en notre pouvoir nous échoira ultérieurement, que nous sachions ou non de
quelle maniére.» (Ak. V, p. 128).

4 La Critique de la raison pratique mentionne certes la «conscience d’un penchant
continuel 2 la transgression, ou du moins a I’impureté» (ibid.), ou I’on peut reconnaitre
deux des trois degrés que Kant attribuera au penchant au Mal. Néanmoins, ce penchant
y est directement corrélé au respect, lequel caractérise le rapport qu’un étre fini entretient
avec la loi. On ne saurait donc deviner sous ce texte la doctrine achevée qui sera celle
de Kant quatre ans plus tard, puisqu’elle reposera sur la nette distinction entre ce qui est
une conséquence nécessaire de la finitude et ce qui est le trait contingent (quoique dés
toujours 13) de la liberté humaine. Quant a la Lettre a Lavater du 28 avril 1775, si elle
évoque «ce qu’il y a d’irréductiblement mauvais dans notre cceur» (Ak. X, p. 176), elle
ne I’explicite en rien.

2 Réfl. 4623 (1772 ?7), Ak. XVII, p. 612.

“ Religion, Ak. V1, p. 171.

# Religion, Ak. VI, p. 44.

4 Voir Legon d’éthique, p. 80, p. 104 sq. et 115.

4 Religion, Ak. VI, p. 52.



LA GRACE ET LA LIBERTE 37

sa grice, qui donc se mérite¥’, compléterait en y répondant favorablement“®,
Et le Conflit des facultés de préciser que cette foi en un complément divin
répondant a 1’effort de notre liberté est «sanctifiante [seligmachend]», en ce
qu’elle prévient le désespoir qui pourrait abattre la résolution morale, condition
primitive de toute félicité (Seligkeir) *. Rapportée aux attributs divins (sainteté,
bonté, justice), et a sa triple personnalité de législateur, régent (gouvernant) et
juge, la grace ressortit alors a la bonté divine, puisque, par définition, elle ne
nous est aucunement due et constitue un exces sur sa justice, dont elle ne saurait
toutefois jamais motiver 1’accommodement: la bonté de Dieu permettrait de
penser qu’il ne s’en tient pas a exiger de nous la sainteté qui est la sienne, mais
consent a complémenter la moralité, déficiente, dont nous nous effor¢ons de
témoigner, ne nous traitant pas seulement comme ses serviteurs, mais aussi
comme ses enfants >’

3. Le cercle du symbolique, ou la grice de la liberté
a) La solution: la grdce dans les limites de la simple raison

La lecture ricceurienne a le mérite de mettre sur le devant de la scéne la
précarité pratique de la liberté humaine, et cette demande de grice qu’elle
comporte, en tant que complément qui viendrait conforter et compléter sa
résolution morale. Ricceur, pour le dire autrement, prend toute la mesure des
raisons de I’antithése de I’antinomie. Mais Kant ne s’en tient pas a la confron-
tation de la thése et de 1’antithése, ni méme a une décision pratique en faveur
de la thése, nonobstant 1’inintelligibilité qui est la sienne et qui motive la
position antithétique. C’est-a-dire que Kant ne s’en tient pas a un dispositif tel
que celui que I’on trouve dans les Legons d’éthique, et selon lequel il faudrait
distinguer entre une religion naturelle (ou foi morale) et une religion surnatu-
relle (confiance en la grice), tout en les articulant, la premiére étant la condition

4 Religion, Ak. VI, p. 44 et 117 sq. Cf. déja la Lettre a Lavater du 28 avril 1775,
Ak. X, p. 176 sq.; Legon d’éthique, p. 105, 115 et 160. Comme 1’écrit J.-L. BrucH:
«I’homme opére, et Dieu coopére» (La philosophie religieuse de Kant, Paris, Aubier,
1968, p. 103).

% Cf. la Lettre a Lavater du 28 avril 1775, Ak. X, p. 176 sq.; Critique de la raison
pratique, AK. V, p. 128; Religion, Ak. VI, p. 44, 52, 100 sq. et 170 sq. ; Pour la paix
perpétuelle, Ak. VIII, p. 361.

* Conflit des facultés, Ak. VII, p. 43 sq. Sur cet «usage négatify du motif de la
grace, simple rempart indéterminé opposé au désespoir moral, ¢f. aussi Vorarbeiten zur
Religion, LB G12, Ak. XXIII, p. 104.

0 Cf. Legon d’éthique, p. 134. Voir aussi Religion, Ak VI, p. 141; Réfl. 8085,
Ak. XIX, p. 629. Sur la corrélation entre grace et bonté en contexte juridique, cf Réfl.
7626, Ak. XIX, p. 472.

U Cf. la Lettre a Lavater du 28 avril 1775, Ak. X, p. 176 sq.; Legon d’éthique,
p. 134 sq. ; Vorarbeiten zur Religion, LB E49, Ak. XXIII, p. 117-119.



38 ANTOINE GRANDJEAN

de la seconde 2. Kant ne se contente pas de «trancher le nceud» (p.119), en
rejouant le primat du pratique sur le spéculatif. Il entreprend de donner une
solution positive a I’antinomie, en réduisant a une apparence 1’opposition des
deux dimensions de la foi salvatrice. Or cette solution est aussi bien un dépas-
sement de la lecture ricceurienne.

Comme il en va habituellement de la structure antinomique, la solution
consiste dans la suppression de 1’apparence de contradiction entre les opposés,
grice au rappel de I’idéalité transcendantale du spatio-temporel, c’est-a-dire,
aussi bien, de la distinction entre le suprasensible et le sensible, ici appliquée
a I’objet de la foi salvatrice. Cet objet n’est autre que I’humanité agréable a
Dieu, tantét considérée selon ce que nous pouvons faire pour I’atteindre
(dimension future-pratique), tantdt envisagée selon ce qui échappe a notre
puissance (dimension théologique, aussi bien rétrospective — annulation des
fautes passées — que prospective — puissance de porter a son plein accomplis-
sement la résolution morale). Or le conflit ne peut surgir que si I’on donne
a cette humanité un sens principiellement historique, c’est-a-dire empirique,
ou encore phénoménal. Car c’est alors que la foi en 1’événement passé de la
réconciliation est censée produire la résolution morale. Mais «1’archétype de
I’humanité agréable a Dieu», ou encore «le Fils de Dieu» (p. 119), est une
représentation de la raison .

La deuxiéme partie de I’ouvrage I’a montré: il s’agit de «1’idée person-
nifiée» du bon principe, «idéal de I’humanité agréable a Dieu» ** qui ne doit pas
étre rabattu sur son éventuelle incarnation historique: «le bon principe n’est
pas descendu du Ciel dans I’humanité simplement a une certaine époque mais
invisiblement et depuis I’origine du genre humain» et si, d’aprés 1’Ecriture, il
«s’est manifesté [erschien] dans un homme effectif comme un exemple pour
tous les autres» >, I’«idée a sa réalité entiérement en elle-méme d’un point de
vue pratique. Car elle réside en notre raison moralement législatrice» *¢. Le Fils
de Dieu est I’autre nom de I’homme conforme a la volonté divine*’, la filiation
dénotant symboliquement le caractére immeédiat de la liaison entre la fin morale
et I’étre d’un Dieu qui, comme étre moral infini, ne saurait vouloir autre chose

52 Cf Legon d’éthique, p. 104 sq.

53 Si cette identification du Christ avec la satisfaction divine vient, 1a encore, de
Stapfer (J. BoHaTEC, op. cit., p. 354), Kant s’oppose a lui en précisant que cet idéal
de I’humanité agréable a4 Dieu est une représentation de part en part rationnelle, bien
que Dorigine de cette représentation soit spéculativement insaisissable, I’incarnation
constituant le symbole de cette genése impossible (Ak. VI, p. 61 et 82), ou alors celui
du procés méme de symbolisation, comme «présentation en chair et en os» de 1’idéal
(p. 65 sq.).

54 Religion, Ak. VI, p. 60 sq.

55 Religion, Ak. V1, p. 82.

56 Religion, Ak. VI, p. 62. Cf. aussi Fondation de la métaphysique des meeurs,
Ak. IV, p. 408 sgq. (référence a Luc 18, 18).

57 Cf. Conflit des facultés, Ak. VII, p. 39.



LA GRACE ET LA LIBERTE 39

qu’elle’®. Aussi est-il fondamental de ne pas confondre la «foi rationnelle» en
le «Fils de Dieu» et «la foi en ce méme archétype dans le phénoméne (dans
I’Homme-Dieu), en tant que foi empirique (historique)» (p. 119).

Or distinguer le Christ comme idéal de la raison pratique pure du Christ
comme événement historique, c’est bien supprimer la contradiction entre les
deux dimensions de la foi salvatrice: dés lors que I’obligation morale et «le
Fils de Dieu» renvoient réciproquement 1’un & 1’autre dans ['unique élément
de la rationalité, la liaison synthétique des deux dimensions de la foi salva-
trice ne signifie plus un rapport de conditionnement qui interviendrait entre
le rationnel-moral et son autre. Dans ces conditions, «l’antinomie est donc
seulement apparente ; parce que, par un malentendu, elle considére une seule et
méme idée pratique, simplement prise en une relation différente, comme deux
principes différents» (p. 119).

L’idéal rationnel de I’humanité agréant Dieu unit en effet synthétiquement
les deux dimensions de la foi salvatrice. L’antinomie disparait dans 1’identifi-
cation de son objet & I’unique représentation rationnelle de I’humanité agréable
a Dieu, selon deux accentuations divergentes mais complémentaires : d’un coté
comme ’humanité s’élevant a la conformité a la volonté divine, de 1’autre
comme [’humanité dont Dieu pallie la déficience parce qu’il /’aime, d’un amour
dont le sacrifice christique dit analogiquement la force **. Les deux moments de
la foi salvatrice se référent aux deux dimensions de I’idée d’humanité agréable
a Dieu, dont I’une est la bonne conduite susceptible de nous rendre tels, 1’autre
I’amour que Dieu porte a ’humanité et qui le fonde a compléter notre effort.
L’agréable a Dieu est une fois I’horizon de notre projet, 1’autre fois ce qui
motive que Dieu nous accorde de pouvoir pleinement I’accomplir. L’humanité
agréable a Dieu, c’est d’un co6té celle qui se rend aimable a lui, de I’autre celle
que Dieu aide a se rendre telle parce qu’il ’aime. Deux dimensions qui se
retrouvent évidemment dans 1’individualisation de cette idée, c’est-a-dire dans
I’idéal qu’est la représentation du Christ. Et deux dimensions qui sont en effet
si peu antagonistes qu’elles constituent bien plut6t une boucle pratique, puisque
I’homme ne peut espérer se rendre agréable a Dieu qu’avec son aide, aide que
seul son effort moral peut toutefois le conduire a espérer de la bonté divine.
De la circularité dialectique paralysante, on passe ainsi au cercle dynamique et
vertueux de 1’espérance morale.

Cette solution, qui reconduit le motif de la grace a 1’archétype de 1’humanité
agréable a Dieu, c’est-a-dire a la représentation idéale du «Fils de Dieu», a
toutefois des conséquences importantes. En effet, cette reconduction signifie
la réintégration de la grace dans les limites de la simple raison. La grice
n’est donc pas condamnée a ce statut de parergon que lui attribue une note

8 Cf. Religion, Ak. VI, p. 60 (interprétation de Jean 1, 2). La liberté divine est en
effet nécessité morale, qui ne connait pas la contingence, modalité de I’indifférence (ou

du moins de I’indétermination) qui signifie toujours une impuissance morale.
9 Cf. Religion, Ak. V1, p. 65.



40 ANTOINE GRANDJEAN

ajoutée a la deuxiéme édition de I’ouvrage®. Les parerga sont en effet ces
représentations qui, si elles peuvent recevoir un sens pratique, sont toutefois
dépourvues de toute nécessité pratique, y compris subjective. Elles ne sont
donc pas seulement exorbitantes théoriquement, mais également moralement
transcendantes, et n’appartiennent pas réellement a une foi religieuse pure, a
laquelle elles confinent seulement®'. Or faire de la croyance en la grice une
dimension de la foi rationnelle en I’humanité agréable a Dieu, annexer le motif
de la grace a la figure idéale du Christ, c’est lui assigner un site homogéne a
celui de cette derniére.

Ce déplacement topique-systématique de la thématique de la grace est a
double tranchant. I1 conduit d’une part a lui reconnaitre le statut de motif néces-
saire de I’espérance rationnelle®. 1l y va donc d’une maniére de promotion,
qui prend acte de la force des raisons de I’antithése, en méme temps qu’elle
sanctionne la pertinence de la lecture ricceurienne. Mais, d’autre part, recon-
naitre a la grace le statut de représentation autochtone, c’est aussi bien, pour
la raison, contester qu’elle comporte une nécessaire dimension d’kisforicite
(p.121). Or c’est ce qui sépare nettement la solution kantienne de 1’antinomie
et I’exploitation ricceurienne des raisons de son antithése. Certes, le projet
moral de la libert¢ humaine, en tant que liberté non seulement finie mais
penchant au Mal, ne peut faire I’économie d’une espérance en la grace. Mais la
composante herméneutique de la foi en cette derniére, si par 1a il faut entendre
’appropriation interprétative d’un matériau radicalement étranger a la raison,
est par principe contingente .

8 Religion, Ak. VI, p. 52. Bruch souligne avec raison combien, plus généralement
d’ailleurs, «la répartition entre la doctrine philosophique proprement dite et ses Parerga
se révéle extrémement incertaine» (op. cit., p. 40).

81 Cf BrucH, op. cit., p. 97.

8 Cf Religion, Ak. VI, p. 143. Lorsque Kant écrit, au sujet d’une suppléance
mystérieuse, «qu’il peut étre nécessaire de 1’admettre dans un dessein moraly, il est tout
prés d’accorder a la grice le statut d’un postulat de la raison pratique pure. Il ne le fait
toutefois pas, et dans ce passage, cette expression est introduite comme une concession
(«c’est seulement dans un dessein moral qu’il peut étre nécessaire de I’admettre»). Cette
réticence s’ explique par le caractére d’incompréhensibilité redoublée de ce motif qui, non
content d’indiquer un régime transcendant de causalité, est extrémement problématique
en raison de son point d’application, qui est la liberté méme. A quoi s’ajoute le caractére
pratiquement dangereux d’une telle admission, qui risque toujours de faire basculer le
sujet dans la religion paresseuse. Cf. Ak. VI, p. 191 et 193, ainsi que Vorarbeiten zur
Religion, LB G16, Ak. XXIII, p. 104.

% En ce sens, lorsque P. Ricceur applique a ce qu’il nomme «l’herméneutique
kantienne» le schéme, si souvent rejoué a propos de Kant (pensons a Hegel et Heidegger),
de la rechute (voir «Une herméneutique philosophique de la religion: Kant», art. cit.,
p. 34), on peut se demander si ce n’est pas parce qu’il a commencé par projeter en elle
ce qui ne s’y trouve pas: Kant n’est pas «empéché» de «prendre la pleine mesure» du
paradoxe, il le récuse comme tel ; Kant n’a pas «perdu de vue 1’élément d’altérité» de la
foi, il I’en expulse. Au fond, I’identification ricceurienne de la philosophie kantienne de
la religion & une herméneutique repose sur la confusion de la religion dans les limites de
la simple raison avec la seule foi réfléchissante référée a ses parerga (cf. p. 40).



LA GRACE ET LA LIBERTE 41

b) La grdce ou l’exces de la liberté sur toute nature, la sienne comprise

Cette intégration du motif de la griace dans 1’orbe de la seule rationalité
s’accentue encore apres la Religion dans les limites de la simple raison. De fait,
alors que cette derniere réduit en derniére instance 1’altérité entre la grice et la
raison, certains textes postérieurs vont jusqu’a effacer son altérité a la liberté.

Une telle entente de la grace, qui ne signifie plus un adjuvant de la liberté
mais /a liberté méme, ne semble pas totalement exclue de la Religion. En effet,
si «le surnaturel» et «le suprasensible» s’opposent en tant que le premier, inter-
prété comme un objet, ne ressortit pas méme au domaine des simples hypothéses
alors que le second, sous les especes de la liberté, est bien I’objet d’un savoir,
ils se rejoignent toutefois dans I’élément de I’incompréhensibilité®. Dans ces
conditions, il est clair que le premier, comme simple symbole, peut servir a dire
I’incompréhensibilité¢ du second. Cette conception de la grace est explicitée
dans le Conflit des facultés :

la grace n’est rien d’autre que la nature de I’homme, en tant qu’il est déterminé a des
actions par son propre principe intérieur, mais suprasensible (la représentation de
son devoir), lequel principe, parce que nous voulons nous I’expliquer alors que nous
n’en connaissons aucune autre raison, est représenté par nous comme impulsion vers
le Bien produite en nous par la divinité, impulsion en vue de laquelle la disposition
en nous n’est pas elle-méme fondée par nous, par conséquent comme grace.» (Ak.
VII, p. 43)

Le régne de la grice n’est autre que celui de ce qui exceéde le regne du
«pourquoi», lequel est congruent avec la naturalité comme telle: la disposition
morale «prouve la divinité d’une origine qui est supérieure a toute raison
[Vernunft] (dans la recherche théorique de la cause) et, partant, la posséder
n’est pas mérite mais grice»%. Cet excés de la liberté sur toute nature, que
I’on dira désormais symboliquement en termes de grace, c’est aussi son exces
sur la nature mauvaise qui qualifie la liberté sans jamais pouvoir réduire la
disposition au Bien qui la définit%. Plus précisément, la grace est ’efficience
méme de la confiance que nous mettons en notre résolution morale, nonobstant
la nature mauvaise de notre liberté. La grace est ainsi 1’efficace de la foi en
’autocratie vivifiée par la représentation de I’idéal de ’humanité agréant
Dieu?. Elle symbolise, sous la forme d’un excés sur notre liberté, I’excés de
la liberté transcendantale sur I’usage que I’homme en a partout et toujours déja

% Cf. Religion, Ak. VI, p. 191; Conflit des facultés, Ak. VII, p. 59. Sur ce point,
voir M. Fa&ssEeL, «Analyse», in: I. KaNT, La religion dans les limites de la simple raison.
Quatrieme partie, Paris, Hatier, 2000, p. 136.

8 Conflit des facultés, Ak. VII, p. 43.

% Sur cette asymétrie, cf. Religion, Ak. VI, p. 44 sq.

7 Cf. Conflit des facultés, Ak. VII, p. 43.



42 ANTOINE GRANDJEAN

fait, ou encore 1’excés de sa disposition au Bien sur sa nature mauvaise. Le
surnaturel, comme symbole d’une réserve d’efficience de notre liberté disposée
au Bien, rapportée a ce qui semble en constituer la quasi-nature, est donc
’envers de notre expérience de sa précarité. La grace est la dimension divine
de la liberté, qui qualifie cette derniére en tant qu’elle exceéde toute nature, la
sienne comprise.



	La grâce de la liberté : Kant, Ricœur et la dialectique de la foi salvatrice

