Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 146 (2014)

Heft: 1

Artikel: L'herméneutique de la religion a I'épreuve du mal chez Kant et Ricoeur
: quelle espérance?

Autor: Dispersyn, Eléonore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 146 (2014), P. 1-8

~ L’HERMENEUTIQUE DE LA RELIGION
A UEPREUVE DU MAL CHEZ KANT ET RICEUR::
QUELLE ESPERANCE ?

Présentation et problématisation du dossier'

ELEONORE DISPERSYN

Il ne faut guére se pencher de maniére approfondie sur I’herméneutique
ricceurienne du mal pour constater sa dette a 1’égard de Kant, et plus spécifi-
quement par rapport a son ceuvre de 1793, la Religion dans les limites de la
simple raison, a laquelle Ricceur consacra une €tude importante dans Lectures
3%. Avant de montrer en quoi I’interprétation kantienne a marqué 1’analyse
ricceurienne, revenons donc dans un premier temps sur 1’écrit de 1793.

Ce n’est pas un hasard si Kant consacre la premiére partie de la Religion
au probléme du mal moral en ’homme. En effet, le constat d’un penchant
systématique au mal en tout individu, méme le meilleur, va le placer face a
’aporie de la justification rationnelle de 1’origine de cette perversité, ce qui
nécessite précisément une extension de la morale a la religion pour tenter de
dépasser I’énigme du mal. En présentant le mal comme radical, c’est-a-dire a
la racine de notre caractére moral, Kant a montré que notre nature n’est pas
d’étre des individus spontanément moraux, en méme temps que 1’impuissance
de notre volonté, pourtant libre, & se conformer a son devoir moral d’élévation
vers le bien. Face a la découverte d’une liberté déchue, Kant va ainsi plaider la
possibilité d’une régénération pour pallier le désespoir de la raison confrontée
au constat navrant d’une volonté qui veut ce qu’elle ne peut pas et qui peut
ce qu’elle ne veut pas. Une régénération qui va conduire Kant aux confins de
la foi. Le point de départ en 1793 s’articule donc autour d’une liberté serve,
malgré I’injonction de la loi morale a laquelle pourtant elle souscrit. Premiére
difficulté : si, d’une part, le penchant au mal est une caractéristique accablante
mais pas absolue de I’espéce humaine, comment expliquer sa permanence en
nous; mais si, d’autre part, le mal corrompt chacune de nos actions, comment

! Les contributions de ce numéro thématique de la RThPh sont issues d’une
Journée d’études du Fonds Ricceur qui a eu lieu le 13 mai 2013 a I’Institut Protestant de
Théologie de Paris. Nous remercions a la fois le Fonds Ricceur et en particulier Olivier
Abel de nous avoir permis d’organiser cette journée, et le comité de rédaction d’avoir
accepté d’en faire un numéro thématique dans cette revue.

2 Cf. P. Ric@ur, «Une herméneutique philosophique de la religion: Kant», in: Ip.,
Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 19-40.



2 ELEONORE DISPERSYN

penser son dépassement ? En d’autres termes, et comme Kant le reconnait
lui-méme, comment un mauvais arbre pourrait-il donner de bons fruits3?
C’est ici que réside le scandale du mal radical, car ce n’est pas le penchant qui
est mauvais, il est neutre, et la tentation n’est jamais irrésistible, ce qui fait de
la volonté une volonté libre *. Kant reconnait donc I’aporie de I’explication de
’origine rationnelle du mal, et la nécessité d’une ouverture aux idées transcen-
dantes pour sauver notre raison du désespoir moral. Une telle aporie s’explique
selon Kant par notre manque d’intuition intellectuelle et notre incapacité corré-
lative a rendre compte de ce qui se joue a 1’origine du processus de la liberté.
Tout cela donne lieu ainsi, chez Kant et de maniére inédite, a une ouverture
au symbolisme religieux pour pallier les insuffisances de notre raison en proie
au mal. |

Dans le premier des parerga de la Religion, c’est-a-dire dans la premiere
des remarques générales ajoutées au texte principal de 1793, Kant pose dans
cette optique la possibilité d’une foi réfléchissante. Cette derniere s’oppose a
la foi dogmatique, en se basant sur le processus de I’analogie pour répondre au
besoin de la raison de s’élever vers des idées qui la dépassent. Grace au schéma-
tisme de I’analogie donc, et uniquement pour celui qui a d’abord consacré tous
ses efforts pour agir conformément a la loi morale, il est alors permis d’espérer
qu’une assistance divine intervienne dans le processus de régénération de notre
liberté déchue’.

Paradoxalement, c’est & partir de la question de 1’espérance que Ricceur
comprend I’interprétation kantienne du mal, et non de celle d’une impuissance
de la raison. L’idée d’une régénération de notre volont€ est trés importante dans
la philosophie de Ricceur, qui souhaite en retracer la «longue histoire» ¢. Ainsi,
dés la Symbolique du mal, Ricceur s’intéresse a la situation historique de notre
liberté comme serf arbitre, en s’aidant du sens dégagé par les symboles du mal.
Son point de départ est donc, comme celui de Kant, la question de I’énigme
d’un mal toujours «déja la», et ce, malgré I’impératif moral. Le mystere d’ini-
quité est en effet I’inscrutable qui défie toute tentative de systeme, et consacre

3 1. KanT, La religion dans les limites de la simple raison, trad. M. Naar, Paris, Vrin,
2000, p. 115 [RGV, AA06: 45].

4 Malgré cela, ’homme fait le mal. Dés lors, comme I’écrit E. WEwL, «[...] si
I’homme succombe, c’est qu’il veut succomber, et qu’il a opté pour la défaite: il doit,
donc il peut obéir a la loi que la raison pratique se donne et qu’il connait; et il n’obéit
pas. Donc il ne veut pas obéir», voir E. WEILL, Problémes kantiens, Paris, Vrin, 1998,
p- 154 sq.

5 Cf. L. Kanr, Religion, p. 118 [RGV, AA06: 47].

6 C. PISTEUR, «La raison et ses confins. Ricceur et la religion dans les limites de la
simple raison», in: P. BUHLER, D. FREY (éds), Paul Riceeur, un philosophe lit la Bible,
Genéve, Labor et Fides, 2011, p. 17. Et en effet, depuis le second volume de la Philo-
sophie de la volonté jusqu’a I’ouvrage éponyme: Le mal, un défi a la philosophie et a
la théologie, en passant par de nombreux articles et parties d’ouvrages, le mal constitue
bien une des topiques principales de la pensée de Ricceur et un fil conducteur qui traverse
I’ensemble de son ceuvre.



L’HERMENEUTIQUE DE LA RELIGION A L’EPREUVE DU MAL 3

par contraste la philosophie des limites. Une philosophie qui, précisément, a
besoin de la religion pour permettre une théorie philosophique de 1’espérance’.

Ce que Ricceur salue des lors chez Kant, c’est sa lucidité par rapport a
notre liberté, qu’il pergoit comme ayant toujours déja mal choisi. En outre,
comme Kant également, Ricceur refuse d’en déduire une quelconque forme de
nécessité, et 1a réside précisément le vrai défi du mal pour ce type d’interpreé-
tation. En effet, si Kant et Ricceur prennent pour point de départ la découverte
navrante de I’impuissance constitutive de notre liberté a étre une liberté en
vue du bien, ce n’est pas pour sublimer la force du principe du mal, mais pour
permettre une ouverture de la philosophie a la religion. Car la défaite qu’impose
le mal radical a notre volonté constitue en réalité une incroyable épreuve pour
ne pas tomber dans le désespoir moral. Or Kant et Ricceur ont vu la nécessité
d’analyser les «images» que nous offre la religion pour pallier notre déficience
morale. En effet, s’il est un domaine qui se définit autour du probléme du mal,
c’est bien celui du religieux, plus encore que le domaine philosophique, car il
se fonde tout entier sur une proposition de salut face a I’énigme assumée du
mal, par le biais d’un symbolisme élaboré.

Pour Ricceur, ce regard de la foi sur le mal différe précisément de celui du
moraliste, qui cherche a opposer le mal au bien, condamnant le mal en essayant
de le réduire, alors que le regard de la foi intégre le mal a son processus de
dépassement®. Ricoeur va dés lors se servir du schématisme de I’analogie
développé par Kant pour en faire un schématisme de 1’espérance. Si le schéme
est en effet chez le Kant de la premiere Critique ce qui relie un concept pur a
un phénoméne, dans la Religion, Kant ’utilise pour faire le lien entre I’Eglise
invisible (le Royaume de Dieu) et I’Eglise visible (la communauté historique),
et montre ainsi en quoi la religion est un «schématisme de 1’analogie» car elle
donne a voir une ressemblance entre des réalités opposées. Un tel schématisme
permet donc un rapprochement entre philosophie et religion, que Ricceur va
placer au centre de sa problématique, en assimilant I’analyse kantienne de 1793
aux véritables prémisses d’une herméneutique philosophique de la religion.

Dés lors, pour Ricceur, 1’abime qui sépare 1’idéal d’une liberté autonome de
notre liberté effective ne peut étre surmonté que par un acte d’interprétation des

7 P. Ric®uUR, Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, Paris, Seuil,
1969, p. 412: «La philosophie morale engendre la question de la religion lorsqu’a la
conscience de I’obligation vient s’ajouter I’espérance de 1’accomplissement.»

8 Ibid., p. 429 sq.: «La foi ne regarde pas dans cette direction; le commencement
du mal n’est pas son probléme, mais la fin du mal; et cette fin, elle ’incorpore, avec ses
prophetes, a I’économie de la promesse, avec Jésus, a la prédication du Dieu qui vient,
avec saint Paul, a la loi de la surabondance. C’est pourquoi le regard de la foi sur les
événements et sur les hommes est essentiellement bienveillant. La foi donne finalement
raison a I’homme de I’ Aufkidrung pour qui, dans le grand roman de la culture, le mal
fait partie de 1’éducation du genre humain, plutét qu’au puritain; car celui-ci n’arrive
jamais a franchir le pas de la condamnation a la miséricorde ; enfermé dans la dimension
éthique, il n’entre jamais dans le point de vue du Royaume qui vient.»



4 ELEONORE DISPERSYN

textes qui mettent en scéne I’énigme du mal. Un mal qui doit rester contingent
car tout caractére absolu empécherait le processus méme de régénération.
Dr’ailleurs, si le mal radical et le péché originel s’opposent sur I’idée d’une
tare héritée de nos premiers parents, ils ont toutefois en commun de présenter
I’homme comme un étre originellement bon. L’homme n’est en effet que séduit
par le malin, il n’est pas mauvais a 1’origine.

La religion constitue par conséquent un «vis-a-vis» ° de la loi morale en
ce qu’elle la schématise en lui conférant une visibilité inscrite dans I’histoire
humaine. Cela ne veut pas dire néanmoins que la religion dépasse la moralité,
mais elle est ce qui permet de mettre en lumiére les finalités de la raison que
la connaissance échoue précisément & montrer, a cause de 1’abime du mal. Or,
ce fait que la religion rend manifestes les buts ultimes de la raison reléve pour
Ricceur d’un pari mais également d’une intelligence de 1’espérance, ce pourquoi
la religion constitue un genre poétique a part. Mais comment penser, au-dela
de la question théorique mise en évidence par Kant, la réalisation concréte de
I’exigence de régénération de notre volonté ? Pour Ricceur, une possibilité de
réponse se lit dans les catégories de I’espérance, qui s’inscrivent dans 1’idée
d’un surplus.

Sur ce point précisément, Ricceur va plus loin que Kant, car I’approfondis-
sement d’une liberté selon I’espérance va se construire dans toute son ceuvre
autour de I’interprétation de la fonction mytho-poétique de 1’imagination, au
moyen d’instruments dont Kant ne disposait pas, a savoir le symbole, mais
aussi la métaphore et le récit. Le langage poétique devient ainsi ce qui signifie
au-dela du langage. Mais si I’on admet que la conscience n’est pas originai-
rement donatrice de sens, il n’en reste pas moins que tout sens doit étre donné
a une conscience.

Le sens doit-il dés lors étre trouvé dans le texte ou dans la conscience
du lecteur du texte ? Et, s’agissant de la régénération de notre liberté morale
déchue, faut-il la lire dans les récits bibliques qui la symbolisent ou la chercher
dans I’effort du lecteur affecté par une telle lecture ? Pour Ricceur, Kant a buté
sur cette question aux confins de la foi et de la raison. L’échec de Kant s’expli-
querait dés lors par I’absence dans sa philosophie d’une théorie de 1’imagination
et de I’innovation sémantique qui puisse rendre compte d’une créativité qui ne
s’origine pas directement dans le sujet'°, et ce, malgré le fait que la dialectique
du texte et du lecteur rappelle le jugement réfléchissant de la Critigue de la
faculté de juger. On retrouve en réalité une ébauche de cette dialectique, et a
vrai dire de cette créativité qui ne s’origine pas dans le sujet, dans le concept
étonnant de la foi réfléchissante définie par Kant dans le premier parergon de la
Religion. On y lit en effet de maniére inédite une ouverture possible a la théorie
de la grace comme ce qui laisse entrevoir un espace de pensée 1a ou la raison
pure se montre déficiente.

® Cf. C. PISTEUR, art. cit. (cf. note 6), p. 26.
10 Ibid., p. 31.



L’HERMENEUTIQUE DE LA RELIGION A L’EPREUVE DU MAL 5

Ce qu’il faut donc retenir de la voie interprétative empruntée par Kant et
Riceeur, c’est que la confrontation avec le mal radical et la découverte d’un
mal déjala n’annulent en rien notre devoir d’accomplissement de la loi morale
mais ouvrent au contraire a une conception de 1’espérance qui s’articule malgré
ou en dépit du mal. Un mal radical mais pas absolu dés lors, car la découverte
de notre liberté serve est aussi celle de la possibilité d’une foi philosophique
qui se fonde sur le paradoxe de ’effort et du don.

Cependant, si la contingence du mal permet 1’espérance de la régénération
morale, elle implique en contrepartie une incompréhension de 1’origine du mal.
Or, il est permis de se demander pourquoi le choix originaire de notre liberté est
d’étre tourné contre son propre intérét moral.

C’est ici que le passage problématique de 1’idée ricceurienne d’un homme
faillible 8 un homme capable fait question. L’homme capable selon Ricceur est
selon ses mots le «destinataire de la religion» ''. Aprés avoir montré en effet
que I’espérance est tout sauf une catégorie secondaire chez Kant, mais repré-
sente au contraire une ouverture du champ entier de la raison pratique, Ricceur
établit le lien de cette espérance avec la capacité. La liberté selon 1’espérance
reste un postulat, un veeu supréme mais certainement pas un veeu pieux, car
elle constitue I’'unique réplique au mal radical comme crise de 1’attestation. En
effet, la perversion systématique de toutes les maximes du libre arbitre par le
mal a introduit en I’homme un «non pouvoir du pouvoir qui donne a penser '%.
Assumer ’inscrutabilité de I’origine du mal, c’est reconnaitre deés lors qu’il
échappe radicalement au «témoignage de la conscience» que Ricceur carac-
térise par 1’attestation.

Le mal radical kantien a ainsi mis en évidence de mani¢re remarquable
une crise de l’attestation’ qui implique I’impossibilité pour la réflexion
d’expliquer conceptuellement le mal, et la nécessité qui en découle du recours
aux symboles. Dans cette crise, Ricceur montre que 1’espérance prend préci-
sément la reléve de I’attestation impuissante . La surabondance, le «combien
plus», le «grice a», sont autant de catégories de ’espérance qui doivent nourrir
la pensée a titre de viatique mais également permettre un sursaut salvateur
inséparable de I’action. Par conséquent, il ne s’agit pas pour Ricceur de se
limiter au champ du penser. L’homme capable et destinataire de la religion est

' Cf. P. RIc@UR, «Le destinataire de la religion : I’homme capable», in: M. OLIVETTI
(€d.), Philosophie de la religion entre éthique et ontologie, Padoue, Casa Editrice Dott,
1996, p. 19-34.

12 Ibid., p. 32.

13 Ibidem.

14 J. PoreE reprend cette idée en montrant que I’espérance agit ici comme le
«viatique de la raison confrontée au mal radical», ¢f «Finitude et transcendance, une
philosophie a deux foyers», in: J. VERHEYDEN, T. L. HETTEMA, P. VANDECASTEELE (éds),
Paul Riceeur : Poetics and Religion, Louvain, Peeters, 2011, p. 191.



6 ELEONORE DISPERSYN

en effet un homme d’action, qui doit pouvoir déployer la trilogie annoncée par
Ricceur dans son ouvrage sur le mal, a savoir: «penser, agir, sentir 1° .

Deés lors, I’homme capable, c’est un homme qui a intégré sa fragilité
affective et envisage le bonheur comme une direction et non comme quelque
chose de donné dans 1’expérience. L’homme capable est un homme de foi'®,
car le sentiment permet une ouverture en dépit du mal, qui se lit aux confins
du langage philosophique et du langage religieux comme ce qui donne préci-
sément a penser «la joie du Oui malgré la tristesse du fini» .

Par conséquent, de I’homme faillible & ’homme capable, c’est toute la
conception de la praxis qui change, une conception qui intégre le consentement
a la vie malgré le défi du mal pour en faire une source vive d’ouverture a
l’action. Ricceur insiste ainsi, dans la continuité de Kant, sur le réseau
complexe qui lie le mal, la liberté et I’action. «Affirmer la liberté, c’est prendre

15 Par la pensée, premiérement, le mal doit étre envisagé comme un défi, au double
sens d’un obstacle a toute «synthése prématurée» typique de la philosophie du systéme
qui cherche a réduire le mal, et d’'une «provocation a penser plus et autrement». Si
donc la pensée méne ultimement a 1’aporie de I’origine ultime du mal, il ne s’agit pas
cependant d’une «capitulation», la pensée ne s’y épuise pas mais renvoie précisément
aux stades de I’agir et du sentir pour puiser de nouvelles possibilités de réponse. Par
I’action, deuxiémement, Ricceur appelle a un renversement du regard. Le mal devient
alors ce qui ne devrait pas exister et contre lequel il faut lutter. Contrairement a la
pensée qui spécule sur I’origine du mal, 1’action cherche des moyens d’agir contre lui.
11 s’agit d’une «lutte pratique», qui implique 1’éthique et le politique. Cependant, une
telle lutte ne peut éliminer toute la souffrance, comme par exemple celle qui résulte des
catastrophes naturelles, ou des victimes innocentes d’une maladie ou d’un sort qu’elles
subissent sans 1’avoir provoqué. C’est précisément a ce stade qu’est requis le troisiéme
niveau de réponse, celui du sentir. Ce troisiéme niveau est celui de la méditation philo-
sophique et théologique, celui qui substitue la sagesse a la lamentation et a la plainte.
Riceeur s’interroge sur les moyens de rendre 1’aporie du mal «productive», en intégrant
I’ignorance au travail de deuil. Contre 1’échec de la théorie de la rétribution, Ricceur
montre ainsi la libération d’une pensée délivrée de toute accusation, qui incarne le degré
zéro de la plainte. Croire en Dieu en dépit du mal, ce n’est pas un renoncement, mais un
dépassement du cercle de la pensée spéculative. Le modéle, c’est encore et toujours Job,
qui réussit & aimer Dieu «pour rien», et malgré tous les maux qui lui sont infligés, faisant
ainsi perdre son pari a Satan. Une telle acceptation de la souffrance par la souffrance de
Dieu lui-méme, qui a donné sa vie sur la croix pour nous sauver, est précisément le point
central de la théologie de la croix. Cf P. RICEUR, Le mal, un défi a la philosophie et a la
théologie, Genéve, Labor et Fides, 20043, p. 56-65.

16 Cf P. Riceur, «Le destinataire de la Religion: I’homme capable», art. cit.
(cf. note 11), et pour I’intelligence de 1’espérance: «Herméneutique philosophique et
herméneutique biblique», in: Ip., Du texte a I’action, Paris, Seuil, 1986, p. 119-133;
M. FoEsseL, «Le mal comme événement, in: J. POREE, G. VINCENT (éds), Paul Riceeur, la
pensée en dialogue, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2010, p. 39-51 ; F. Worms
«Paul Ricceur entre la vie et le mal ou les coordonnées philosophiques du siecle», in:
Cahiers de I'Herne, Ricoeur (2), Paris, L’Herne, 2004, p. 287 notamment.

17 Cf. P. RICGUR, L ’homme faillible, in: Ip., Philosophie de la volonté, t. 11 : Finitude
et culpabilité, Paris, Aubier, (1960) 1988, p. 156.



L’HERMENEUTIQUE DE LA RELIGION A L’EPREUVE DU MAL 7

sur soi I’origine du mal» '®. Ainsi, si I’homme faillible est certes «la vivante
non-nécessité d’exister» '°, I’lhomme capable? est, quant a lui, un homme de
devoirs, et c’est précisément parce qu’il reconnait qu’il a des devoirs qu’il se
reconnait en méme temps des pouvoirs. En choisissant d’agir mal, je choisis
d’agir contre le devoir, j’aurais donc pu faire autrement. /» fine, ce pouvoir
de ma liberté¢ d’étre également un non-pouvoir, que Kant a mis en évidence
dans sa théorie du mal radical, est pour Ricceur «la plus grande énigme de
I’éthique» 2.

Une grande énigme du mal dont on va voir qu’elle peut étre comprise sous
des angles a la fois différents et complémentaires, selon la lecture de I’héritage
kantien de Ricceur que I’on privilégie.

Dans la premiere contribution, Jean Greisch s’intéresse ainsi a la «lacune»
de I’anthropologie de la faillibilité en réponse a la question kantienne sur ce
qu’il m’est permis d’espérer. En se basant sur la différence qu’il considere
comme importante entre 1’idée de finitude kantienne marquée dans !’interpré-
tation heideggérienne sur laquelle il se base, d’une part, et I’anthropologie de
la disproportion ricceurienne qui débouche sur une faillibilité aux possibilités
autres, d’autre part, Jean Greisch reconnait cependant des similitudes intéres-
santes dans la compréhension d’une herméneutique du soi que 1’on retrouve
chez Kant et chez Ricceur, et qui donne un ancrage commun a la question de
I’espoir moral.

Dans la deuxieme contribution, Antoine Grandjean aborde la question de
la «grace de la liberté» chez Kant et Ricceur a travers 1’angle de la dialectique
de la foi salvatrice. Il met ainsi en évidence la spécificité¢ de la grace dans
la conception kantienne, qui reste une grace dans les limites de notre raison,
contrairement a celle de Ricceur. Si le mal radical met en péril le projet moral
kantien et nécessite un appel a la grice pour sauver I’homme du désespoir
moral, cela doit rester chez Kant une espérance rationnelle, alors que dans la
compréhension ricceurienne, la dimension herméneutique de la foi salvatrice
implique un «combien plus» qui dépasse les bornes de notre raison.

Dans la froisieme contribution, Claudia Serban apporte un éclairage
complémentaire sur la question de la grace chez Kant et Ricceur en montrant la
structure analogique du lien entre le vouloir et le pouvoir chez les deux auteurs,
qui implique le caractére incompréhensible de la grace autant que sa possibilité
qui constitue un objet d’espérance.

18 P. Ric@&ur, «Culpabilité, éthique et religion», in: Ip., Le conflit des interpréta-
tions, op. cit. (cf. note 7), p. 422.

19 L’homme faillible, op. cit. (cf. note 17), p. 155.

2 Le conflit des interprétations, op. cit. (cf. note 7), p. 422-426.

1 Et pourtant, chez Ricceur, ce non-pouvoir du pouvoir au cceur de notre liberté
ne doit paradoxalement pas entrainer le désespoir, mais doit agir au contraire comme
le point de départ d’un nouveau lieu d’ou tout peut re-commencer. C’est en cela préci-
sément que I’homme capable est le destinataire de la religion, car: «Le retour a ’origine
est le retour a ce lieu ou la liberté se découvre comme étant a délivrer, bref au lieu ou elle
peut espérer étre délivrée» (ibid., p. 426).



8 ELEONORE DISPERSYN

Enfin, Raphaél Ehrsam, dans la quatrieme contribution, nous offre un point
de vue critique sur la filiation supposée d’une herméneutique ricceurienne des
textes religieux directement marquée par la méthodologie kantienne dans la
Religion dans les limites de la simple raison. Raphaél Ehrsam argumente au
contraire en faveur de la thése qu’il s’agit de deux théories trés différentes, aux
antipodes de toute synthése possible, en montrant notamment la fracture entre
la démarche kantienne dans les limites de la foi rationnelle et celle de Ricceur
qui convoque une espérance «selon les symboles».

Autant de contributions qui proposent un éclairage nouveau sur I’hermé-
neutique de I’espérance chez Kant et Ricceur.



	L'herméneutique de la religion à l'épreuve du mal chez Kant et Ricoeur : quelle espérance?

