Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 63 (2013)

Heft: 3-4: Sgren Kierkegaard (1813-1855) : a l'occasion du bicentenaire de
sa naissance

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 363-386

BIBLIOGRAPHIE

AxeL HUTTER, ANDERS MOE Rasmussen (€ds), Kierkegaard im Kontext des
deutschen Idealismus, Berlin/Boston, Walter de Gruyter, 2014, VII + 302 p.

Comme toute philosophie, mais avec une acuité plus radicale due a sa
«provocation» méme, la pensée de Kierkegaard a pu étre lue de quatre maniéres
idéal-typiques: de I’intérieur ou de I’extérieur, d’une part, de maniére diachronique
ou synchronique, par ailleurs. Les «purs» kierkegaardiens tendront a privilégier la
lecture «intérieure-synchronique», tout en ayant noté que Seren K. ne pouvait pas se
vouloir de disciples. Quel intérét, dans ce cas de figure, & mettre «en contexte» un aussi
inimitable et inclassable auteur ? Les «purs» historiens de la philosophie se focaliseront
avec le maximum de rigueur sur une lecture «extérieure-diachronique», forcément
plus «objective», mais qui risque de manquer son «objet», la vérité subjective chere a
Seren K. Les deux autres méthodes sont plus risquées, moins «scientifiques» en un sens,
mais certainement tout aussi voire davantage prometteuses et fécondes. Les partisans
d’une «reprise généalogique» privilégieront la méthode «intérieure-diachronique»,
acceptant d’entrer dans le mouvement historique et chronique du cheminement
intellectuel et existentiel de Kierkegaard lui-méme. Enfin, une lecture «extérieure-
synchronique» visera a une reprise plus originale et plus personnelle, s affranchissant de
I’obligation de «suivre» Kierkegaard, mais au péril du malentendu. Un lecteur exigeant
et inspiré de Kierkegaard comme Theodor W. Adorno ne cessa de balancer de notre point
de vue entre ces deux dernieres approches. Le mérite de I’excellent ouvrage collectif de
Hutter et Rasmussen est de mixer les quatre possibilités reconstructives évoquées par
nous, en évitant aussi bien les travers de la pure objectivité historique ou textuelle que
de la dépendance kierkegaardienne inconditionnelle. Le résultat en est, me semble-t-il,
une invitation a penser par soi-méme sous I’impulsion géniale de Seren Kierkegaard,
mais sans rien occulter de ses propres héritages et de ses combats «historiques». Des
spécialistes éminents, principalement scandinaves, allemands et américains, travaillant
pour la plupart dans plusieurs langues et cultures, nous offrent ainsi, en allemand ou
en anglais, un riche bouquet de contributions; comparaison entre Kierkegaard et Kant
(Omri Boehm) ou avec Kant et Hegel (Axel Hutter); mise en perspective avec Hegel
et Schelling. Ainsi, sous différents aspects, pour Schelling: Anders Moe Rasmussen
(incluant I’influence de Jacobi) ou Marcia Sa Calvacante Schuback. La relation de
Kierkegaard a Hegel traverse évidemment I’ensemble de I'ouvrage. Jon Stewart traite
du rapport entre foi et savoir; selon cet auteur, ¢’est Hegel qui aurait finalement €t le
meilleur apologéte du christianisme, et non pas Kierkegaard ; dommage que Stewart ne
tienne pas compte ici de I’apport de Jean-Marc Ferry dans ses travaux les plus récents
sur la religion et I’amour chez le jeune Hegel. Théologien, Marius Timmann Mjaaland
souligne et assume I’influence centrale de la pensée de Martin Luther sur Kierkegaard
— ce qui ne résout pas tous les problémes de notre point de vue, car cela vaut aussi pour
Hegel mais d’une tout autre maniére; la question a ¢ét¢ abordée il y a fort longtemps
dans les recherches francophones (sous I'influence de Jean Wahl notamment dans ses
Etudes kierkegardiennes parues en 1938), mais elles sont apparemment ignorées par
les auteurs de ce volume. Franz Knappick développe une profonde méditation sur la
métaphysique de la contingence, en décelant certains angles morts chez Kierkegaard;
Philipp Schwab se concentre, lui, sur le double rapport de Kierkegaard avec Schelling et
avec Hegel ; chez Kazimir Drilo, Fichte est davantage pris en compte. Les textes de Jan
Rohls (sur le théme esprit et péché) et d’Arne Gren («Phenomenology of Despair and

Kierkegaardian



364 BIBLIOGRAPHIE

Phenomenology of Spirit), sont a certains égards plus synthétiques. Selon ses habitudes,
Rohls, auteur bien connu de monographies historiques colossales sur 1’éthique et la
théologie allemandes, reste fidele a sa méthode, fondée sur une érudition immense
mais se limitant a une approche la plupart du temps purement descriptive et linéaire
(d’ou une tendance extérieure-diachronique marquée). Dans ce collectif, sa contribution
est cependant fort bienvenue, dans la mesure ou elle éclaire en ordre chronologique les
interactions entre les philosophes et les théologiens de I'idéalisme allemand, sur le theme
des liens entre I’esprit et le péché, pour aboutir finalement a Kierkegaard lui-méme : Kant,
Schiller, le théologien Johann Heinrich Tieftrunk, Fichte, Schelling, Hegel, les théologiens
Carl Daub et Wilhelm Valke, suivis de leurs collegues plus connus August Gotttreu Tholuck
et Julius Miiller. Henrik J. Bjerre, dans le splendide texte final de ce collectif, propose une
interprétation «extérieure-synchronique» (selon nos termes) de la pensée de Kierkegaard,
a I’aide de catégories psychanalytiques lacaniennes retracées notamment dans le livre du
philosophe slovene Mladen Dolar 4 Voice and Nothing More (2006) mais aussi chez Judith
Butler. Kierkegaard écrit «a la cantonade» (Lacan) et nous oblige a nous demander «qui
parle» dans la philosophie. Pour répondre a cette question, le sujet que nous sommes doit
«s’écouter (Listen to yourself), non pas au sens ol nous aimons tant «nous écouter» dans
notre jargon et notre orgueil de philosophe ou de théologien, mais de dépasser les limites
narcissiques de notre enfance: «Es gibt wichtigere Dinge als die Kindheit», Franz Kafka,
cité p. 272. Face a un ouvrage collectif aussi captivant, d’une si haute tenue intellectuelle,
bien composé et soigneusement édité (nous avons relevé une coquille p. 135, 11¢ ligne
avant la fin: lire «of Kierkegaards adoption [et non adaption] of Hegel’s Philosophy»),
nous avons un seul regret: I'absence abyssale de prise de compte et en considération
des publications francophones en rapport avec 'immensité¢ du champ couvert (seuls
Jean-Frangois Courtine et Jacques Derrida sont cités dans la bibliographie). Jean Wahl,
Michel Cornu, Pierre-André Stucki, André Clair, Nelly Viallaneix, David Brézis, Héléne
Politis ou Fran¢ois Bousquet, pour ne citer que quelques-uns des chercheurs francophones
passés ou actuels, ne font pas partie de I’état de la recherche, ¢’est dommage, mais hélas
significatif de la perte d’influence de la langue frangaise dans le monde académique. Le
probléme aurait pu étre en partie résolu en sollicitant au moins un spécialiste contemporain
francophone de Kierkegaard ou de I’idéalisme allemand.

DENIS MULLER

AsAF ANGERMANN, Beschddigte Ironie. Kierkegaard, Adorno und die negative
Dialektik kritischer Subjektivitct [Kierkegaard Studies, Monograph Series
27], Berlin-Boston, Walter de Gruyter, 2013, X + 299 p.

Cette étude résulte d’une dissertation soutenue en 2012 a I’Université de Francfort.
Elle se concentre sur les interprétations successives que Theodor Wiesengrund Adorno
a proposées de la critique kiergaardienne des tendances esthétiques du romantisme et
des exigences morales positives soutenues aussi bien par Kant que par Hegel. Face a
la these émise par Kierkegaard d’une conception négative de la subjectivité comprise
comme intériorité, le jeune Adorno postulait, dans sa thése d’habilitation parue en
1933, I'identification de la subjectivité et de I'esthétique (Kierkegaard. Konstruktion
des Asthetischen; Kierkegaard. Construction de |'esthétique, traduction frangaise,
Paris, Payot & Rivages, 1995, avec une trés intéressante préface d’Eliane Escoubas).
C’était une provocation énorme, fortement influencée par Walter Benjamin. Adorno
voyait dans le geste méme de Kierkegaard, penseur immédiat de la subjectivité, une
posture esthétique beaucoup plus marquée par le contexte culturel de la bourgeoisie
ambiante pourtant objet de son ironie mordante. S’il est vrai que cette interprétation
adornienne peut sembler découler d’une lecture immanente de Kierkegaard contre sa



BIBLIOGRAPHIE 365

propre intention ou au contraire d’un total malentendu, I’A. s’efforce de montrer le
lien entre ces deux possibilités et il estime faire preuve d’originalité en suivant cette
voie. Pour conduire sa minutieuse démonstration, il discute en particulier les travaux
de Michael Theunissen au sujet des différentes conceptions de la négativité, selon
qu’on la pense comme négativité¢ sociale ou comme négativité métaphysique. Il se
tourne ensuite vers la «liquidation» de la singularité a partir de la «vie mutilée» opérée
plus tard par Adorno, dans les Minima moralia (1944-1947) puis dans la Dialectique
négative (1966). Nous nous limiterons a deux remarques critiques. 1) Il est frappant de
constater que I’A. se limite a la catégorie kierkegaardienne d’ironie — objet principal de
I’attention adornienne — et que la mention rapide qu’il fait de la catégorie d’humour chez
Kierkegaard (p. 98-99) n’est suivie d’aucun effet dans la «reprise» personnelle a la fin
du livre. 2) L’A. mentionne en note, p. 9, que le «Kierkegaard-Buch» d’Adorno résultait
d’une habilitation dirigée par Paul Tillich; or les deux études postérieures «La doctrine
kierkegaardienne de I’amour» (1940) et «Encore une fois Kierkegaard» (1963), traduites
en annexe de Kierkegaard. Construction de ['esthétique, attestent du lien fort entre les
deux hommes: Tillich assistait a la conférence de 1940 a New York et le texte de 1963,
issu d’une conférence a Francfort, lui a été dédicacé apreés coup, Tillich étant mort en 1965.
On peut regretter que I’A. n’approfondisse pas davantage le réle joué par Tillich dans la
réception adornienne de Kierkegaard.

DEenis MULLER

SoreN KIERKEGAARD, Deutsche Soren Kierkegaard Edition. Band 2, Journale
und Aufzeichnungen. Journale EE-KK, herausgegeben von Richard
Purkarthofer und Heiko Schulz, mit Ubersetzungen von Sabrina Brooks,
Hermann Deuser, Krista-Maria Deuser, Markus Kleinert, Richard
Purkarthofer, Jens Heike Schnall und Heiko Schulz, Berlin-New York,
Walter de Gruyter, 2008, XXV + 777 p.

SoreN KIERKEGAARD, Deutsche Soren Kierkegaard Edition. Band 3, Journale
und Aufzeichnungen. Notizbiicher 1-15, herausgegeben von Markus
Kleinert und Heiko Schulz, mit Ubersetzungen von Heinrich Anz, Joachim
Boldt, Sabrina Brooks, Hermann Deuser, Krista-Maria Deuser, Dorothea
Gldckner, Joachim Grage, Markus Kleiner, Jens Eike Schnall, Gerhard
Schreiber, Heiko Schulz und Philipp Schwab, Berlin-Boston, De Gruyter,
2011, XXVI+977 p.

Ces deux volumes font suite au volume 1, paru en 2005 déja. L’édition allemande
en cours (DSKE, Deutsche Soren Kierkegaard Edition) est assumée par une ¢quipe de
plus en plus étoffée d’éditeurs et de traducteurs, se basant sur la monumentale édition
compléte danoise établie en lien avec le centre de recherche de Copenhague (SKS, a partir
de 1997, 55 volumes). Le résultat est extraordinaire et remarquable. Nous disposons
d’un instrument de travail de premiére qualité et d’un acces de plus en plus étendu au
Journal de Kierkegaard, quand on n’a pas la possibilité de le lire directement dans son
expression danoise d’origine et en attendant que I’édition frangaise correspondante
comble le retard encore existant. La plongée dans ces notes et dans ces journaux aussi
captivants qu’intrigants nous confronte au mystére de la «production» kierkegaardienne
en sa créativité méme. On le sait, Kierkegaard ne se raméne jamais a sa biographie et
ses journaux n’ont pas pour infention de constituer une autobiographie. Il n'égrit pas
pour aprés mais pour maintenant, pour lui seul, dans Iinstant unique de son existence.



366 BIBLIOGRAPHIE

L’homme Seren se dédoublera littérairement et philosophiquement par le truchement
de la pseudonymie, comme apres lui Fernando Pessoa (sur la pseudonymie, voir André
Clair, Pseudonymie et paradoxe. La pensée dialectique de Kierkegaard, Paris, Vrin, 1976,
p.25-52, s’appuyant alors notamment sur deux études de Jean Starobinski). Le Journal
nous donne de participer spirituellement a I’atelier du poéte et du penseur sans que
Jjamais nous puissions étre tentés de nous prendre pour lui. L’entrecroisement de ses notes
d’étudiant, de ses esquisses de livres et de ses annotations personnelles constitue la texture
herméneutique fascinante d’une ceuvre géniale et incomparable «en train de se faire» et
d’une «existence philosophique et croyante» unique, a la fois inimitable en sa singularité
et universelle en sa provocation. 1l nous pose la question aigiie : qui suis-je, moi qui le lis,
et comment puis-je penser mon existence et habiter ma pensée, sans céder sur I’altérité
infinie de la vérité ?

DENIS MULLER

SoreN KIERKEGAARD, Ausgewdhlte Journale. Band 1, herausgegeben von
Markus Kleinert und Gerhard Schreiber, Berlin-Boston, Walter De Gruyter,
XXVIII + 655 p. + cartes.

Le présent ouvrage, broché, oftre une version partielle et allégée des deux premiers
volumes de la DSKE, avec les journaux AA, DD, HH, JJ, qui s’étendent de 1835 a 1846,
ainsi que le célébre Notizbuch 15 qui conclut DSKE 3. Le texte de base de Kierkegaard
et les commentaires sont les mémes, avec renvoi systématique a la pagination de
DSKE. Cette version plus accessible est remarquable, avec ses introductions, ses notes
et ses commentaires, toujours trés sobres et éclairants. La présentation est différente,
le commentaire suivant immédiatement le texte de Kierkegaard, alors que DSKE 1-3
nous offrent d’abord la totalité du texte et rejettent les introductions éditoriales et le
commentaire en annexes finales du volume. Le cahier de notes 15, commencé le 24
aott 1849, s’intitule «Mon rapport avec elle» (p. 633-649). Retrouvé seulement apres la
mort de Schlegel, le mari de Régine Schlegel née Olsen, le 18 mars 1904 (Rilke en fut
le premier traducteur), ce texte établit un «bilan» sur le lien de Kierkegaard avec Régine
Olsen, 8 ans apres la lettre de rupture (jamais retrouvée) qu’il dit lui avoir envoyée le
11 aoht 1841 et dont il nous a transmis sa propre version (cf. Correspondance, trad.
francaise de Anne-Christine Habbard, Paris, Editions des Syrtes, 2003, p. 121). Bilan
terrible et énigmatique, comme on sait, puisque dans la rupture se noue la «collision»,
comme collision religieuse, de la Répétition et jaillit Crainte et tremblement (le livre
de 1843, apres le Journal d'un séducteur, écrit pour elle); Régine devait épouser le
fonctionnaire Schlegel, aussi bien par obligation que par devoir ! («Regine sollte und
musste heiraten. Das ist das Einzige, das dichterisch wahr ist», p. 644), pour que Seren le
célibataire — le misogyne aussi («la femme est un étre affreux [ein schreckliches Wesen],
il y a une forme de don de soi [Hingabe] qui m’effraie, tant il est opposé a mon essence
a moi» [ibid.]) — puisse «résoudre» sa crise érotique et accéder a I’écriture.

DeNts MULLER

HiLeNE BoucHiLLoux, Kierkegaard et la fiction du christianisme dans les
Miettes philosophiques (Philosophie), Paris, Hermann, 2014, 281 p.
Comme le souligne la «Préface» écrite par Héléne Politis, une difficulté pleine de

sens apparait dans le titre choisi par le philosophe danois: Kierkegaard cherche-t-il a
mettre la philosophie en «miettes» ? La clef de ’ceuvre résiderait alors dans ’analyse



BIBLIOGRAPHIE 367

psychologique, celle d’un Kierkegaard animé d’une haine de la pensée, anti-philosophe
dont I’obsession serait d’émietter le systéme hégélien, c’est-a-dire de le détruire. Mais
nous devons étre plus attentifs a la lettre méme du titre (Miettes philosophiques ou Une
miette de philosophie) et comprendre qu’une miette de philosophie est déja pleinement
de la philosophie. Pourquoi dés lors centrer cette étude sur la «fiction du christianisme» ?
Une fiction n’est-elle pas fondée sur des faits de I’imagination ? Avec Héléne Bouchilloux,
Kierkegaard serait-il non philosophe et, de surcroit, non chrétien ? Un auteur de fiction
ne part pas obligatoirement de faits imaginaires, il peut aussi puiser sa matiére premiére
dans des faits réels. La pensée est dans la méme situation : pour penser, ¢’est-a-dire pour
redoubler dans I’id¢alité I’étre de fait, la raison humaine doit d’abord accueillir cet étre.
Ecrire sur la «fiction du christianisme», ¢’est alors se placer d’emblée et sans équivoque
dans la philosophie, en exhibant les déterminations et articulations conceptuelles qui
permettent de comprendre ce qu’est le christianisme, son essence. — Lire Kierkegaard
en philosophe, ¢’est, en empruntant plus spécialement la voie tracée par Henri-Bernard
Vergote et Hélene Politis, s’intéresser a la résolution des problemes logiques dont est
tributaire 1’accés a la vérité philosophique. Ce sont précisément les problémes logiques
qui occupent I'introduction de 1’ouvrage d’H. Bouchilloux et qui fournissent au lecteur
les outils conceptuels indispensables pour entrer dans une compréhension véritablement
philosophique de I’ceuvre de Kierkegaard. Le «probléme de Lessing» tout d’abord: celui
de I'impossible passage «entre vérités historiques, comme telles contingentes, et vérités
rationnelles, comme telles nécessaires»; puis le probleme des «futurs contingents»,
recontextualisé de maniére impressionnante depuis ses origines antiques (Aristote,
Cicéron, Epicure, Chrysippe, etc.) jusqu’a sa reprise par Leibniz qui homogénéise la
totalité du temps (passé, présent et futur) en le plagant intégralement sous le régne de la
contingence. A partir de 13, Kierkegaard annonce son propre questionnement: «Peut-il
étre donné un point de départ historique pour une conscience éternelle ; comment un tel
point de départ peut-il intéresser plus que historiquement; peut-on bétir une béatitude
éternelle sur un savoir historique ?» Le «fossé» creusé par Lessing est accentué car «la
perception sensible n’est pas qualitativement différente de I’information historique et
donc, contrairement a ce que soutient Lessing, le contemporain n’est pas qualitativement
avantagé par rapport au non-contemporain. L'un et [’autre ont aftfaire a des vérités de fait,
comme telles contingentes, qui supposent la foi en un «advenir. Aussi est-ce en forgeant
le concept central d’advenir sous ’impulsion de Leibniz que Kierkegaard va penser le
libre passage du possible a I’effectif, et définir I'organe de la foi requis par sa perception,
d’abord au sens large, puis au sens strictement chrétien. Kierkegaard montre la spécificité
du christianisme par rapport au paganisme concernant le probléeme de la vérité dans son
rapport a la temporalité et a ’éternité, et, du méme coup, I'impossibilit¢ de réduire le
christianisme a une sagesse immanente. Dans cette perspective, la confrontation avec
Hegel, méme extrémement critique, ne revét jamais une dimension antiphilosophique:
aucune haine de la pensée de la part de Kierkegaard, mais un souci des concepts qui
lui interdit de réduire le christianisme a I’effort spéculatif et le rend vigilant contre tout
risque d’escroquerie intellectuelle. — La méthode de contextualisation employée par
H. Bouchilloux fait ressortir le caractére proprement philosophique de ces Miettes, dans
un commentaire tout a fait novateur que prolongent, d’une part, une bibliographie ot
figurent les différents courants frangais d’interprétation de Kierkegaard et, d’autre part, un
index des noms qui atteste I’ampleur de la culture philosophique, littéraire et religieuse de
Kierkegaard. Il fallait assurément toute la mobilisation de cette culture, ainsi que le recours a
la traduction encore inédite d’H. Politis (traduction éminemment soucieuse de la technicité
du discours kierkegaardien), pour manifester la puissance dialectique du philosophe
danois. Dans ce travail d’histoire de la philosophie, le lecteur trouvera des ouvertures
originales et fécondes touchant des questions contemporaines éthiques, métaphysiques et
théologiques. L histoire de la philosophie est ici pleinement philosophique.

ARNAUD CATIL



368 BIBLIOGRAPHIE

FLEMMING FLEINERT-JENSEN, Seren Kierkegaard. Le chant du veilleur (Figures
Protestantes), Lyon, Olivétan, 2011, 228 p.

La métaphore musicale choisie comme sous-titre par Flemming Fleinert-Jensen
pour son ouvrage sur Kierkegaard nous parait particulierement heureuse. Par dela
sa complexité apparente, I’ceuvre du penseur danois se donne en effet comme un
Jeu polyphonique dans lequel s’entrecroisent voix pseudonymes et autonyme, ou la
biographie €claire le propos (on lira des lignes bouleversantes sur la rupture des fiangailles
avec Régine, sur la relation de Soéren a son peére, par exemple) sans que jamais celui-la
ne puisse se réduire a celle-ci. De plus, I’enjeu est considérable : il s’agit rien moins que
de faire entendre «I’inoui chrétien» (p. 220), que de transmettre donc, par le biais du jeu,
une vérité conceptuellement indicible. Au-dela de la fixation par le concept, ¢’est donc
la multiplicité des voix, incarnant chacune un type concret d’existence, qui conduira le
lecteur a s’interroger, éventuellement a s’approprier librement la parole de vie, celle de
I’homme-Dieu (le Christ). Le mouvement de I’appropriation fait que cette parole devient
vérité, transformant par la radicalement ’existence de I’individu qui I’a faite sienne. Un
tel jeu met en évidence le caractére contrapunctique de I’ceuvre, qui fait s’ interpénétrer
les registres humain et chrétien. On y lit également ce qui, précisément, est en jeu:
devenir soi, devenir chrétien, mouvement qui ne peut €tre pensé que comme [’effort
de toute une vie. — On le voit, le style, la forme sont ici indissociables de la pensée;
ils sont un élément vital par lequel advient le sens. Kierkegaard est certes un penseur;
il est tout autant un écrivain dont Flemming Fleinert-Jensen note la capacité a dire les
méandres de 1’existence humaine, dans toute leur subtile complexité. Si donc I’ceuvre
est en certains endroits difficile d’abord, la plasticité, la vie qui animent ’écriture du
philosophe offrent une voie d’acces a ses €crits. — Le grand mérite du Chant du veilleur
est une limpide mise en évidence, au-dela de sa diversité apparente, de la structure, de
I'unité de I'ceuvre du philosophe: celle-ci s’organise en effet autour de deux théemes
qui en sont la source : I’amour et la foi. Emergent alors des figures concrétes (figures de
I’amour, de I’angoisse, du désespoir, de la foi) a partir desquelles I’approche de la pensée
de Kierkegaard s’¢labore de fagon éclairante. Le propos de Flemming Fleinert-Jensen
procede d’une riche et patiente fréquentation de I’ceuvre du Danois dans son ensemble
(certains Discours, rarement commentés, trouvent ici leur place). Le ton est celui de
I’attachement, d’une empathie pénétrante ; cela n’empéche en rien des moments critiques
parfaitement lucides (a propos, par exemple, du jusqu’au-boutisme religieux dont fait
preuve le philosophe a la fin de sa courte existence, compris comme le prolongement
logique de I’avis de 1’un des pseudonymes, Climacus, qui veut que «la passion en tant
que souffrance constitue I’élément vital de la foi, et qui le conduit a ce point de non
retour ou seule la mort "attend» (p. 210). — Le choix consistant a se mettre a [’écoute des
voix pseudonymes aussi bien que de celle de Kierkegaard lui-méme (dans les Discours),
permet d’éviter une approche trop souvent adoptée pour la présentation de la philosophie
de Kierkegaard: celle qui consiste a juxtaposer les stades (esthétique, éthique, religieux)
en une progression séduisante, mais impropre parce qu’abstraite et par 1a inadaptée au
caractere profondément existentiel d’une ceuvre dont la finalité est la transmission d’une
parole vivante & un individu bien réel (le lecteur). — On sait que le penseur danois a
réagi avec vigueur a I’arraisonnement par Hegel de la foi dans sa radicalité aussi bien
qu’a I’édulcoration Iénifiante de la parole du Christ, qui fut, selon lui, le fait de I’Eglise
officielle de son temps. Kierkegaard nous rappelle donc, a travers ses pseudonymes, la
difficulté inouie liée a I’accomplissement du devenir chrétien. Pour traverser I’angoisse
et le désespoir, il sagit de se reconnaitre pécheur: ¢’est la condition donnée par le Christ
(reconnu par Climacus comme étant le maitre-décision qui, faisant passer le disciple du
non-étre a I’étre, le fait naitre une seconde fois; Socrate, quant a lui, pensant la vérité
comme ressouvenir, n’est que le maitre-occasion qui, par la maieutique, aide le disciple
a la retrouver en lui). La raison s’humilie donc, s’ouvre a I'altérité en s’appropriant,



BIBLIOGRAPHIE 369

dans I’instant, (point de rencontre entre le temporel et 1’éternel, le fini et I’infini) cette
vérité: Christ est ’homme-Dieu, le paradoxe absolu. Le lieu de cette appropriation est
la subjectivité qui, s’approfondissant en intériorité, devient vérité. Le moi, qui est esprit,
effectue ici la synthese de temporel et d’éternel, de fini et d’infini qui fait de lui un soi.
— Ainsi, le christianisme n’est ni une doctrine, dont il s’agirait d’examiner, par la raison
souveraine, la cohérence et le sens avant de 1’adopter (une philosophie), ni une morale,
selon laquelle le contraire du péché serait la vertu. Non: le contraire du péché, c’est la
foi. S’ouvrir a cette réalité, c’est effectuer le saut, la rupture qualitative qui permet de
devenir soi. Tout cela se passe dans I'intériorité, incognito. On comprend le profond
respect de notre penseur pour la liberté, I’intégrité de son lecteur. — Le bouleversement
de I’existence dans le devenir chrétien fait paradoxalement de I’angoisse et du désespoir
(la maladie a la mort, la crainte de devenir soi, dont je ne puis mourir et qui souvent
s’ignore) des étapes cruciales sur ce chemin risqué: «[...] le christianisme exige que le
croyant risque sa pensée, qu’il risque de croire contre la raison» (p. 159). — Ce Chant du
veilleur est une petite musique propre a nous maintenir éveillés, a faire que nous «nous
rendions compte de I’heure qu’il est» (p. 12). A propos: quelle heure est-il ?

PierRE RoGIVUE

MicHAEL THEUNISSEN, Théologie négative du temps, traduit de I’allemand par
Marc Sagnol, postface de Marc Sagnol (Passages), Paris, Cert, 2013, 346 p.

[l s’agit d’un recueil d’articles parus entre 1976 et 1990, & I’exception du chapitre
«Théorie de la temporalité», consacré a Sartre et rédigé en 2003 en prévision de la
présente édition. Negative Theologie der Zeit a été publié en 1991 chez Suhrkamp. On
retrouve ici I’avant-propos originel de I’A. (Berlin, 1991, p. 11-14). Le traducteur Marc
Sagnol a rédigé (en décembre 2010 déja) une bréve et instructive «note du traducteur»
(p- 7-9) et ajouté en conclusion de I’ouvrage une intéressante postface «Archéologie et
eschatologie chez Michael Theunissen», p. 329-339 (reprise d’un texte déja paru dans
la revue Critiqgue 531-532, aolit-septembre 1991). Le chapitre premier, «Philosopher
aujourd’hui» (1989, et non 1969 comme indiqué par erreur p. 341), programmatique
et révélateur du projet de Theunissen, est déja paru en traduction frangaise dans les
Temps modernes 625, aolt-novembre 2003, p. 362-383. Les autres textes ¢taient
jusqu’ici inédits en frangais. Eleve de Bernhard Welte, Michael Theunissen, trés actif a
Berne, Heidelberg et Berlin, est bien connu des spécialistes de Kierkegaard (ouvrages
de référence sur le concept du sérieux, 1958, et du désespoir, 1993) et de Hegel (études
fondamentales sur le savoir absolu, 1970) et sur la logique hégélienne (1980). Son
étude célebre sur la méthode «négativiste» de Kierkegaard (1981 en anglais, 1991 en
allemand) a donné lieu a d’intenses discussions. L’ouvrage publi€ ici est remarquable a
plusieurs points de vue, impossible a développer dans le contexte d’une simple recension.
1)La discussion avec Kierkegaard est d’une profondeur et d’une complexité extrémes.
Le lecteur a I’impression d’un corps-a-corps passionné, I’apport positif de Kierkegaard
ne cessant de relancer la réflexion, et les «échecs» de Kierkegaard & produire du sens.
Mais ¢’est comme s’il y avait un point aveugle dans la pensée du Danois, I'étre-soi
butant sur la rupture du désespoir. Kierkegaard reste hégélien malgré lui, et en méme
temps Hegel pense plus radicalement que lui I'altérité radicale qui constitue le soi.
2)La temporahte fait I’objet d’une méditation métaphysique et spéculative intense qui
entend saisir la vérité théorique du temps : Theunissen se démarque autant de I’ Ecole de
Francfort que de Heidegger et de Husserl. Parménide et Platon ne cessent de I'inspirer.
3) Le dialogue avec la psychiatrie occupe une position centrale, notamment en lien avec
la question de la mélancolie, de la souffrance et du désespoir. 4) L’A. est chrétien et ne
craint pas, en simple laic méditant mais avec ’aide de Schlatter, Bultmann, Jiingel par



370 BIBLIOGRAPHIE

exemple (dans le texte final remontant a 1976) de développer une «théologie négative du
temps», opérant une «reprise» des instances temporelles a I’aune de la Trinité. L’amour
correspond au présent, la foi au passé, I’espérance au futur. Une «alternative» hégélienne
au concept kierkegaardien d’étre soi est ainsi proposée, Bible en main, dans un vibrant
plaidoyer pour la «foi de la priére de Jésus». — D’un point de vue formel, le volume est
hélas loin d’atteindre la perfection. On ne comprend pas trés bien pourquoi Hegel, a [éna,
serait «devenu fou» (p. 20). La traduction est souvent lourde («que comme», p.249) et
frise parfois le code de la compréhension minimale (méme s’il faut bien convenir que
la pensée de I’A. est complexe). Le patronyme Tugendhat est estropié en Tugendthat
(p-27). Le péché est coiffé d’un comique circonflexe (p. 308). Le volume ne semble pas
avoir été relu avec un soin extréme. L'absence de tout index rend la consultation plutot
difficile. La collection «Passages» nous a habitués a mieux.

DEeNis MULLER

MicueL Cornu, Aux portes de |'indicible. Incarnation et musique, préface de
Raymond Court, Lausanne, L’ Age d’Homme, 2013, 322 p.

Bien connu par sa theése sur Kierkegaard (Kierkegaard et la communication de
l'existence, 1'Age d’Homme, 1972) et par ses ouvrages ultérieurs (parmi lesquels
Existence et séparation, |’ Age d’Homme, 1981 et La confiance dans tous ses états. Pour
une éthique du don, Geneve, La Joie de lire, 1997), ainsi que par sa participation active
au site contrepointphilosophique.ch, I’A. propose ici un nouvel essai philosophique, écrit
de manicere claire et agréable. La ligne philosophique se veut kierkegaardienne de bout
en bout. Assumant a titre d’hypothese un «rdle prophétique» (p. 22), le philosophe se
doit de «penser I’Incarnation dans I’incarnation» — d’ou les titres apparemment répétitifs
des parties [ («De I’Incarnation») et I (qu’il faut sans doute lire «De I’incarnation», si la
graphie retenue par I’éditeur n’€tait pas d’abord en majuscules; la graphie de la table des
matiéres léve le doute). Les parties [l et [V nous engagent alors dans une dialectique a la
fois existentielle et philosophique, nous faisant passer «du lumineux dans I’Incarnation»
au «ténébreux dans I’incarnation». Aprés un intermeéde intitulé «L’Existant est plus que
la vie» (partie V) survient une trés ample partie VI «De la musique et de I’incarnation»
(p. 179-265), qui permet de mieux comprendre le sous-titre de ’ouvrage. Le propos
d’ensemble est dense et profond: le philosophe se comprend comme existant et
comme chrétien. Il insiste sur la problématique de la souffrance, trop souvent occultée
par une réflexion philosophique et théologique focalisée sur le mal (il rejoint ainsi
de maniere explicite I’approche de Ricceur, mais aussi a notre sens celles des études
kierkegaardiennes d’un Michael Theunissen). Il prend en compte la dimension tragique
de I’existence. Pour lui, le suicide n’est pas un probleme, le seul vrai «probléeme», c’est
d’exister dans I’instant, dans la vérité du sujet que nous sommes. L’amour enfin est au
ceeur de cette belle réflexion. Nous nous sommes posé quelques questions au fil de la
lecture. Culturellement, I’a. nous rappelle qu’il écrit «en terre protestante» (p. 21), ce
qui sonne étrange aujourd’hui, sous un angle sociologique en tout cas. Pourquoi par
ailleurs ironise-t-il un peu lourdement sur le «diplomate Claudel» (p. 227), qui, s’il n’a
en effet pas été un fin connaisseur de Goethe et de Nietzsche, n’en fut pas moins un
pocte et un dramaturge exceptionnels, sensible, lui aussi, au mystere de I’incarnation ?
Le catholicisme de Claudel serait-il la cause de pareille défiance ? Philosophiquement,
nous ne sommes pas convaincu par les pointes trop rapides envers Hegel, supposé¢
aveugle a la valeur de I’dme et du sentiment et fermé au sens de I’incarnation (p. 242);
sur ce dernier point en tout cas, il s’agit d’un total contre-sens, comme le montrent
aussi bien la réception théologique bi-centenaire de Hegel que les études spécialisées
sur les relations complexes entre Hegel et Kierkegaard. Enfin, touchant I'importante
partie consacrée a la musique, nous ne comprenons pas tres bien pourquoi I’A. souligne



BIBLIOGRAPHIE 371

de maniere aussi insistante et quelque peu unilatérale les liens entre le luthéranisme
et le romantisme. Les pages sur Jean-Sébastien Bach, Schubert, Schumann et Brahms
sont certes vivantes et captivantes et contribuent a étayer la thése générale de I’ouvrage.
Schubert, en particulier, n’a-t-il pas exprimé avec une pureté cristalline les lumiéres
et les ténebres de I'incarnation ? Mais pourquoi laisser de coté a ce point Mozart,
comme aussi, par exemple, la musique religieuse et I’art lyrique italiens ? Une mise
en perspective de Don Giovanni, de Lucie de Lammermoor, de la Force du Destin ou
de la Tosca avec la pensée de Kierkegaard ne serait-elle pas elle aussi envisageable et
féconde ? Et Rossini lui-méme — je pense notamment a sa Petite Messe solennelle ! —
serait-il si absolument incompatible avec I’humour et I’ironie du grand Danois ? Ne
serait-ce pas |’option obsédante de I’a. pour la mélancolie — ce thumos bien protestant
et bien «nordique» !? — qui tend a restreindre un peu ici I’horizon musical proposé ? Sur
le plan formel, le travail de la maison d’édition est souvent approximatif, touchant par
exemple I'usage des majuscules et des polices de caractére. Il faut lire Aldous Huxley (et
non pas Haldous), p. 17; résonance s’écrit avec un seul n, p. 119,

DEenis MULLER

LAURENCE DEvILLAIRS, PATRICIA TouBOUL (€ds), Port-Royal et la philosophie, Actes
du colloque international organisé par la Société des Amis de Port-Royal et
la Faculté des Lettres et Philosophie de |'Université de Catane (Chroniques
de Port-Royal, 61), Paris, Bibliotheque Mazarine, 2012, 390 p.

La pensée de Port-Royal se limiterait-elle & une critique de la philosophie, a une
opposition rigide entre foi et raison, voire a une séparation définitive entre le Dieu des
philosophes et le Dieu de Jésus-Christ ? C’est a ces questions récurrentes et cruciales que
tentent de répondre les spécialistes invités a ce colloque international organisé a Catane, du
8 au 11 novembre 2010, par la Société des Amis de Port-Royal et la Faculté des Lettres et
Philosophie de I'Université de la cité sicilienne. Si, comme le montre en introduction Jean
Lesaulnier, le chiteau de Vaumurier fut, avec Port-Royal, le lieu privilégi¢ de rencontres
a buts et préoccupations aussi bien scientifiques que philosophiques et pédagogiques,
les quinze exposés qui suivent en donnent le contenu et en soulignent I'importance et
la profondeur. En commengant par le plaisir a Port-Royal, Hélene Michon situe en effet
les deux maniéres antithétiques de considérer les conséquences du péché originel sur la
volonté de ’homme, telles qu’elles étaient débattues au cours du XVII siecle. Du coté
de Port-Royal, «le constat de la toute puissance de I’attrait du plaisir sur I'homme, qui
engage Dieu lui-méme, lorsqu’il veut ramener les hommes a lui, a user de cet attrait et a
substituer I’attrait des plaisirs de la grace a Iattrait des plaisirs sensibles» (p. 41), du coté
de Thomas d’Aquin, I’idée que ¢’est le bien lui-méme qui est attirant et que la volonté
de ’homme n’est pas sans ressources face aux plaisirs. Entre les deux, Pascal qui, bien
que partageant I’anthropologie de Jansénius et Augustin, soutient la possibilité d’une
délibération véritable et libre dans laquelle la raison joue tout son rdle. Quelle place
Port-Royal a-t-il réservée a Platon? Philippe Sellier de répondre que, malgré I'intérét
que les Messieurs ont eu pour la langue grecque et le retour aux sources grecques de la
théologie chrétienne, le platonisme réel a essentiellement été médit€ a travers Augustin
et Cicéron. Par le regard original qu’elle porte ensuite sur Descartes, Pascal et Fénelon
eu égard au théme de I’homme image de Dieu auquel tous les trois ont réfléchi, Laurence
Devillairs met en lumiere leurs maniéres différentes de I’envisager: chez Descartes
comme chez Augustin, la connaissance de soi comme substance non corporelle est ce
qui conduit & la connaissance de Dieu; pour Pascal, a cet égard anti-augustinien, rien
en I’homme ne peut le conduire a Dieu; pour Fénelon, ¢’est I'idée rationnelle d’infini
qui confere le pouvoir de révéler a ’homme sa double condition, tout a la fois capable

Histoire de
la philosophie



Philosophie
contemporaine

372 BIBLIOGRAPHIE

de Dieu et indigne de lui (cf. p. 71 sg.). Jean Mesnard, dans son bel exposé de synthése
sur le groupe des intellectuels port-royalistes, affirme avec justesse et raison que «le trait
le plus fondamental que I’on puisse relever dans la philosophie de Port-Royal en toutes
ses formes est celui d’une philosophie de la rupture. Rupture avec le passé médiéval et
scolastique ; rupture avec I’humanisme profane; rupture encore avec un monde que le
mal et le péché ont destitué de sa profondeur et de sa vérité, et ou se nourrit le pessimisme.
Mais il y a bien des variantes dans les manifestations de cette attitude, qui d’ailleurs
apparait un peu atténuée chez les meilleurs philosophes du groupe. De plus, en ceux-ci,
c’est surtout une philosophie de I’ouverture que 1’on trouvera» (p. 171 sq.). C’est la
une clé importante pour comprendre plusieurs enquétes de ce colloque. En particulier,
le bilan que D. Moreau et L. Thirouin brossent sur I’originalité du questionnement
philosophique d’Antoine Arnauld et de Pierre Nicole, tous les deux désirant étre a la fois
ouverts et attentifs aux positions de Descartes, Leibniz, Malebranche, Hobbes, mais aussi
critiques a leur égard et soucieux de préserver un équilibre entre foi et raison, faisant ainsi
valoir les forces majestueuses d’une spiritualité rigoureuse sans pour autant mépriser les
exigences de la raison. Telles sont aussi les conclusions auxquelles arrive D. Bosco et
P. Amodio a partir de I’antinomie cartésianisme/anticartésianisme dans I’antinomie plus
générale philosophie/antiphilosophie. C’est aussi ce que releve M.V. Romeo a propos de
la Logique de Port-Royal et des intentions profondes qui présidérent a son élaboration.
En effet, parmi les quatre opérations principales de I’esprit, concevoir, juger, raisonner et
ordonner, les auteurs ont réservé la plus haute importance au jugement, car de la qualité
de celui-ci dépend «l’exactitude de la raison», dont I’utilisation est «utile dans toutes les
parties et dans tous les emplois de la vie» (p. 356). Un autre trait capital de I’ouverture
scientifique de Port-Royal est celui de la recherche mathématique, a laquelle Pascal a voué
tant d’intérét et d’efforts. C’est & quoi se consacre brillamment D. Descotes, en essayant
de comprendre comment ce dernier «s’inscrit dans le grand mouvement qui cherche a
dépasser la mathématique classique et euclidienne et aboutira a I’arithmétisation compléte
de la géométrien (p. 228). Enfin, Hélene Bouchilloux démontre de maniere aussi claire que
passionnante comment Arnauld et Nicole instaurent une fracture des mots et des choses
dans le champ de la philosophie moderne. «Le geste, dit-¢lle, est stratégique, cette fracture
coincidant avec celle du matérialisme hobbesien et du dualisme cartésien. Ils utilisent
Descartes contre Hobbes, comme Pascal utilisait Descartes contre Montaigne, |’enjeu
étant, dans les deux cas, d’attribuer a ’lhomme une ame immatérielle et immortelle, qui le
différencie radicalement de I’animal» (p. 260). Ce ne sont la que quelques aspects parmi
bien d’autres de ce colloque fécond en analyses nouvelles, lesquelles battent en breche
bien des idées regues. Un index général des auteurs cités et des concepts philosophiques et
théologiques en facilite la consultation.

JEAN BOREL

PuiLipPE GrOSOS, Phénoménologie de ['intotalisable (La nuit surveillée), Paris,
Cerf, 2013, 210 p.

Quoique le tout soit plus que la somme de ses parties, la partie est dans le tout et le
tout dans la partie. Ainsi, le nouveau livre de Philippe Grosos, Phénoménologie de
Uintotalisable, aura beau, comme tout «ce a quoi ou celui a qui je me rapporte», avoir lui
aussi «toujours, phénoménologiquement, pour moi le caractere de I'intotalisable»
(p.40), que je le rapporte a ce ou & ceux qui en sont existentiellement la matrice me
permettra au moins de m’en saisir, sinon d’en saisir quelque chose. Or, a lui seul, son
titre aide grandement a cette tache. — Car dans «phénoménologie de I'intotalisable»,
intotalisable n’est pas cette épithete, voire cet adjectif substantivé auxquels il n’est pas
rare de recourir lorsqu’il est question de la perception chez Merleau-Ponty — perception



BIBLIOGRAPHIE 373

qui, en plus du donné, nous donne acces a un au-dela du donné, a une «intotalisable
totalité» (Etienne Bimbenet, Aprés Merleau-Ponty. Etudes sur la fécondité d'une pensée,
Paris, Vrin, 2011, p. 56) — ou du visage chez Levinas — visage qui, en plus de ce qu’il
donne, donne ce qui ne peut étre, comme tel, une totalité, «donne I’intotalisable en tant
quintotalisable» (Agata Zielinski, Lecture de Merleau-Ponty et Levinas. Le corps, le
monde, ['autre, Paris, P.U.F., 2002, p. 180). Non, intotalisable est ici le nom moins
commun que propre d’un phénomeéne que le désormais professeur de I’Université de
Poitiers a déja approché par la pensée — cette «pensée de I'intotalisable» (Comme un
corps lourd dans une eau sombre. Essai sur le rayonnement paradoxal du mal, Genéve,
Labor et Fides, 2011, p. 44) qui est celle de Schelling sur le mal dans ses Philosophische
Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit
zusammenhdingenden Gegenstinde par exemple, étant donné que nul ne peut anticiper et
donc maitriser les effets produits par celui-ci; par I’expérience aussi — «l’expérience de
I’intotalisable» («Jean Potocki et I’expérience de I'intotalisable», Etudes de lettres,
2012, n°® 4, p. 15-26), celle que fait Jean Potocki dans son Décaméron a lui, la
comparaison de deux des trois versions du Manuscrit trouvé a Saragosse montrant
comment, dans la quintuple mise en abyme du roman, une logique ironique fait piéce a
toute tentative de totalisation par I’écrivain polonais d’expression frangaise. Grosos
aimerait cette fois étudier cet «intotalisable» a I’aune de la phénoménologie, ou plutdt en
faire 1’étude en phénoménologue. La conclusion de son introduction entérine cette
prétention: «Les pages qui suivent travaillent, sur fond de critique du systeme, a décrire
le monde comme phénomene intotalisable» (p. 53). Décrire n’étant pas définir, il faudra
au lecteur se suffire d’'une compréhension tacite, vague et, par la méme, large de
I’intotalisable comme «tout ce qui ne peut étre totalisé», et d’aucuns, aussitdt, de se
demander comment ce qui peut dire une totalité peut interdire toute totalisation — a
Jortiori quand, de multiples éléments étant présentés comme intotalisables a travers le
livre: la biographie, le temps, autrui, le réel, I’ceuvre, etc., la désignation du monde
comme intotalisable fait du monde lui-méme la totalité, totalité elle-méme intotalisable
certes, mais qui n’est cette totalité qu’aprés totalisation, comme [’atteste la métaphysique.
Mais I’on ferait un mauvais procés a I’A. en lui reprochant de ne pas conceptualiser
assez le mot clé de ses lignes: si Iintotalisable est un trait qui se retrouve ici et 14, il est
encore, sinon d’abord a ses yeux, celui-la méme de la phénoménologie, si bien qu’il faut
se rapporter a elle pour mieux I’appréhender lui. —Car dans «phénoménologie de
Iintotalisable», le génitif s’entend en double sens et ces deux sens s’entendent entre
eux: l'objectif sert le subjectif en ce que, pour Philippe Grosos, I’approche de
Iintotalisable sur le mode de la phénoménologie est le moyen de cette fin qu’est
I’approche, par I’intotalisable, d’'un mode de la phénoménologie. Et quel mode ! L’A.
I’affirme on ne peut plus clairement: «l’intotalisable n’est pas seulement pour la
phénoménologie un objet d’étude parmi d’autres possibles. Il est ce qui constitue son
sens d’étre. Toute phénoménologie est phénoménologie de I'intotalisable» (p. 52-53).
C’est que, par-dela la variation et, partant, la variété nécessaire de ses définitions
historiques (p. 12), comme en dépit de ’absence salutaire de toute orthodoxie en elle
pour la survie de son esprit (p. 17), la phénoménologie, «novatrice et inventive» qu’elle
doit étre & chaque fois pour qu’elle puisse étre en tout temps ce qu’elle est, se congoit
unitairement a la fois «a partir de sa destination — penser la chose méme» et «a partir de
sa provenance» (p. 21): I’idée de systéme. Or, cette idée, peu importe que Husserl ne
I’ait «jamais vraiment interrogé[e]» (p. 44), que Heidegger et Levinas s’y soient opposés
et que, de Merleau-Ponty & Ricceur, 1’on ait fini par apprendre a s’en dispenser. Qu’a cela
ne tienne : sa Phdnomenologie des Geistes étant la premiére partie de son System der
Wissenschaft, Hegel I'a indéfectiblement liée & la phénoménologie de la maniére la plus
problématique qui soit pour I’A. Et pour cause: d’un coté, «la tiche de la phén_omé-
nologie», de la phénoménologie phénoménologique et non dialectique, «consnst\e a
fonder la philosophie comme science rigoureuse par le déploiement d’un systeme



374 BIBLIOGRAPHIE

transcendantal du savoir» (p. 33); d’un autre cété, «la donation du phénoméne n[’est]
jamais, ne pleut] jamais étre, phénoménologiquement parlant, une donation totale,
totalisante» (p. 40). D’ol une «critique» ambiante en phénoménologie, «sinon du
systéme, du moins de la totalité qu’il induit» (p. 50). La these est magistrale et et pu
donner lieu a une étude systématique de ['antisystématisme de la phénoménologie
historique. Mais il n’en est rien, quoiqu’'un paragraphe sur Heidegger et Levinas
(p- 43-50) offre un apercu de ce livre que Philippe Grosos n’écrira pas. On I’a dit, méme
a se faire historien puisque, lui-méme le dit, «on ne lit et n’interroge bien I’histoire de la
philosophie qu’en ayant, so1, quelque chose a dire» (p. 45), celui-ci se veut ici philosophe
a part entiére et phénoménologue qui plus est. En tenant I’ironie pour la manifestation de
I’«intotabilisabilité» du réel (p. 93), nul doute bien sir que I’A., qui a capitalisé les
acquis théoriques avec ses précédents ouvrages: Questions de systéme. Etudes sur les
métaphysiques de la présence a soi et L'lronie du réel a la lumiere du romantisme
allemand (Lausanne, L’Age d’Homme, 2007 et 2009), ait les moyens de son ambition.
Sans la moindre réduction apparente et au vu d’un propos dont le ton s apparente plus a
celui de la legon que de la description, parvient-il cependant réellement, plus qu’a faire
de la phénoménologie, a faire une phénoménologie ? — Laissons la question en suspens
et tenons-nous le pour dit: Philippe Grosos a quelque chose a dire. Que dit-il dés lors
dans les trois chapitres qui composent cet essai ? Trois choses. La premicre veut que,
menant une vie intotalisable en ce qu’elle ne lui échappe pas seulement par ses deux
bouts — la mort et la naissance qu’il n’expérimente pas —, mais encore de tous les cotés
— sa durée, ses aléas, ses rencontres qu’il ne maitrise pas —, «l’existant traverse
ironiquement I’existence» (p. 90), d’ou le «tragi-comique» (p. 105) de celle-ci. La
deuxiéme tient a ce que, pour se soustraire a la pesanteur de I’intotalisable, I’individu
met au point des mécanismes de défense — la résignation, I’ironie, le cynisme,
I’indifférence, etc. — aussi systématiquement que la société en met en place — la religion,
I’Etat, I’histoire. La derni¢re consiste en ce que «I’intotalisable ne se donne pas moins a
entendre qu’a voir» (p. 171), en sorte que la musique peut |’éclairer, notamment lorsque
la pensée bute sur I’ineffable qui, on le sait, n’est pas I’indicible. Et tout ceci de mener a
une conclusion brillante ot le mérite de I’A. est moins de rappeler sa thése: «dire le
monde comme phénomene intotalisable est la tache propre de la phénoménologie» (p.
195), que d’énoncer ce qui radicalement distingue la phénoménologie de ce que, trop
rapidement, I’on nomme souvent philosophie analytique : en celle-ci en effet est suivi le
mot de Wittgenstein selon lequel «ce dont on ne peut parler, il faut le taire», en celle-1a
vaut celui qu’a presque Philippe Grosos: «ce dont on ne peut parler, il faut le dire» —
I’essentiel étant de «dire ce que I’on ne peut dire» (p. 196). Aussi est-ce ragaillardi que
I’on achéve la lecture de ce beau livre, si tant est que 1’épithéte, galvaudée par un usage
qui la fait d’ordinaire trahir le fait qu’un livre n’est pas bon, puisse recouvrer son vrai
sens. Phénoménologie de I'intotalisable fait assurément vive impression chez le lecteur
qui I’achéve, suscitant aussi bien son admiration que son ambition. Admiration au regard
d’un propos maitrisé et nourri par ceux, admirables, de Maldiney, Jankélévitch et Péguy
entre autres ; ambition au regard de cet essai réussi qui, transformé¢ par ceux, ambitieux,
de Bernhard Waldenfels, Jean-Louis Chrétien et Jean-Luc Marion notamment,
transformera a son tour ceux d’autres phénoménologues, apprentis comme confirmés.

CHRISTOPHE PERRIN

JEAN-FRANCOIS AENISHANSLIN, Grammaire de la phénoménologie (Antilogies —
Ecrits philosophiques), Lausanne, Antipodes, 2012, 365 p.

Ce livre constitue la version légérement retravaillée d’une thése de doctorat
soutenue a I’Université de Lausanne en mars 2010 et dont Ingeborg Schissler a été



BIBLIOGRAPHIE 375

la directrice. L’A. entend y interroger le rapport entre, d’une part, la phénoménologie
et sa visée descriptive, sa prétention a rendre compte des phénomeénes ou des «choses
mémesy, et d’autre part la question des déterminations langagiéres et logiques de toute
description et de toute intuition. La position de I’A. est clairement du c¢6té du langage :
la phénoménologie, loin d’étre le lieu enfin trouvé de la description des phénoménes,
est bien plutét un champ de tensions privilégié ou se confrontent visées intuitives et
déterminations langagiéres. La phénoménologie serait donc I’ensemble des vicissitudes
de cette «tension mouvante» entre formalisme et intuitionnisme. L’ouvrage se compose
de deux parties tres distinctes. La premiére, intitulée «Homonymies», retrace 1 histoire
du nom «phénoménologie» avant sa reprise par Husserl. Quatre étapes sont décrites:
Johann Heinrich Lambert I'invente au cours du XVIII® siécle dans sa recherche d’un
langage qui coincide avec la réalité. Kant le reprend un peu plus tard dans un tout autre
sens en distinguant I’ordre sensible des phénomeénes et I’ordre intelligible des noumeénes.
Hegel quant a lui entend par «phénoménologie» 1'idée que la logique n’est pas séparée
du contenu de I’expérience mais en retrouve toute la concrétion par le mouvement
dialectique de l’esprit. Et finalement Brentano utilise le terme dans le sens d’une
description des vécus psychiques. Ainsi, la diversité de sens du mot «phénoménologie»
indique 1’éclatement de sa problématique (contre I’idée que la phénoménologie serait le
projet cohérent et unitaire de description des phénomenes) sans aller toutefois jusqu’a
une simple homonymie, comme si ces diverses pensées n’avaient en commun qu’un
simple mot. Car a chaque fois se développe une fagon de concevoir la tension entre le
formalisme et 1"intutionnisme dont il était question plus haut, et la multiplicité¢ de ces
conceptions révéle la pluralité irréductible des phénoménologies. — La deuxiéme partie
reprend sous un autre angle cette question du rapport entre phénomeénologie et langage.
Le fil conducteur en est la célébre quatrieme Recherche logique consacrée a la grammaire
pure et qui, selon I’A. «articule dans une ample mesure le champ de I’investigation
logique et philosophique au XX¢ siecle» (p. 145). Cette Recherche entre en effet en
résonance aussi bien avec les travaux logiques de Frege, Russel ou Pierce qu’avec les
déconstructions de la deuxiéme moitié du XX siécle. La posture husserlienne apparait
comme étant singuliérement ambigué. D’un coté, Husserl a trés clairement mis en avant
I’indépendance du sens sur I'intuition. Les unités de sens doivent se former (selon
des lois a priori) avant que de pouvoir étre remplies par une donation intuitive. Ainsi
I’expression «carré rond» est contradictoire d’un point de vue intuitif (sa donation est
impossible), mais elle a nonobstant bel et bien une signification. Il s’ensuit — contre toute
prétention a une description pure — que la donation intuitive dépend d’un niveau plus
fondamental qu’elle, et qui n’est autre que celui du langage. D un autre coté, ces lois de la
signification sont elles-mémes indépendantes des langues empiriques (et de ce que I’on a
appelé le langage ordinaire). Elles forment un champ de vérités eidétiques qui ne doivent
rien au développement historique des langues concrétes. L'idéal d’une scientificité
rigoureuse continue donc d’imprégner la philosophie husserlienne du langage, et cet
idéal s’avérera de plus en plus anachronique : Husserl s’est appuy¢ aprés son fameux
tournant transcendantal sur la théorie des multiplicités définies de Hilbert pour tenter de
fonder la phénoménologie sur un ensemble cohérent et exhaustif de concepts logiques
catégoriaux, cette «phénoménologie axiomatisée» continuant le réve fondationnaiiste
husserlien. Or, Godel viendra mettre un terme & ce réve en 1931 en montrant qu’il
est impossible de démontrer le caractére non contradictoire de I'axiomatique de
Iarithmétique. L’ouvrage se termine en évoquant cette aspiration pathétique, et qui a
toujours habité Husserl, a une science fondationnelle et rigoureuse qui serait en méme
temps un reméde contre le nihilisme. Mais elle n’est pas sans grandeur humaine.

FREDERIC MOINAT



376 BIBLIOGRAPHIE

GErALD HEss, Ethiques de la nature (Ethique et philosophie morale), Paris,
P.U.F, 2013,422 p.

L’éthique environnementale connait un développement important depuis un demi
siecle, mais les ouvrages en frangais qui lui sont consacrés sont encore rares. Le
livre de Gérald Hess est, dans cette optique, tout a fait bienvenu et il nous propose
le premier tableau panoramique des différents courants de I’éthique environnementale,
dans laquelle il intégre aussi I'éthique des animaux (d’ou le titre du livre: Ethiques
de la nature), tableau précédé d’une présentation des concepts importants qu’elle
mobilise. En fait, ce livre va bien au-dela de 1’éthique de la nature et vaut aussi comme
introduction a I’éthique fondamentale, puisque le chapitre III (Les théories éthiques)
est entierement consacré aux conceptions morales qui se partagent actuellement le
«marché»: déontologisme et utilitarisme en téte, mais aussi €thique des vertus, du
contrat et de la discussion. Aborder les théories morales sous I’angle de ce qu’elles
apportent a I’éthique de I’environnement a cependant un caractére particulier, celui de
centrer le propos autour de la notion de «valeur» (chap. 1l: Les valeurs de la nature).
En effet, lorsque I’on pose la question de savoir quelle attitude est requise face a des
entités qui n’ont pas de vie mentale, comme les plantes, voire qui ne sont pas méme des
individus, comme les écosystémes, on est immédiatement confronté a la question de
la valeur de ces entités. Ce n’est d’ailleurs pas seulement sous I'aspect de la grandeur
de cette valeur (par exemple, quelle valeur la biodiversité a-t-elle pour nous, et cette
valeur est-elle plus grande ou non que certains intéréts humains ?) que I’examen doit
avoir lieu, mais aussi sous I’aspect de sa nature: la biodiversité a-t-elle une valeur
seulement pour nous, les étres humains (c’est-a-dire: sa valeur est-elle extrinseque,
relationnelle ou utilitaire), ou a-t-elle une valeur par elle-méme, a savoir une valeur
intrinséque ? L éthique environnementale s’ouvre nécessairement sur de telles questions
méta-éthiques, et bien des auteurs qui s’intéressent a la valeur de notre environnement
ont apporté des contributions substantielles a ces questions (p. ex. Holmes Rolston). A
ces réflexions préalables si I'on veut, Gérald Hess ajoute encore une présentation fort
intéressante de la conception de la nature qui habite I’Occident (chap. I: L 'idée de nature).
— La seconde partie du livre expose les éthiques de la nature, c’est-a-dire les théories
morales qui se proposent de déterminer quelle attitude nous devons adopter vis-a-vis
de notre environnement non-humain, des animaux aux écosystémes. Ces théories ont
pour caractére commun d’étre des centrisme, c’est-a-dire qu’elles cherchent d’abord
a déterminer quels sont les étres qui doivent étre I’objet d’un souci moral ou qui sont
les possesseurs de droits moraux (c’est ce qu’on appelle la question du statut moral, ou
celle des limites de la communauté morale, questions présentées dans le dernier chapitre
de la premiére partie déja). Pour I’anthropocentrisme, seuls les étres humains ont un
tel statut, si bien que nous n’avons de devoirs moraux qu’envers nos semblables. Les
animaux et la nature n’en bénéficient pas, sauf indirectement, dans le sens ou, si nous
avons I’obligation de les protéger, ¢’est parce que nous avons le devoir de permettre aux
étres humains de continuer a exister. Le pathocentrisme élargit le cercle moral aux étres
capables d’éprouver du plaisir et de souftrir, bref, aux étres doués de sensibilité. Ainsi,
les animaux sont a respecter pour eux-mémes, mais pas la nature, ou méme les animaux
dépourvus d’états mentaux comme les insectes ou les unicellulaires. Le biocentrisme
considere que la vie posséde une valeur intrinseque, c’est-a-dire que tous les étres
vivants méritent protection, y compris donc les insectes et les unicellulaires. Le cercle
moral s’élargit encore, mais jusqu’ici, seuls les individus possédent un statut moral. Cela
change avec I’écocentrisme, pour qui des touts comme les ¢cosystémes ont eux aussi
une valeur intrinseque. — L'écocentrisme est multiforme; I’auteur distingue et examine
I’approche naturaliste (Holmes Rolston et Hans Jonas, notamment), et I’approche
holiste (J. Baird Callicott et I’éthique de la terre, Michel Serres, Arne Neess et I’écologie
profonde, Val Plumwood et I’écoféminisme). La taxonomie n’en est pas simple, et I'un



BIBLIOGRAPHIE 377

des mérites du livre est de dresser une typologie plus systématique de ces approches,
en distinguant deux axes, I'un cognitif et |’autre pragmatique. Dans I’axe cognitif, les
auteurs appuient leurs conceptions morales sur un savoir scientifique (psychologie,
biologie ou écologie), alors que dans I’axe pragmatique, les auteurs mettent ’accent sur
la pratique et I’expérience. —Comme ce rapide parcours le montre, le livre de Gérald
Hess est une présentation détaillée et assez exhaustive des courants et théories morales
qui caractérisent I’éthique environnementale, présentation qui place encore cette éthique
dans le contexte plus large de la philosophie morale. Mais il n’est pas seulement un
résumé de ces courants, en ce sens que, s’il les présente effectivement et de maniére fort
claire, c’est encore dans I’optique d’apporter un éclairage & la crise écologique actuelle
et de fournir par 13 au lecteur des outils et des clefs afin de lui permettre de comprendre la
signification des débats qui structurent le discours environnemental contemporain. Cet
ouvrage est donc trés utile tant pour les philosophes que pour les citoyens soucieux de
comprendre les débats de I’écologie actuelle.

BERNARD BAERTSCHI

NATHALIE MAILLARD, Faut-il étre minimaliste en éthique ? Le libéralisme, la
morale et le rapport a soi (Le Champ éthique, 61), Geneve, Labor et Fides,
2014,310 p.

Cet ouvrage est une analyse critique de I’éthique minimale de Ruwen Ogien, qui
consiste a limiter nos devoirs aux relations avec autrui: cette posture revient a exclure
le rapport & soi-méme du champ de la moralité, et a neutraliser tout jugement porté sur
le style de vie d’autrui du moment que celui-ci ne nuit a personne. L’auteur distingue
nettement le minimalisme éthique de I’éthique libérale (sous ses deux versions que sont
le libéralisme de la non-nuisance et le libéralisme de la neutralité), avant de défendre
le minimalisme politique (la non-intervention de I’Etat dans le rapport & soi) puis,
contre toute attente, de disqualifier le minimalisme moral de Ruwen Ogien. — L’une
des principales vertus de ce livre est d’introduire de subtiles distinctions entre des
positions éthiques qui semblent @ priori voisines, en faisant jouer diverses catégories
opérationnelles (perfectionnisme, paternalisme/antipaternalisme, maximalisme...) Les
positions de John Stuart Mill et d’Emmanuel Kant sont discutées avec une rigueur et
un sens tout particulier de la nuance. L’argumentation est a la fois serrée et limpide,
de nombreux exemples concrets trés parlants illustrent chacune des théses en présence
(parfois en variant certains paramétres pour mieux faire saisir au lecteur I'enjeu des
débats). L’ensemble est a la fois convaincant et agréable a lire. Son actualité ne fait
aucun doute, avec les débats autour du «mariage pour tous», de I’homoparentalité et de
I’accés des homosexuels aux techniques de PMA, mais aussi autour de la pornographie
et de la prostitution. — On aurait peut-étre aussi attendu un développement sur le
phénomeéne sectaire, ’entrée dans une secte relevant a la fois du rapport a soi-méme
et d’un phénomeéne social. Par ailleurs, le tabagisme est présenté uniquement dans sa
nocivité pour la santé, sans prise en compte de sa dimension de dépendance. Mais malgré
ces remarques, on ne pourra que saluer la parution d’une étude aussi approfondie, qui
comble un véritable manque, le status quaestionis, surtout dans la période moderne,
s’avérant singuliérement maigre.

FREDERIC ROGNON



378 BIBLIOGRAPHIE

Francors FELIX, PHILIPPE GRrOSOS, Erotisme paien, érotisme biblique (]::tre et
devenir), Lausanne, I’Age d’Homme, 2012, 181p.

Résultat matériel d’un colloque intitulé «Herméneutique et réception des textes
fondateurs», organisé a Lausanne en 2009 par la section de philosophie, ce recueil de
conférences dirigé par Frangois Félix et Philippe Grosos offre I’occasion d’une méditation
a partir du Banquet de Platon et du Cantique des Cantiques. C’est donc un retour a
deux «monuments fondateurs de 1’Occident» (p. 7) qui est ici proposé. Un retour sous
un angle particulier pourtant: I’amour. Les contributions sont riches et variées. Il serait
trop long de s’appesantir sur chacune d’elles profondément et équitablement, cependant
en voici un apercu. Francois Félix se propose de réhabiliter le discours d’Aristophane,
lui donnant le statut de propédeutique a 1’¢loge socratique en y travaillant les thémes
du manque et de la nostalgie. Lorraine Mathey, revenant sur la figure d’Aristophane,
s’interroge alors sur un détail pourtant signifiant: le hoquet perturbateur, obstacle a la
prise de parole du poete comique. Curzo Chiesa, se recentrant quant a lui sur le discours
de Socrate, met ’accent sur ce mortel qui se veut immortel: I’étre humain. Ce faisant,
une attention toute particuliere est portée sur I’idée d’alter ego, comme clef explicative
dans une dialectique entre le méme et 1’autre définissant I’existant soumis a la génération
et a la corruption. La réflexion sur I’amitié de Giorgio Agamben, pensée comme non
représentable et non conceptualisable, vient ensuite nourrir le propos de Stefan
Kristensen, s’intéressant au rapport entre £pwg et @kia a partir de la relation Socrate/
Alcibiade. Cette contribution clot ce que I'on pourrait appeler le «retour aux textes
eux-mémes». Il s’agit maintenant de passer a leur réception. Questionnant la lecture que
Grégoire de Nysse fait du Cantique des Cantiques dans ses Homélies, Anthony Feneuil
montre que le statut de I"amour (dyan} ou &pwg) dépasse celui de la connaissance ou
contemplation (9ewpio) concernant 'union a Dieu. Par ce dépassement est mise en
évidence la particularité de la mystique chrétienne face a la tradition platonicienne qui
pourtant I’a nourrie. Au-dela de I’article, reste toujours la question du statut du Cantique
et de sa place dans le corpus judéo-chrétien. Lecture littérale ou lecture allégorique ?
Amour Homme/Femme charnel et profane ou amour Dieu/Humain divin et sacré ? La
comparaison que propose ensuite Philippe Grosos entre le Banguet de Platon et le De
Amore de Ficin fait apparaitre cette «force d’appel» de I’'amour chez les deux auteurs,
appel qui pousse celui qui parle d’amour a la «participation» a I’Amour-en-soi. «Car on
ne peut faire I’éloge de I’amour sans y croire, ¢’est-a-dire sans étre soi-méme amoureux»
(p. 112). L’ouvrage s’ouvre finalement sur le XX¢ siécle avec la contribution de David
André sur I’ Erotisme de Bataille. Plagant la philosophie comme le lieu d’ou il faut poser
la question, I’érotisme devient celui dans lequel il faut se placer pour avoir la réponse.
Dans cette perspective est montré, tant chez Platon que chez Bataille, le rapport entre
"Epwg et ®dvotog, ["amour étant pour Diotime/Platon ce désir d’immortalité, tandis
qu’il équivaut a I'acte sacrificiel pour Bataille. L’intérét se porte ensuite sur Lacan et
son commentaire du Banquet dans le Séminaire VIII sur le transfert, réflexion conduite
par Jérémie Wenger, qui met en évidence toute la portée de I'irruption d’Alcibiade, vue
par Lacan comme le retour a la vie pulsionnelle de ["amour. L’ouvrage se clot avec la
participation de Pierre Gisel méditant librement, & partir de la pensée de Julia Kristeva
et du Cantique des Cantiques, sur le Christianisme et sur I’amour qui en est son essence
méme.

ETIENNE SARRASIN



BIBLIOGRAPHIE 379

JACQUES BOUVERESSE, Le danseur et sa corde. Wittgenstein, Tolstoi, Nietzsche,
Gottfried Keller et les difficultés de la foi (Banc d'essais), Marseille, Agone,
2014, 311 p.

L’A. le déclare d’emblée, ses deux ambitions ont été de «comprendre les raisons
qui ont pu faire de G. Keller un des écrivains que Wittgenstein admirait le plus», et de
compléter ce qu’il avait déja exprimé sur les relations de ce dernier avec la religion. Le
fil conducteur est de montrer comment Keller et quelques autres ont été plus soucieux
de dénoncer un faux christianisme d’Eglise, que d’étre des ennemis de I’Evangile. Ainsi
de citer Nietzsche: «l’antichrétien méme est la logique nécessaire de I’évolution d’un
chrétien vrai», puis Wittgenstein: «au fond, il n’y a jamais eu qu’un seul chrétien, et il
est mort sur la croix». Keller et Wittgenstein pensaient que la vérité du christianisme
a ét¢ mieux reconnue par des gens ordinaires dans leur vécu que par les théologiens
et les philosophes. Vouloir justifier ou réfuter le christianisme par des théories leur a
toujours paru incongru. Tolstol affirmait que «le christianisme donne sens a la vien,
que «I’Evangile est connaissance de la vie» ; et Wittgenstein notait: «le sens de la vie,
c’est-a-dire le sens du monde, nous pouvons lui donner le nom de Dieu. Et lui associer
la métaphore d’un Dieu pére. La priére est la pensée du sens de la vien. Le philosophe
est incompétent pour résoudre nos problemes de vie. Wittgenstein admirait Keller pour
son ton et ses mots justes, ses récits supérieurs a tant d’articles de philosophie. 1l faut
écrire & partir d’un concret éthique ot chacun assume sa responsabilité et commence
par changer son propre comportement. Le roman est alors «auto-éducatif et de maturité
virile», refusant une religiosité au rabais. L’exigence d’un humanisme de justice a été
aussi soulignée par Benjamin. Et I’A. rappelle que la religion ne peut étre sans piété ni
amour: «I’équipement du danseur de corde ne fait pas encore le danseur». Religion et
athéisme se jugent a leurs fruits. Keller fait dire au narrateur d’Henri le Vert: «I’exigence
supréme du croyant est I’exigence de véracité, qui devrait étre celle de tout homme
honnéte». On accéde au sentiment religieux véritable par la connaissance de soi. I s’agit
de devenir tout simplement un homme meilleur; la pratique seule est critére de foi. La
vie est comme un chemin sur une créte: a droite et a gauche, des pentes glissantes; 1a
se joue la liberté responsable. Quant a Dieu, Keller fait dire a Heinrich que «Dieu est
tranquille comme une petite souris», & nous de I'imiter. La croyance est croyance a ce
dont mon cceur a besoin et non mon intellect spéculant. «Le penseur religieux honnéte
est comme un danseur de corde, son sol est le plus étroit qu’on puisse imaginer. Et
pourtant on peut marcher réellement sur lui», écrit Wittgenstein. D’instant en instant, on
est chrétien par la qualité de son vécu; d’ou cette belle pricre du charretier dans le roman
de Selma Lagerlof: «Seigneur Dieu, faites que mon dme arrive a sa maturit¢ avant d’étre
fauchéer. Travailler donc a devenir meilleurs dans une foi authentique et ainsi pouvoir
acquiescer a sa vie, tel est I'espoir humble et fort que I’auteur nous propose par son
analyse toute en esprit de finesse.

CLAUDE DroOZ

Petri Tonannis Ouivi, Lecturae super Pauli Epistolas, cura et studio Alain
Boureau (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis, 233), Turnhout,
Brepols, 2011, 252 p.

La condamnation d’une pensée, durant les siécles patristiques comme au Moyen-

Age, a chaque fois sinon empéché, du moins compliqué la transmission des textes qui

étaient censé la véhiculer. C’est ce qui s’est passé en 1293 avec Pierre de Jean Olivi,
qui s’était engagé dans la dispute sur la ‘Trés Haute Pauvreté’ et dont les positions

Histoire de
la théologie



380 BIBLIOGRAPHIE

philosophiques, théologiques et eschatologiques avaient suscité suspicion et opposition.
Confisqués, puis interdits de lectures, plusieurs de ses ouvrages disparurent. Mais ’on
sait, pour ce qui est de son ceuvre exégétique, qu’elle devait couvrir la quasi-totalité de la
Bible. L’¢dition critique que nous offre aujourd’hui Alain Boureau du commentaire sur
I’Epitre aux Romains et des seuls fragments qui restent sur la I Epitre aux Corinthiens
est donc précieuse. Dans une excellente introduction, I’A. tente d’expliciter avec le plus
de précision et de certitude possibles les points les plus importants pour comprendre la
méthodologie et le parcours du Maitre de Sérignan. Par le nombre de renvois a d’autres
ceuvres déja rédigées ou bien projetées qui y sont citées, le premier commentaire semble
bien étre une ceuvre de la maturité, vraisemblablement rédigé au studium de Montpellier,
aux alentours de 1290. Le second, inachevé, aurait été interrompu par sa mort en 1298.
Ainsi devait s’arréter son ambition de commenter I’ensemble du corpus paulinien. Olivi
introduit son lecteur de manicre générale a I’ensemble des €pitres dans un long prologue
qu’il nomme principium de |’Ecriture et «insiste sur leur unité et leur cohérence» (p. 7).
Deés le commentaire de 1 Co, il y renvoie réguliérement afin d’expliquer que le théme
principal illustre dans le détail I'idée de la suffisance et de la nécessité de la grace dont
il fait déja le cceur de I’épitre aux Romains. Si Olivi est une figure complexe qui a
un pied dans la scolastique universitaire, un autre dans I’interprétation joachimite de
I’histoire, et dont la personnalité est structurée par son identité franciscaine, et si, pour
en apprécier les intentions, il importe de le lire en tenant compte de la globalité de son
projet, son commentaire parait beaucoup moins li¢ aux luttes doctrinales qu’il menées.
«Toutefois, remarque Alain Boureau, on y pergoit les orientations majeures de sa lecture
de Paul. Dans le ‘Prologue général’ et au chap. 1, il énonce la nécessité, égale pour tous,
de la grace christique, et montre que les quatre causes du texte paulinien relévent de
I’esprit septiforme du Christ; source des sept dons de grice que la théologie médiévale
appropriait a la troisiéme personne de la divinité, mais qu’Olivi attribuait au Christ dans
son commentaire sur le verset d’Isaie 11, 2, qui fut la source de la réflexion médiévale
sur les sept dons de I’Esprit. Le christocentrisme d’Olivi trouve une confirmation forte
dans le texte de Paul et neutralise I’opposition entre foi et ceuvre accentuée dans un
grand nombre de commentaires médiévaux. A trois reprises, il précise que la foi, fides,
doit se comprendre comme don du Christ, comme gratia gratum faciens et non comme
habitus fidei (p. 10). L’eschatologie du franciscain, qui rejoint certains développements
de son commentaire de I’Apocalypse, lui aussi rédigé a la fin de sa vie, n’est pas
totalement absente: il y met en rapport cinq itinéraires thématiques avec cinq stafus,
chaque status constituant pour lui «a la fois un moment de I’histoire du salut, la pratique
cultuelle dominante en ce moment et le mode de perfection qui doit y correspondre». Les
cinq divisions du texte qu’il propose de la partie théologique de I’épitre aux Romains
(chapitres 3-11) «représentent alors la suite de ces status: loi de nature, loi €crite,
status intermédiaire, status de la grace christique en son sens général et, enfin, status
de la grace christique prise en son déroulement historique. Le stade de I’achévement,
au moment de la venue de I’ Antéchrist, devant étre marqué par la conversion des juifs»
(ibid.). Alain Boureau montre enfin comment Olivi discute la position paulinienne en
matiéres d’observances alimentaires pour défendre la voie de la trés haute pauvreté. Les
Collectanea de Pierre Lombard et le commentaire de Thomas d’Aquin qu’il avait pu se
procurer sont les deux principales sources qu’il utilise dans sa lecture des épitres. «Pour
des raisons pédagogiques qui nous échappent, dit I’A., faute de connaitre la fonction
exacte de ce commentaire et les circonstances de son enseignement» (p. 12), la lecture
d’Olivi demeure une lecture cursive dont la priorité est une exégese littérale, résidant
principalement dans son souci de définir la rhétorique propre au corpus paulinien, et dans
laquelle «il importe de repérer les articulations logiques, tiche d’autant plus nécessaire
que cette logique n’est ni celle des écoles ni celle des philosophes» (ibid.). Des deux
manuscrits dont nous disposons, la présente édition suit le manuscrit / (Florence,
Biblioteca Medicea-Laurenziana, Conventi soppressi 240, [1+189 fol) en préférant, dit



BIBLIOGRAPHIE 381

I’A., dans les trés rares cas ol sa correction de I’exemplar commun est plus judicieuse,
les legons de P (Paris, Bibliotheque Nationale de France, latin 15588, 181 fol). Comme
chacun des volumes du Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis, I’ouvrage
se termine par une bibliographie des sources premieres et secondes, et les index des
citations des Ecritures et des sources utilisées.

JEAN BOREL

AMAURY BEGASSE DE DHAEM, Théologie de la filiation et universalité du salut.
L’anthropologie théologique de Joseph Wresinsky, préface de Michel
Fédou (Cogitatio Fidei, 277), Paris, Cerf, 2011, 628 p.

Amaury Begasse de Dhaem est professeur de théologie systématique a I’Institut
d’Etudes Théologiques de Bruxelles, ¢’est-a-dire & la Faculté libre de Théologie de
la Compagnie de Jésus dans la capitale belge. Il nous propose ici une étude d’une
méthodologie fort inattendue et originale sur la pensée du Pére Joseph Wresinsky, le
fondateur d”’ATD-Quart Monde. - Joseph Wresinsky était a la fois un auteur spirituel
et un acteur caritatif. 1l a laissé de nombreux textes, publiés ou non (qui sont aussi
mal connus qu’ATD-Quart Monde est célebre): livres, articles, éditoriaux, conférences,
méditations, prieres, etc. C’est cet ensemble de documents a premiére vue disparates
qu’Amaury Begasse de Dhaem a soigneusement examinés, non seulement pour
en faire Ihistorique et la synthése, mais aussi, et surtout, pour en opérer une reprise
exigeante au plan de la théologie systématique. L’enjeu est évidemment d’essayer de
comprendre ce qui, dans une ceuvre de spiritualité a priori semblable a bien d’autres, a
pu conduire A un engagement social tout & fait exceptionnel, et contribuer a le soutenir
dans la durée. — De surcroit, la démarche qui nous est ici offerte constitue exactement le
contraire d’une vulgarisation. L’auteur part en effet des textes de Wresinsky pour aller
délibéremment vers plus de complexité théologique et méme de spéculations. En cela,
son travail porte bien la marque du monde jésuite francophone contemporain, attaché a
un travail intellectuel sérieux qui détonne au sein de la culture contemporaine de I’image
et du slogan. — L'ensemble de 1’étude est construite autour de la notion de filiation.
Amaury Begasse de Dhaem repére en effet dans la prose spirituelle de Wresinsky une
théologie qui souligne la filiation divine de tout homme et la paternité universelle de
Dieu. C’est sur cette approche que seront constamment basées sa revendication et son
action en faveur des plus pauvres. Dans le mystere de la filiation divine des délaissés,
il puise en effet I’énergie de sa révolte transfigurant le réel. Jésus est pour lui  la fois
le pauvre absolu et le Fils de Dieu. Dans sa Passion, il s’est dépouillé de tout jusqu’a
n’étre plus que «Fils», assumant par 1a I’humanité la plus cachée et la plus misérable,
mais aussi consacrant la filiation divine de tout homme. Ce sont ces perspectives que
Wresinsky radicalise pour dire que les pauvres, méme coupés de la foi confessée, sont
théologiquement «fils dans le Fils». Ils doivent étre reconnus, rejoints, servis, voire
célébrés, comme tels. — Il est impossible de résumer ici toutes les séquences théologiques
qui, chez Wresinsky, illustrent concrétement ces affirmations. Bornons-nous a signaler
que des pages trés fortes sont consacrées au Samedi Saint. Dans la contemplation du
mystére pascal, il faut en effet, selon les perspectives que nous évoquons, oser aller aussi
loin que possible dans Iidentification du Christ aux exclus. C’est ce que permettent les
nombreuses références métaphoriques a la descente aux Enfers que 'on trouve dans la
tradition spirituelle, jusqu’au vingtiéme siécle d’ailleurs, par exemple chez Balthasar, ou
chez Ratzinger. Dans son affrontement aux puissances infernales, le Christ va jusqu’au
bout de I’anéantissement, de I'angoisse, de I'expérience des «hommes de misére».
Mais il y demeure actif et finalement victorieux, cette kénose prolongée marquant aussi

Théologie
contemporaine



382 BIBLIOGRAPHIE

une solidarité qui va jusqu’a rejoindre les pécheurs les plus endurcis la ou ils en sont.
Aux limites de la spiritualité et de la théologie, la méditation du Samedi jette ainsi une
lumiére sur les situations extrémes, et sur les offenses dépassant les capacités humaines
ordinaires de pardon. Insistons pour dire qu’Amaury Begasse de Dhaem, qui, a c6té de
sa charge théologique, exerce une activité d’aumonerie auprés des pauvres et des tres
pauvres, trouve ici des accents qui ne sont pas du tout théoriques. — L’on aura compris
que, selon la perspective développée ici, la médiation christologique se trouve définie de
fagon tres existentielle: tout ce qui est dit du Christ comme Fils de Dieu peut étre dit de
I’homme. Des lors, revenant au célebre débat sur le «surnaturel» qui occupa la théologie
catholique frangaise une bonne partie du vingtiéme siecle, Amaury Begasse de Dhaem
tient a souligner que «si le surnaturel est surajouté et extrinséque, il est impossible
de parler de théologie de la filiation de tout homme» (p. 323). Si I’on veut prolonger
systématiquement Wresinsky, il convient donc de rejeter «une séparation accusée de la
nature et du surnaturel, appuyée sur [’hypothese de la ‘nature pure’ [...]» (p. 322). Au
contraire, selon Amaury Begasse de Dhaemne, «la thése lubacienne, posant I’unique
finalité spirituelle de I’homme», ouvre «la possibilité¢ de penser la filiation divine de
tout homme» (p. 323). Finalement donc, sur bien des points, les positions implicites de
Wresinsky apparaissent proches de celles de Lubac et de Rahner, «mais plus soucieuses
qu’elles, a partir de ’expérience des tres pauvres, d’affirmer I'immédiate actualité
de la promesse [...]» (p. 323). — Si ’on tenait a se montrer critique, 1’on pourrait
éventuellement se demander si les extrapolations d’Amaury Begasse de Dhaem ne
reflétent pas un certain enfermement dans I’héritage de la «nouvelle théologie», ou a
tout le moins une difficulté a sortir d’un triangle théologique balisé par Rahner, de Lubac
et Balthasar. Mais, au-dela de cette question, qui par ailleurs n’enléve rien a [’originalité
de cette étude, le plus important reste I’ceuvre de Joseph Wresinski lui-méme. Dans la
situation actuelle de I’Europe en crise, son héritage spirituel nous apparait sans conteste
dans une profondeur nouvelle. C’est le mérite d’Amaury Begasse de Dhaem que de
I’avoir souligné avec compétence et brio. Ce qui fait que son livre vient exactement a
son heure.

BeErNARD HORT

RaPHAEL PicoN, Délivre-nous du mal. Exorcisme et guérison. une approche
protestante (Pratiques, 29), Geneve, Labor et Fides, 2013, 107 p.

Dans ce bref opuscule écrit en style alerte, le doyen et professeur de théologie
pratique de la Faculté de théologie protestante de Paris, Raphaél Picon (RP), allie la
pertinence de I’analyse théologique au réalisme de la pratique pastorale. Il invite les
Eglises chrétiennes, y compris les communautés protestantes a priori plutot réticentes a ce
genre d’approche, a recevoir positivement toutes les demandes qui leur sont adressées en
matiére de délivrance, sans pour autant leur accorder un poids trop important, a discerner
ce qu’elles recelent et a les déplacer si nécessaire, cet accueil constituant en lui-méme
une forme de prédication. L’A. préconise d’appliquer le «principe d’économie» (p. 16),
c¢’est-a-dire de hiérarchiser les phénomeénes et de distinguer entre rites de guérison, de
délivrance et exorcismes, au risque sinon de «diaboliser» la maladie — méme si en fait
les propositions rituelles qu’il énonce en finale (p. 202-206) peuvent valoir pour les trois
types de situations. — Selon RP, le diable n’est pas une «personne» mais une figure de
langage métaphorique que les imaginaires collectifs ont anthropomorphisée et qui permet
d’exprimer ce qui va mal, la souffrance, le désordre, le chaos. La «puissance des démons»
repose avant tout sur I’illusion qu’il n’existe pas d’autres catégories que les leurs pour
appréhender la réalité qu’ils seraient censés désigner. Tout ["accompagnement offert aux
personnes «chargées et fatiguées», considérées dans la totalité de leur étre, vise a leur



BIBLIOGRAPHIE 383

fournir des médiations (pricres, textes bibliques, écoute empathique, rites liturgiques)
pour mettre a distance ce monde du malheur dont elles se croient «possédéesy, les laisser
traverser par la puissance créatrice de Dieu et les faire entrer dans I’univers de vie de
I’Evangile. — En insistant constamment sur le fait que c’est le Seigneur seul qui guérit et
libere, et pas les ministres ni leurs paroles ni leurs gestes — sous peine de les transformer
en gourous ou en guérisseurs — RP propose un ensemble de séquences rituelles de
«deliaison» dont les éléments constitutifs, gestes et paroles, sont «vecteurs de grice»
(p.61). Il suggere d’avoir recours aux signes rituels classiques du sacrement des malades,
tel que pratiqué par d’autres Eglises — comme les orthodoxes et la catholique-romaine —,
a savoir I’onction d’huile et I’imposition des mains (p. 64-68). La force «symbolique»
réunificatrice des rites s’oppose a I’action «diabolique» du démoniaque qui divise et
aliene. Les symboles font vibrer un ordre de signification non maitrisable qui déplace
le sujet humain et I’invite a une participation active (selon la définition de P. Gisel,
Sacrements et ritualité en christianisme, Geneéve, 2004, citée p. 62). — Outre ces gestes,
I’A. suggére la priere de délivrance comme affirmation contre ce qui aliéne I’existence
(p. 69-82), la lecture de la Bible qui exorcise le lecteur du monde du «diable» (pp.
85-90), et tous les éléments propres a I’accompagnement spirituel (p.83-85 et 90-91)
qui vise a «briser I’emprise que peut avoir sur une personne particuliére la perception
d’une puissance a I'ceuvre jugée maléfique» (p. 103). — Enfin, I’A. précise bien que
ces rites de guérison et de délivrance trouvent une partie de leur Iégitimité dans leur
régulation ecclésiale et leur ancrage institutionnel, nécessaire pour éviter les exorcismes
«sauvages» et I’apparition de pasteurs-gourous en mal de reconnaissance (p. 97), méme
si I’action de Dieu ne se limite jamais aux frontiéres des Eglises. R. P. recommande aux
communautés chrétiennes et a leurs responsables de poursuivre le travail sur ces rituels
de déliaison, d’une part pour libérer la théologie elle-méme des fausses images d’un
Dieu tyrannique qu’elle a pu parfois véhiculer (p. 98-99), d’autre part pour permettre a
la prédication de Jésus-Christ de réaliser I’essentiel de ce qu’elle est, aujourd’hui encore,
a savoir une ceuvre de délivrance et de salut (¢f. Paul Tillich, cité en p. 36-41). — Méme
si R.P. est conscient des différences qui demeurent entre les théologies protestante et
catholique concernant le role de médiation de I’Eglise et des ministres dans ces pratiques
de libération, son ouvrage ouvre des pistes intéressantes pour le dialogue cecuménique a
ce sujet, quasi inexistant jusqu’a présent. En outre, il lance de vigoureuses interpellations
a ceux qui, dans les traditions réformée et luthérienne, refusent a priori d’envisager la
possibilité méme de rites de guérison ou d’exorcisme.

FRANCOIS-XAVIER AMHERDT

FRANCESCA PRESCENDI, YOURI VOLOKHINE (€ds), Dans le laboratoire de
["historien des religions. Mélanges offerts a Philippe Borgeaud (Religions
en perspective, 24), Geneve, Labor et Fides, 2011, 664 p.

On ne présente pas Philippe Borgeaud aux lecteurs de la Revue de Théologie et de
Philosophie. 11 fut professeur d’histoire des religions a I’Université de Genéve de 1987
jusqu’a son départ a la retraite en 2011, passage obligé de toute carriére universitaire
que le livre recensé lui aura sans doute rendu plus agréable. Les éditeurs, proches
collaborateurs et premiers de cordée d’un groupe de jeunes chercheurs qui ont entouré le
maitre depuis une bonne dizaine d’années, ont raison de souligner dans I’avant-propos
deux traits caractérisant le parcours académique de Borgeaud: son ancrage d’une part
a I’Université de Geneve (licencié és Lettres en 1970, il aura gravi un par un dans la
méme institution les échelons qu’elle lui proposait, d’assistant @ professeur émérite),
ses liens d’autre part avec des collegues a Paris, Toulouse, Rome, Modéne, Chicago,

Sciences
des religions



384 BIBLIOGRAPHIE

Princeton ou encore Lausanne (ce qui ne va pas de soi pour un Genevois). C’est dans
cette double appartenance et un golit prononcé pour le travail en réseau, en atelier, voire
en laboratoire que Borgeaud a forgé sa pratique, si particuliére et attrayante, de I’histoire
des religions en tant que discipline spécifique alliant exigence philologique, rigueur
historique et curiosité anthropologique. Ecrivant ce compte-rendu trois années apres la
parution du livre (mais une semaine a peine aprés y avoir €té invité par la rédaction), je
suis soulagé de savoir le poste de Philippe Borgeaud enfin occupé par un successeur (en
I’occurrence, Dominique Jaillard que I’on trouve parmi les auteurs qui ont contribu¢ a
ces bien-nommés «mélanges»). — Il est impossible de rendre compte en quelques lignes
d’un ouvrage de 664 pages. Le livre contient, outre ’avant-propos et une bibliographie
de 132 titres (5 livres, 14 ouvrages collectifs et livres €dités, 98 articles scientifiques, 15
comptes rendus et articles de presse) de Philippe Borgeaud, des articles offerts par 47
collegues, amis et/ou €tudiants confirmés. On note avec respect que 21 femmes assurent
une parité exemplaire a I’ensemble. Les éditeurs ont choisi de regrouper 44 contributions
en trois grandes parties intitulées «Le Miroir de I’Autre», «En Méditerranée, de Gréce
a Rome», «En terres d’Orient, d’Egypte a I’Inde». Cette organisation tripartite reflete
bien «une histoire des religions envisagée sous |’angle des contacts, des réactions, des
regards mutuels et croisés, et des appréciations réciproques entre cultures. Des religions
approchées en tant que systemes dynamiques, aptes a former des combinaisons. [...]
Dans ce parcours, le questionnement porte notamment sur ce qu’est ‘I’identité’, la ‘notre’
comme celle des ‘autres’, sur la norme en mati¢re religieuse, rituelle, culturelle, sur
la désobéissance et la transgression, sur les interprétations réciproques, discriminantes
ou positives. Une recherche qui s’intéresse a I’Autre dans les mythes, les récits, les
idées, et aussi, bien entendu, a I’historiographie de notre discipline» (p. 10). Autant de
concepts que le lecteur averti sait inscrits dans une double historicité : celle des discours
(religieux, culturels, intellectuels, académiques) et celle des institutions sociales qui
les conditionnent. — Peut-on signaler quelques contributions qui pourraient le plus
intéresser les lecteurs de la Revue de Théologie et de Philosophie ? Mentionnons d’abord
quelques travaux de membres de la ‘bande a Borgeaud’: des variations sur les origines
du christianisme «de Jésus a Voltaire» (Daniel Barbu) aux réflexions sur I’histoire des
religions a I’école publique et obligatoire (Nicole Durisch Gauthier), du sacrifice humain
de saint Dasius et autres martyrs (Francesca Prescendi) au rapport entre mémoire et ruine
en Mésopotamie (Anne-Caroline Rendu Loisel). S’ils parlent immédiatement a ceux et
celles dont la grammaire religieuse est fondée sur les traditions chrétiennes et juives,
d’autres articles (p. ex., d’Agnés A. Nagy sur la construction de la notion d’ordalie par
la philologie classique, ou de Philippe Matthey sur la carriere d’un geste bien connu,
celui de I’enfant Harpocrate faussement — quoique. .. — interprété comme une invitation
au silence [«Chut !»] par des auteurs anciens et récents) apportent autant d’éclairages
parfois surprenants sur I’histoire de I’imaginaire des savants dans une Europe dont le
discours sur le religieux n’a jamais été dicté par le seul christianisme. — Un deuxieme
cercle de contributions est constitué d’études offertes par des collegues des Universités
de Genéve et de Lausanne : Antoine Cavigneaux s’interroge sur le rapport entre priére
et séduction, Margaret Jaques sur la nature des dieux personnels en Mésopotamie.
Thomas Rémer compare des récits de visites divines dans la Bible (Genese 18-19) et
la mythologie grecque et proche-orientale. Valentina Calzolari présente 1’affrontement
entre le roi mazdéen Tiridate et Grégoire I’ [lluminateur prés du temple de la déesse Anahit
en Akiliséne ; André-Louis Rey le Dialogue d’avec un Perse de I’empereur byzantin
Manuel I1 Paléologue. L’analyse de documents est complétée par des études consacrées
a des trajectoires discursives, dont certaines continuent d’exercer leur influence jusque
dans nos propres taxinomies : Christian Grosse étudie I’invention, a I’époque moderne,
d’un nouvel horizon de I’altérité religieuse autour de la notion de «religion populaire»
(a laquelle on attribuera survivances paiennes, démonologies et autres sorcelleries).
Olivier Pot trace les relations entre histoire des religions et genése de la sociologie



BIBLIOGRAPHIE 385

autour du «néo-fétichisme» d’Auguste Comte. Silvia Naef part de la distinction
d’images autorisées et d’images interdites pour réfléchir au rapport qu’entretiennent,
dans les discours contemporains, Islam et «choc des civilisations». — Un troisiéme cercle
d’auteurs est formé par d’éminent(e)s collegues dont la seule évocation fera comprendre
I'intérét et le poids du volume ici présenté. Les lecteurs de la Revue de Théologie et
de Philosophie trouveront a se délecter de réfléxions sur le rapport entre mystéres et
baptéme (Fritz Graf), entre Ecriture, autorité et exégese chez Augustin (Clifford Ando)
ou encore sur les racines de I’intolérance chrétienne (Guy G. Stroumsa). Mais il y a
autant de matiére a penser dans d’autres contributions, des plus générales (John Scheid
sur «Les émotions dans la religion romaine», David Frankfurter sur «Religion in the
Mirror of the Other», Bruce Lincoln «On the sisterhood of Europe and Asia») aux plus
pointues (p. ex., Nicole Belayche sur «Le possible ‘corps’ des dieux», Froma L. Zeitlin
sur «Sacrifices holy and unholy in Euripides’ Iphigenia in Tauris...). D’autres collégues
ne m’en voudront pas de ne pas les mentionner ici, mais de conclure ce compte rendu
en signalant deux contributions parmi les plus originales: soit la reprise de la recension
critique que Maurice Olender avait consacrée en 1980 aux Recherches sur le dieu Pan,
c’est-a-dire la thése de doctorat de Philippe Borgeaud parue en 1978. Ainsi qu’un bel
exemple de comparatisme offert par Corinne Bonnet, qui invite le lecteur a un voyage
aussi audacieux qu’éclairant de Carthage a Salvador de Bahia autour des rites du tophet
et du candomblé, qu’elle envisage tous les deux comme «lieux de mémoire rituels».
Cette mise en regard (si j’ose dire), entiérement construite par la personne qui conduit sa
recherche de maniére 4 la fois disciplinée et novatrice, me parait d’autant plus pertinente
dans le contexte de ce volume d’hommage qu’elle dépasse en quelque sorte le binome
du «Je/Nous» et de «I’Autre» : ce dernier, en effet, est un concept abstrait que I’historien
et I’anthropologue ne peuvent décliner qu’en mode pluriel.

CHRISTOPH UEHLINGER



	Bibliographie

