Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 63 (2013)
Heft: 3-4: Sgren Kierkegaard (1813-1855) : a l'occasion du bicentenaire de

sa naissance

Artikel: L'ambivalence de Barth a I'égard de Kierkegaard : un commentaire
Autor: Buhler, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 315-323

L’AMBIVALENCE DE BARTH
A L’EGARD DE KIERKEGAARD

Un commentaire !

PIERRE BUHLER

Résume

Dans son texte « Reconnaissance et révérence» de 1963, Karl Barth défend
lidée qu'il faut passer par ['école de Kierkegaard, mais qu'il serait dangereux
d’y rester et qu'il convient aussi d’en ressortir. En guise de commentaire au
texte de Barth, et en référence a d’autres passages dans son ceuvre, cet article
entreprend d’expliciter et de comprendre ['ambivalence qui marque le rapport
de Barth a Kierkegaard. En un certain sens, on pourra dire que la recomman-
dation de 1963 se traduit dans le parcours de Barth lui-méme : forte inspiration
au départ, puis prise de distance de plus en plus marquée.

Lorsqu’on lit les deux textes écrits par Barth en 1963, en lien avec le 150°
anniversaire de Kierkegaard, on réalise bien [’ambivalence qui habite le lien du
théologien bélois au philosophe danois. C’est non sans humour qu’il imagine
le rencontrer dans les rues de Copenhague lorsqu’il y viendrait chercher son
prix, I’entendant méme se moquer avec ironie de ce qu’il est devenu: un vieil
homme vénérable que I’on récompense en grandes pompes pour des raisons un
peu douteuses, alors qu’il voulait étre, dans ses débuts, un témoin vaillant de la
vérité | A travers ces lignes, a travers le clin d’ceil de ’humour, on devine que
le rapport fait probleme, et puisque le discours prononcé durant la cérémonie
de remise du prix doit aborder un théme significatif pour son existence théolo-
gique, Barth en profite pour rendre compte de ce rapport. En un sens, c’est
peut-étre la métaphore de I’école qui exprime le mieux cette ambivalence. Si
Kierkegaard est un maitre, on va a I’école chez lui. Mais il est normal que
I’on ne reste pas a cette école: on en ressort un jour, comme tous les écoliers.
Et la petite typologie de théologiens élaborée du point de vue du rapport a

' De maniere générale sur le rapport entre Barth et Kierkegaard, on pourra maintenant
consulter: L. C. BarretT, «Karl Barth: The Dialectic of Attraction and Repulsion», in:
J.StEwart (éd.), Kierkegaard s Influence on Theology, t. 1: German Protestant Theology
(Kierkegaard Research: Sources, Reception and Ressources. Volume 10, t. 1), Farnham/
Burlington, Ashgate, 2012, p. 1-41 (bibliographie: p. 35-41).



316 PIERRE BUHLER

Kierkegaard est parlante: entre ceux qui manquent la rencontre du maitre de
Copenhague et qui donc peuvent vivre et travailler paisiblement, sans tourment
ni embarras, et ceux qui restent chez lui et qui, mis en suspens par lui, ne
sont qu’un seul grand tourment dans leur vie et leur travail, il y a ceux — et
Barth en est, évidemment ! — qui ont passé par cette école, qui ont regu son
enseignement, mais qui ont ensuite continué leur chemin, s’émancipant de lui,
pour ne pas €tre aspirés par les spirales de sa dialectique ! Et pourtant, comme
Barth le dit lui-méme, tout en s’¢loignant de lui, il pense pourtant «étre resté
fidele au réveil de Kierkegaard», et ce «jusqu’a ce jour» !

Cela pourtant n’empéche pas Barth de formuler ses questions critiques:
trop de négations, de contradictions et d’abimes, dans lesquels 1’Evangile de la
libre grace divine risque de se perdre ; trop d’insistance sur I’individu, au risque
de perdre le sens de la communauté et la responsabilité pour les questions
sociales ; trop de concentration sur les bases anthropologiques («une nouvelle
systématique anthropocentrique»), qui montre que Kierkegaard était «bien plus
profondément lié¢ au XIX* siecle que nous voulions le penser», victime malgré
lui des dérives modernes du piétisme et du rationalisme auxquels il voulait
pourtant passionnément s’opposer. C’est pourquoi, vers la fin de son discours,
Barth peut reprendre de maniére ramassée les trois objections fondamentales
a Kierkegaard en soulignant le oui de Dieu a I’homme, contre les négations,
la communauté transmettant le message dans le monde, contre I’insistance
sur I’individu, et le message venant d’en haut, contre 1’anthropocentrisme qui
voudrait le fonder d’en bas.

Quelques années plus tard, dans une lettre du 1° novembre 1967 a un
collégue canadien, Barth pourra caractériser son lien a Kierkegaard d’une
maniére assez comparable :

Je suis aussi peu un «adversaire de Kierkegaard» aujourd’hui que je ne I'ai été
jadis. Mais, en somme, je n’ai jamais €té non plus un véritable ami de Kierkegaard
— méme pas dans le commentaire de 1’épitre aux Romains —, et encore moins un
inconditionnel de Kierkegaard. Je I’ai laissé me dire ses paroles avec tout le sérieux
qu’il fallait — et quiconque veut étre théologien, qu’il prenne garde de ne pas passer
a coté de lui ! Mais ensuite, j’ai aussi laissé ses paroles étre dites et j’ai continué
avec joie mon chemin théologique — car je le pense encore toujours : quiconque 1'a
rencontré et reste aupres de lui, qu’il prenne garde que I’Evangile ne se transforme
pas pour lui en une affaire ennuyeuse et légaliste. *

Ce passage montre bien qu’au jugement sur Kierkegaard s’associe chez
Barth une rétrospective sur sa carriére théologique. En effet, on pourrait dire que
la trajectoire personnelle de Barth dans son rapport a Kierkegaard correspond
assez bien a I’attitude qu’il recommande en 1963 il est allé a I’école chez
Kierkegaard, I’a pratiqué, et méme avec une certaine passion, mais a ensuite
appris peu a peu a le quitter, pour poursuivre son chemin.

2 K. BartH, Briefe 1961-1968, in: Ip., Gesamtausgabe. V: Briefe, Ziirich, TVZ,
1975, p. 440 (trad. P. Bii.).



L”AMBIVALENCE DE BARTH A L’EGARD DE KIERKEGAARD 317

A Iécole chez Kierkegaard

On peut dire que I’école de Kierkegaard s’ouvre pour Barth, comme il le
dit lui-méme dans son discours de Copenhague, «vers 1919, dans le tournant
critique de la premiere a la deuxieme édition de mon commentaire de 1’épitre
aux Romains»®. Méme s’il dit dans sa lettre tardive qu’il n’était pas non
plus un véritable ami de Kierkegaard a cette époque, il peut pourtant dire a
Copenhague que cette deuxieme édition «est le document tres parlant de ma
participation a ce qu’on appela la ‘renaissance de Kierkegaard’.» On le sait,
dans la préface, Kierkegaard fait partie, a coté de Dostoievski et d’autres, des
facteurs qui ont rendu cette nouvelle version du commentaire nécessaire, et
on retrouve, a travers ce dernier, de nombreuses catégories kierkegaardiennes
comme «paradoxe», «existence» ou «dialectique». Barth souligne méme, au
terme de sa préface, que s’il a un «systeme», ce serait celui de la «différence
qualitative infinie» de Kierkegaard, également mentionnée dans le discours de
Copenhague !

Cette influence de Kierkegaard se maintient dans les années 1920. Lorsqu’en
1924, dans son texte «La Parole de Dieu, tache de la théologie», il définit sa
«lignée d’ancétres», il dit qu’elle «remonte par Kierkegaard jusqu’a Luther et
a Calvin, a Paul et a Jérémie»*. Et dans la préface de sa Christliche Dogmatik
de 1927, il dira de Kierkegaard qu’il fait partie d’une série d’auteurs «chez
lesquels je me sens théologiquement plus ou moins a la maison sur certains
points décisifs» °. Mais, dans cette phase déja, Barth souligne surtout, comme il
le fera aussi dans le discours de Copenhague, la force de la critique de Kierke-
gaard, «tellement impitoyable dans sa maniére de trancher et de séparer», son
combat passionné contre tout ce qui édulcore le message de 1'Evangile dans
la pensée, la chrétienté et la société. Ce n’est peut-étre pas un hasard si, a
Copenhague, Barth ne cite explicitement qu’une seule ceuvre de son maitre
danois, I’ceuvre tardive L instant, achetée probablement en 1909 déja et restée
sans effet pendant plusicurs années de sa vie. Barth semble surtout inspiré par
le combat du dernier Kierkegaard®, un combat qu’il transpose dans son propre
combat révolutionnaire du début des années 1920, si bien que Kierkegaard

3 Cf. la traduction frangaise de cette deuxiéme édition, de 1922: K. Barrn, L épitre
aux Romains, trad. par P. Jundt, Genéve, Labor et Fides, 1972.

+ K. Barth, «La Parole de Dieu, tiche de la théologie», in: Ib., Parole de Dieu et
Parole Humaine, trad. par P. Maury et A. Lavanchy, Paris, Les Bergers et les Mages,
1966, p. 201-230, citation p. 211.

> K. Barth, Christliche Dogmatik. Band 1: Die Lehre vom Wort Gottes, Miinchen,
Kaiser, 1927, p. VI (trad. P. Bii.).

® On peut constater que Barth mentionne relativement peu d’ouvrages de
Kierkegaard, et souvent seulement ponctuellement: a coté de L ‘instant, principalement
les Miettes philosophiques, les (Euvres de l'amour et des extraits des journaux.



318 PIERRE BUHLER

devient, dans cette lutte, «1’un des cogs dont la voix semblait nous annoncer de
pres et de loin I’avenement d’un jour véritablement nouveau».

Sortir progressivement de I’école

Dans le contexte animé des débats de I’époque, en lien avec certains théolo-
giens amis ou ennemis, Barth entrevoit déja certains dangers de la pensée kierke-
gaardienne, méme s’1l dira & Copenhague qu’il avait alors omis certains traits
plus problématiques «a force d’acquiescer avec joie a Kierkegaard sur sa ligne
combative». Parlant, dans la correspondance avec son collégue Thurneysen, de
Geismar, un théologien soupgonné d’appartenir au cercle de Holl et de Hirsch,
les deux amis semblent s’entendre sur la formule que «sans aucune intelligence
il aime le Kierkegaard du milieu [den mittleren Kierkegaard)»', et il faudra
probablement entendre par la le Kierkegaard des Etapes sur le chemin de la
vie et du Post-scriptum aux Miettes philosophiques, le Kierkegaard des sphéres
d’existence, du penseur subjectif et de la vérité comme subjectivité. Environala
meéme époque, dans une lettre du 15 février 1925, Barth rapporte 8 Thurneysen
une rencontre avec Bultmann et mentionne qu’il lui avait reproché sa «maniére
de penser anthropologico-kierkegaardiano-luthérienne» ®. De telles expressions
montrent combien la réception de Kierkegaard est marquée par les discussions
théologiques de I’époque, au sein de la théologie dialectique, mais aussi dans le
contexte des confrontations avec les événements socio-politiques.

La critique d’un anthropocentrisme que Barth repere tot déja chez Kierke-
gaard va s’accentuer au moment ou Barth quitte le projet de la Christliche
Dogmatik pour s’engager dans celui de la Kirchliche Dogmatik. La prise de
distance a I’égard de Kierkegaard est une partie constitutive de ce tournant. Il
sort de I’école de Kierkegaard, ou, comme il le dira dans la préface du premier
volume, il s’agit maintenant de débarrasser la théologie de tout le jargon
existentialiste. Mais plus fondamentalement, il en va d’éviter toute tentation
de fonder le discours théologique sur la philosophie de I’existence, danger
que Barth désignera constamment comme celui de I’anthropologisation de la
théologie. Ainsi, au fil des volumes successifs de la dogmatique, Kierkegaard
n’occupera qu’une place relativement discreéte, et si certains éloges ne manquent
pas, c’est tout de méme la critique qui prédomine : de maniére un peu stéréo-
typée, les reproches sont ceux de I’anthropocentrisme, de ’individualisme, du
subjectivisme, de la tendance a un christianisme privé, du légalisme, de I’exis-
tentialisme, des reproches que I’on retrouve aussi dans les deux textes de 1963.
Pour le dire dans les mots de Barth: la tonalité particuliere de Kierkegaard est

7 KARL BArTH — EpDUARD THURNEYSEN, Briefwechsel, Band 2: 1921-1930, in: Ib.,
Gesamtausgabe. V: Briefe, Zirich, TVZ, 1974, p. 355 (trad. P. Bii.). La formule est
utilisée par Thurneysen, mais en connivence avec Barth.

¥ Op. cit. (note 7), p. 306 (trad. P. Bii.) — Barth ajoute: «(+ gogartanisch !)».



L'AMBIVALENCE DE BARTH A L'EGARD DE KIERKEGAARD 319

devenue de plus en plus «une tonalité sous-jacente [...] parmi d’autres». C’est
Bultmann qui, lui aussi, fera ce constat dans une lettre du 10 décembre 1935
a Barth: reprochant a Barth et Thurneysen d’opposer parole et existence et
donc de ne plus précher a la maniere de Paul et de Luther, en veillant a ce que
la parole de Dieu pénetre avec force dans I’existence humaine, il ajoute: «Je
pourrais aussi dire: I’élément de Kierkegaard qui, jadis, agissait de maniére si
vigoureuse chez vous et Thurneysen, a disparu.»’

Un mauvais maitre, finalement, comme Schleiermacher ?

En 1924, dans I"article cité ci-dessus, lorsque Barth inscrivait Kierkegaard
dans sa «lignée d’ancétresy, il en excluait explicitement Schleiermacher: «je
tiens Schleiermacher pour un mauvais maitre de théologie». Et un peu plus
bas, dans le méme texte: «Car ce que signifient les noms de Kierkegaard,
de Luther et de Calvin, de Paul et de Jérémie, c¢’est une compréhension trés
nette, totalement différente de celle de Schleiermacher, du fait que le service
de ’homme doit étre service de Dieu et jamais inversement.» ' Lorsqu’on lit
de tels passages, dans lesquels I’héritage de Schleiermacher est radicalement
opposé a celui de Kierkegaard, il est d’autant plus frappant d’observer comment,
dans ses derni¢res années, ces deux héritages sont rapprochés ['un de 'autre,
pour étre mis a distance tous deux de sa propre position. Déja dans le discours
de 1963, Barth souligne qu’on aurait pu voir les dangers d’anthropologisation
que comporte la philosophie de I’existence de Kierkegaard si ’on avait lu
Schleiermacher «de maniere suffisamment attentive pour étre définitivement
averti du danger de tous les prolongements de son programme, y compris du
prolongement existentialiste».

C’est dans sa postface a un recueil de textes de Schleiermacher, qui parait
en 1968'", I’année de sa mort, que Barth, dans le contexte d’une discussion
avec Bultmann, radicalise cette critique d’un Kierkegaard placé a I’enseigne
de Schleiermacher, aux cotés de Luther, d’ailleurs, comme déja en 1925, avec
la formule «anthropologico-kierkegaardiano-luthérienne»! Ainsi, «quant a
Luther: il n’y a pas de doute : on peut tirer de I’édition de Weimar, cette grande
boite de Pandore, entre autres un fil qui relie a la théologie existentielle, et donc

° KARL BArTH — RUDOLF BuLtMANN, Briefwechsel 1911-1966, in: Ip., Gesamtausgabe.
V' Briefe, Ziirich, TVZ, 2¢ éd. révisée et augmentée, 1994, p. 161 sq. (trad. P. Bii.).

" Are. cit. (note 4), p. 212.

"' Edité dans la collection de poche Siebenstern par H. BorLl, le recueil s’inti-
tulait: Schleiermacher-Auswahl, Miinchen/Hamburg, Siebenstern Taschenbuch Verlag
(Siebenstern, N° 113/114), 1968. La postface de Barth se trouve aux pages 290-312.
Elle se trouve en traduction francaise a la fin de I'ouvrage: K. Bart, La théologie
protestante au dix-neuviéme siccle. Préhistoire et histoire, Geneve, Labor et Fides,
1969, p. 445-465, citations p. 456.



320 PIERRE BUHLER

indirectement a Schleiermacher.» Et peu aprés suit la remarque concernant
’ancien maitre danois: «Quant a Kierkegaard, j’avoue que la fagon dont les
théologiens existentiels se réclament de lui, qui est leur grand initiateur direct,
m’a rendu quelque peu réticent vis-a-vis de lui-méme.» Et Barth d’enchainer
avec la question suivante : «Pourquoi s’est-il distancé — a sa maniére originale,
qui n’en est pas moins conforme a I’esprit du milieu du XIX° siécle — si rigou-
reusement de Hegel et si peu de Schleiermacher, pour autant que je sache 7»

Kierkegaard est-il allé a I’école chez Schleiermacher ?

Qu’en est-il de ce rapport de Kierkegaard a Schleiermacher, sur lequel
Barth s’interroge ici ? Sans vouloir le traiter de maniére exhaustive, il vaut la
peine de mentionner ici quelques éléments de réponse a la question de Barth '%.

Commengons par quelques faits bio- et bibliographiques qui montrent
que Kierkegaard non seulement connait I’ceuvre de Schleiermacher, mais fait
aussi ’effort d’entrer en débat avec elle. Au moment ou il y fait ses études,
la Faculté de théologie de Copenhague est fortement influencée par la pensée
de Schleiermacher. D’ailleurs, ce dernier viendra lui-méme a Copenhague en
1833, peu avant sa mort, occasion de 1’'unique rencontre des deux auteurs,
le jeune étudiant et le professeur en fin de carriére. Comme I’attestent des
notes de cours, Kierkegaard entend parler de Schleiermacher dans les cours
de Martensen, et des notes de lecture montrent qu’il a lu la dogmatique de
Schleiermacher, Der christliche Glaube, un ouvrage qui se trouvait d’ailleurs
dans sa bibliotheque, a coté des Discours sur la religion, de la Dialectique, de
recueils de prédications et de la traduction allemande des ceuvres de Platon, sur
laquelle il travaillera de maniére intense dans la période de la rédaction de sa
these, consacrée au Concept d’ironie constamment rapporté a Socrate.

Malgré cette étude apparemment intense du théologien allemand, il faut
dire que, globalement, a la différence d’autres auteurs, Schleiermacher occupe
une place relativement discréte dans ’ceuvre de Kierkegaard. Dans I’ceuvre
publiée, I’essentiel des remarques se trouve dans la these de doctorat, en lien
avec la traduction allemande de Platon et un article que Schleiermacher avait
consacré a Socrate. D’autres réflexions sur Schleiermacher se trouvent en
priorité dans ses notes de journal, ou il se réfere de temps a autre a la dogma-
tique ou discute la conception de la religion développée dans les Discours.
Ces remarques, souvent lapidaires, expriment un avis assez fluctuant, entre

"2 Pour une présentation détaillée du dossier, on pourra consulter: R. E. CROUTER,
«Schleiermacher: Revisiting Kierkegaard’s Relationship to Him», in: J. Stewart (éd.),
Kierkegaard and His German Contemporaries, t. 11: Theology (Kierkegaard Research:
Sources, Reception and Ressources. Volume 6, t. I1), Aldershot/Burlington, Ashgate, 2007,
p. 197-231 (bibliographie trés fournie: p. 222-231). — Je reprends ici quelques indications
tirées d’un bref article paru dans le mensuel Evangile et liberté: P. BunLer, «Kierkegaard
et Schleiermacher», Cahier Evangile et liberté, N° 88 juillet 1990, p. V-VI.



L' AMBIVALENCE DE BARTH A L’EGARD DE KIERKEGAARD 321

des critiques souvent trés séveres, formulant avec fermeté les erreurs et les
faiblesses de sa pensée, et des ¢éloges parfois dithyrambiques. Ainsi, soulignant
que Schleiermacher lui permet de résoudre des problemes de dogmatique,
notamment sur la prédestination et le péché originel, Kierkegaard parlera
des «immortels services que Schleiermacher a rendus a cette sciencen. * Cette
ambivalence témoigne d’une relation ouverte, vivante, et non pas figée et fermée.
On peut dire qu’elle s’inscrit dans le contexte de préoccupations théologiques
communes, mais sans pour autant que Kierkegaard s’abstienne de formuler ses
questions critiques. Considérons ces deux moments successivement.

a) Le souci commun qui habite les deux auteurs me semble pouvoir étre
explicité selon trois perspectives :

Tous deux me semblent étre animés par I’effort d’assurer a la religion ou,
comme le dira de préférence Kierkegaard: a la religiosité, son statut propre.
(C’est pourquoi on pourrait montrer sans trop de peine que Kierkegaard partage
la double démarcation que Schleiermacher effectue pour la religion a I’égard
de la métaphysique et de la morale. C’est méme probablement ce qui anime sa
lutte contre les systemes de I’idéalisme allemand et contre les compromissions
de la chrétienté¢ danoise avec la mondanéité. La religiosité n’est pas affaire
de connaissance, ni d’action, mais d’existence (de pathos existentiel, dira
Johannes Climacus dans le Post-scriptum aux Miettes philosophiques).

Pour déterminer ce statut propre du religieux, tous deux se concentrent
sur une dimension accentuant I’implication de la subjectivité¢ humaine dans la
vérité, ce qui leur vaudra d’ailleurs, a tous deux, I’objection de subjectivisme
ou d’anthropocentrisme de la part de Barth, comme nous I’avons vu ci-dessus.
Que ce soit par les concepts de sentiment ou de conscience de soi chez Schleier-
macher ou par celui d’existence, d’appropriation ou de réduplication chez
Kierkegaard, il en va toujours d’une dimension dans laquelle I’étre humain est
touché au plus profond de sa personne, a la source méme de lui-méme. Pour les
deux, c’est cette perspective qui constitue I’ancrage déterminant de tout effort
théologique. Contre le reproche barthien de subjectivisme, on soulignera que
les deux auteurs mettent I’accent non pas sur I’activité du sujet, mais bien sur la
réception passive, et considérent donc comme constitutive I’ouverture de I’étre
humain a une dimension qui vient de |’extérieur a sa rencontre.

Pour les deux, I’effort théologique fondamental consiste a situer la foi
chrétienne dans le contexte général de la vie humaine préalablement saisie et
interprétée. C’est ce qui leur a valu a tous deux le reproche «d’anthropologiser
la théologie». Pourtant, il y a 1a un défi élémentaire auquel les deux s’exposent:
la foi chrétienne doit pouvoir étre saisie dans son originalit¢ par le contraste
avec les formes habituelles de la vie humaine. C’est ce qui anime chez
Schleiermacher I’effort d’expliciter la conception chrétienne dans le contexte
de ’expérience religieuse inscrite dans la réalité humaine et chez Kierkegaard
ceux de définir les différentes sphéres d’existence auxquelles la foi chrétienne
se trouve confrontée dans le monde.

B Le concept d’angoisse (1844), OC 7, p. 122.



322 PIERRE BUHLER

b) Sur ce fond commun, les jugements critiques que Kierkegaard porte
sur Schleiermacher dans ses notes des journal permettent de dégager quelques
divergences dans leur maniere d’accomplir leur démarche. On en formulera
quatre dont la cohérence interne apparaitra sans peine:

Comme la foi chez les dogmaticiens hégéliens, la religion chez Schleier-
macher, dit Kierkegaard, «n’est au fond rien d’autre que I'immédiateté
premiere, la condition de tout — le fluide vital — I’atmosphére qu’on respire dans
la vie spirituelle — et qu’on a donc tort de désigner par ces mots» '*. Autrement
dit: a la différence de I’existence, qui plonge 1’étre humain dans les tensions de
ses choix et de ses efforts quotidiens, le sentiment religieux se situe au niveau
d’une intuition immédiate et finalement quelque peu poétique. C’est pourquoi,
dans le jugement de Kierkegaard, la compréhension de la religion est chez
Schleiermacher de connotation esthétique, raison pour laquelle il peut caracté-
riser ce dernier comme un «esthéte-métaphysicien» ',

Pour cette méme raison, 1’objet de I’expérience religieuse est lui aussi saisi
de maniere trop immédiate: I’étre humain se trouve face a 'univers, grand
tout qui s’impose a lui & travers ses manifestations finies et le subjugue par
sa plénitude et sa nécessité. Cela conduit Kierkegaard a parler de I’erreur de
Schleiermacher dans sa définition de la religion comme panthéisme «lorsqu’il
fait de ce moment situé hors du temps ou fusionnent I’universel et le fini — la
religion» '°. C’est dans cette méme perspective qu’il faut comprendre le soupgon
de spinozisme '’ et cette autre remarque lapidaire étonnante : «Schleiermacher
est comme une renaissance du stoicisme dans le christianisme.» '®

C’est dans la note X, 2 A 416-417 des Papirer, de 1850, déja citée au point
précédent, que Kierkegaard formule de la maniére la plus claire ses réserves a
I’égard de la dogmatique de Schleiermacher. Les reproches de panthéisme et de
spinozisme sont explicités a I’aide de 1’opposition entre I’étre et le devenir .
«L’erreur de la dogmatique de Schleiermacher ¢’est qu’au fond la religiosité
est toujours pour lui un état, elle est, il représente tout en ‘€tre’». Le sentiment
de dépendance comme principe de toute religion, c’est encore «de la religiosité
en ‘étre’». Pour cette raison, estime Kierkegaard, Schleiermacher ne peut
pas poser le probléme de la vérité et de la non-vérité du sentiment religieux :
«le sentiment est toujours vrai». «Quand on se place dans I’étre, la vérité est

' Journal (extraits), t.*: 1834-1846, éd. revue et augmentée, Paris, Gallimard,
1963, p. 86 (Papirer 1 A 273).

B Journal (extraits), t. ***: 1849-1850, Paris, Gallimard, 1955, p. 331-332 (Papirer
X, 2 A416-417); p. 332: «C’est de cette fagon, je pense, que Schleiermacher a raté le
portrait de la vie chrétienne, car en esthéte-métaphysicien il ne la congoit que comme
état [...].»

' Journaux et cahiers de notes, Paris, Fayard/Orante, Volume 1: Journaux AA-DD,
2007, p. 153 (DD: 9; Papirer I1 A 91).

7 Op. cit. (note 15), p. 331 : «c’est du spinozismen.

" Op. cit. (note 14), p. 87 (Papirer I A 305); probablement a comprendre au sens
d’une tendance du stoicisme au panthéisme.

" Toutes les citations qui suivent sont tirées de cette note; ¢f. op. cit. (note 15).



L' AMBIVALENCE DE BARTH A L'EGARD DE KIERKEGAARD 323

d’étre.» Pour Kierkegaard, en revanche, «toute la lutte ne commence qu’au
devenir. Que faut-il entendre par 1a ? La catégorie du devenir n’est pas utilisée
icl pour marquer une progression constante, un développement linéaire. Elle
a un accent €thique, parce qu’elle marque la saisie de la foi chrétienne en
tant qu’effort existentiel. C’est pourquoi, en contraste avec 1’état religieux de
«I’esthete-métaphysicien», Kierkegaard souligne : «Dés que la question devient
¢thique, donc dés qu’il s’agit du devenir de cet état, comment il nait, ce que j’ai
a faire pour qu’il naisse, et comment il se conserve ou comment je me conserve
en lui, ce qui est aussi du devenir, aussitot le visage de la religiosité change.»
C’est cet élément du portrait de la vie chrétienne que Schleiermacher a raté. Ce
qui manque a Kierkegaard chez ce dernier, c’est I’aspect de la lutte, du devenir
chrétien dans ses tensions, ses conflits: «De 1a la crainte et le tremblement,
et cet essentiel “tu dois”: de la aussi la possibilité du scandale, etc. Tout cela
n’occupe guere Schleiermacher.»

C’est ce qui conduit au quatrieme élément critique, par lequel Kierkegaard
établit un lien entre la théologie de Schleiermacher et les compromissions de
la chrétienté du XIXe siécle. Cette remarque porte sur la notion de «conscience
chrétienne», exprimant le christianisme comme une grandeur culturelle et histo-
rique®. Dans le jugement sévere de Kierkegaard, cet aspect ne constitue qu’un
simple vernis culturel, volatilisant le trait spécifique du christianisme qui est
d’abord et fondamentalement «pour I’individu». Ainsi, I'immédiateté facile, sans
effort, de la religion chez Schleiermacher ne serait pas sans liens avec les facilités
de la chrétienté¢ mondaine que Kierkegaard fustige a Copenhague.

En guise de conclusion, on pourra donc dire que, de par ses réticences a
I’égard de Schleiermacher, Kierkegaard est peut-étre plus proche de Barth
que ce dernier ne voulait le croire dans ses dernieres années, et peut-€tre
précisément sur le plan que Barth redoutait tout particulierement: le plan
du «Kierkegaard du milieu», celui de I’anthropologie, de I’explicitation de
I’existence croyante et de ses enjeux concrets. Toutefois, il faut alors pouvoir
accueillir I’Evangile non en dehors des tourments, mais en leur sein, «dans la
lutte des souffrances»?'.

20 Papirer X, 2 A 232 (note non traduite en frangais a ce jour).
' Allusion au titre de la deuxiéme série des Discours chrétiens, OC 15, p. 87-149:
Sentiments dans la lutte des souffrances.






	L'ambivalence de Barth à l'égard de Kierkegaard : un commentaire

