Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 63 (2013)
Heft: 3-4: Sgren Kierkegaard (1813-1855) : a l'occasion du bicentenaire de

sa naissance

Artikel: Reconnaissance et révérence
Autor: Barth, Karl
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 307-314

RECONNAISSANCE ET REVERENCE'

KARL BARTH

Résumé

Cet article, paru en version originale en 1963 et traduit ici pour la premiére
Jois en frangais, reprend le texte d'un discours prononcé par Karl Barth le 19
avril 1963 a Copenhague, a ['occasion de la remise du prix Sonning. Parce
qu’il est a Copenhague et parce qu'on y célébre le 150° anniversaire de Kierke-
gaard, Barth profite de ce discours pour expliciter son rapport a Kierkegaard.
Le titre «Reconnaissance et révérence» vaut donc a la fois pour le prix re¢u et
pour l'inspiration trouvée chez Kierkegaard.

Pouvez-vous imaginer la sensation, la surprise et I’embarras d’un homme
qui, un beau matin, de maniere totalement imprévue, regoit d’un pays lointain
la nouvelle qu’il a été choisi comme récipiendaire d’un prix dont la liste des
lauréats comporte d’illustres noms comme ceux de Winston Churchill, Albert
Schweitzer, Igor Stravinsky, Niels Bohr, etc. — et cela parce que lui aussi se
serait distingué dans la diffusion de la culture européenne ? «Saiil est-il aussi
parmi les prophetes ?» > Comment puis-je me tenir pour I’égal de tels hommes ?
Telle fut la question effrayée de ma premicre impression.

Ma deuxiéme impression et la question qui s’y associait furent de nature
quelque peu différente. La nouvelle venait du Danemark, de Copenhague:
donc de la ville dans les rues de laquelle on pouvait rencontrer se promenant —
aimé par peu de gens, redouté ou ridiculis¢ par quelques-uns et probablement
inconnu pour la plupart — Seren Kierkegaard. Et s’il devait me rencontrer la ?
Et si, dans le prolongement de certains discours acérés qu’il avait réserveés aux

' Traduction francaise, inédite en version intégrale, de: K. BartH, «Dank und
Reverenzy», Evangelische Theologie, Miinchen, 1963, Heft 7, p. 337-342 ©Theologi-
scher Verlag Ziirich. — NdT: Cet article reprend le texte d’un discours prononcé par
Karl Barth le 19 avril 1963 a Copenhague, a ’occasion de la remise du prix Sonning.
Dans sa version originale, I"article est précédé d’un petit texte introductif de la rédaction
d’Evangelische Theologie, expliquant ce qu’est le prix Sonning et exprimant sa gratitude
a I’égard de I’auteur. Les mots en interlettrage étendu dans I’original allemand ont été
placés en italique. — Quelques extraits de ce texte ont ¢été traduits en frangais a partir
d’une traduction anglaise dans: F. BousQuET, «L’héritage morcelé : Kierkegaard chez les
grands théologiens du XX¢ siécle», Kairos, N° 10, 1997, p. 231-247 (pour les extraits,
cf. p. 240-242).

P NdT: Cf. 1S 10,11.



308 KARL BARTH

théologiens de son temps, il devait s’adresser a moi de la maniére suivante:
«C’est donc la, mon cher, que tu en es arrivé vers la fin de ton existence, théolo-
gique et autre — c’est la que tu es parvenu, témoin vaillant de la vérité, aprés ton
départ fulgurant dans le commentaire de 1’épitre aux Romains, aprés tous tes
écrits de circonstance et de combat, apres les nombreux volumes de ta dogma-
tique si peu conformiste — parvenu a ce point qu’on te décerne maintenant un
prix somptueux (et cela en vertu de mérites un peu curieux d’un point de vue
chrétien). Ne I"avais-je pas toujours pensé¢: peut-étre peux-tu devenir célébre
en tant que petit génie, méme si, selon mes critéres, il y aurait encore quelques
remarques & faire. Mais un apdtre ? A ce que je sache, on n’a pas décerné de
prix aux véritables apotres, mais plutot... tu sais bien ce que j’entends !»* J’ai
eu peur de me retrouver, ici a Copenhague, face a ’'ombre de cet homme qui
aurait probablement pu me parler ainsi aujourd’hui.

Mais ma troisieme impression a la réception de cette nouvelle fut encore
de nature différente, et je puis aussi I’exprimer maintenant autrement que par
des questions. J’avais et j’ai de bonnes raisons d’étre tout simplement recon-
naissant de ce que votre Université ait bien voulu penser a moi a 1’occasion
de la remise du prix Sonning. En grec, la reconnaissance s’exprime par le
terme d’eucharistia. La reconnaissance est la réponse a ce qui est contenu dans
ce terme grec: la reconnaissance répond a la charis, ¢’est-a-dire un cadeau
de bonté imméritée, offert librement. La reconnaissance est I’attitude et le
comportement a 1’égard de ce que quelqu’un n’a pas cherché, attendu, reven-
diqué, mais qu’il a uniquement regu. C’est la reconnaissance dans ce sens que
la nouvelle venue du Nord a suscitée en moi, et ¢’est la reconnaissance dans ce
sens que je tiens a vous exprimer ici avec toute ma considération, Monsieur le
Recteur, Messieurs les collegues de I’Université de Copenhague. On ne mérite
pas un tel prix. On ne peut que le recevoir en s’en étonnant. On ne peut y
répondre que par une pure reconnaissance.

J’aimerais pourtant me permettre d’ajouter que je ressens et exprime ma
reconnaissance aussi et méme prioritairement en tant que représentant de
toute la corporation des théologiens. Si j’interpréte correctement le choix
de me décerner le prix Sonning cette fois-ci, il contient également le fait de
reconnaitre que non seulement des sciences naturelles de qualité, un art et une
politique de qualité font partie d’une culture européenne de qualité, mais aussi
une théologie de qualité, et peut-étre méme elle tout particulicrement ! Ce
qu’il est convenu d’appeler culture européenne est essentiellement issu jadis
d’espaces théologiques. La question de savoir si cette culture pourra surmonter
la crise difficile dans laquelle elle s’est enfoncée durant notre siecle pourrait

' NdT: Ce passage contient diverses allusions a I’écrit de Kierkegaard Sur la
différence entre un génie et un apétre (OC 16, p. 145-162) ainsi qu’a son débat avec
I’évéque Martensen aprés que celui-ci a qualifié son prédécesseur Mynster de «témoin
de la vérité» (cf. notamment les articles du Fadrelandet du 18-12-1854 et du 30-12-
1854 : «’évéque Mynster était-il un “témoin de la vérité”, un des “vrais témoins de la
vérité”» est-ce vrai 7»; OC 19, p. 3-9 ; «Je n’en démords pas '»; OC 19, p. 10-17.



RECONNAISSANCE ET REVERENCE 309

bien dépendre encore une fois de celle de savoir si la question premiére et
derniere — et c’est 1a la question de la théologie — est encore bien vivante et
trouvera une réponse de qualité. Une théologie de qualité, c’est aujourd’hui
comme de tout temps ’affaire d’un dur et difficile labeur, peu impressionnant
aux yeux de la plupart. Ainsi, avec moi-méme, beaucoup d’autres qui parti-
cipent a ce travail accueilleront comme un encouragement et donc avec recon-
naissance le fait que vous ayez bien voulu cette fois-ci prendre en considération
un théologien — malgré tout ce qui aurait pu s’opposer a un tel choix.

On m’a fait comprendre qu’il serait souhaitable qu’au-dela de ces paroles
de reconnaissance, je vous dise encore, brievement comme le veut le cadre de
cette cérémonie, quelque chose de plus substantiel concernant un domaine de
mon travail théologique reflétant tout particuliérement ma vie. Que pourrait-il
y avoir de plus naturel ici a Copenhague que de vous proposer un bref compte
rendu de mon rapport au grand Danois que j’ai déja nommé et fait parler tout a
I’heure (afin qu’en cette heure solennelle un trouble-féte salutaire ne nous fasse
défaut !) — ma relation a Soren Kierkegaard.

Le premier livre de cet homme que je me suis acheté — ¢’était en 1909
— ¢tait 'Instant?. Je suppose aussi I’avoir lu a I’époque. Mais il n’a pas pu
me marquer profondément, car dans ces années, j’¢tais en train justement de
m’adonner a la théologie de Harnack, de Herrmann et de la Christliche Welt>,
et de m’y attacher trés énergiquement. Comme je me suis occupé d’autre chose
dans les années suivantes, du socialisme notamment, j’ai laissé Kierkegaard
en paix pendant tout un temps — et il m’a laissé en paix ! Il n’est entré dans
ma pensée de maniére sérieuse et extensive que vers 1919, dans le tournant
critique de la premiére a la deuxiéme édition de mon commentaire de ’épitre
aux Romains, et il a alors jou¢ un réle important, visible dans mes productions
littéraires. Certes, déja vers 1916, quelques-uns d’entre nous, les plus jeunes,
s’étaient mis en route de maniére titonnante, pour introduire une théologie qui
serait meilleure que la théologie du XIX* siecle et du tournant des siecles en
ce qu’elle allait rendre & Dieu dans son indépendance a 1’égard de I’homme,
et tout particulierement a 1’égard de I’homme religieux, I’honneur qui nous
semblait lui revenir dans la Bible. Mais ’acuité et la portée de cette mise en
avant de Dieu en tant que fondement et objet de la foi, a laquelle nous avait
tout d’abord incités Hermann Kutter®, ne nous sont devenues conscientes
que treés progressivement. Parmi les autorités plus anciennes qui, dans les
années 1919-1920, tantot nous confirmaient dans notre inquiétude, tantot nous
poussaient impérativement a aller de [’avant — alors que les Réformateurs du
XVI¢siécle ne nous interpellaient pas encore vraiment —, a coté de Dostoievski,

Y NdT: Cf. OC 19, p. 93-313.

S NdT: Titre d’une revue théologique qui a paru de 1887 a 1941 et qui était
représentative de la théologie allemande du XIX® siécle, caractérisée également par les
noms de Harnack et Herrmann.

® NdT: Représentant du socialisme religieux en Suisse alémanique, a coté de
Leonard Ragaz.



310 KARL BARTH

des Blumhardt pere et fils, de 1’étrange étranger Franz Overbeck’ et du grand
Platon — oui, vous avez bien entendu : Platon ! —, figurait aussi Kierkegaard. Ce
qui nous attirait, réjouissait et instruisait tout particuliérement chez lui, ¢’était
sa critique, tellement impitoyable dans sa maniere de trancher et de séparer,
cette critique avec laquelle il attaquait toutes les spéculations brouillant la
différence qualitative infinie entre Dieu et ’homme, toutes les distractions
esthétiques a I’égard de I’exigence absolue de I’Evangile et de la nécessité de
lui rendre justice dans une décision la plus radicale qui soit, bref: toutes les
¢dulcorations du message biblique, toutes les conceptions en méme temps trop
exigeantes et trop gratuites de la chrétienté et de I’Eglise dans la théologie qui
nous environnait et dont nous ne nous savions pas encore pleinement libérés.
Il devint et fut ainsi pour nous, dans cette seconde phase de la révolution ou
nous nous trouvions, I’un des cogs dont la voix semblait nous annoncer de preés
et de loin I’avénement d’un jour véritablement nouveau. La deuxieme édition
de mon commentaire de 1’épitre aux Romains® est le document tres parlant de
ma participation a ce qu’on appela la «renaissance de Kierkegaard». Certes,
d’autres aubes, avec de nouvelles questions et réponses, devaient encore nous
attendre, et donc aussi m’attendre. Et pourtant je pense étre resté fideéle au
réveil de Kierkegaard, tel que nous I’entendimes alors, sur tout mon chemin
ultérieur et jusqu’a ce jour. De ce temps-1a, il n’y avait plus pour moi de retour
possible a Hegel ou méme a I’évéque Mynster.

Mais ce qui a depuis lors ¢té constaté de différents cotés est bien juste, a
savoir que je me suis toujours moins référé explicitement a Kierkegaard dans
mes livres, €crits et sermons plus tardifs, et que sa tonalité particuliére n’a certes
pas disparu chez moi, mais a été couverte par d’autres tonalités, est devenue
une fonalité sous-jacente puissante parmi d autres. J’avais, moi aussi, a force
d’acquiescer avec joie a Kierkegaard sur sa ligne combative, tout d’abord omis
certains traits caractéristiques de son apparition historique.

Pouvait-on a la longue continuer & mettre en lumiére encore et encore les
oppositions, contradictions et abimes si magistralement dévoilés par Kierke-
gaard ; a formuler de maniere toujours plus stricte les conditions d’une pensée
et d’une existence dans la foi, I’amour et ’espérance; a faire des négations
véritablement nécessaires en la matiére le theme méme de la théologie et
donc a les accomplir encore et encore ; a faire ressentir encore et encore aux
pauvres héres qui deviennent chrétiens et qui se tiennent méme pour chrétiens
I’amertume de I’exercice nécessaire a cette vie chrétienne ; alors qu’il en va
justement de leur précher et interpréter I'Evangile de Dieu et par conséquent

7 Ndrt: Johann Christoph Blumhardt et Christoph Friedrich Blumhardt, issus du
piétisme du Wurtemberg, ont joué un role important dans la naissance du socialisme
religieux allemand et suisse alémanique; Franz Overbeck fut professeur de Nouveau
Testament et d’histoire de I’Eglise antique a Bale ; influencé par ses liens étroits avec
Friedrich Nietzsche, il défendit une vision originale du christianisme.

® NdT: 11 s’agit de I’édition de 1922 ; ¢f. K. BartH, L épitre aux Romains, Geneve,
Labor et Fides, 1972.



RECONNAISSANCE ET REVERENCE 311

I’Evangile de sa libre grace ? Il est curieux de voir combien facilement I’on se
retrouvait sous les roues d’une loi qui ne faisait que tuer, et I’on devenait amer,
sombre et triste !

De plus: qu’en était-il en somme de cet individu dont 1’existence constituait
chez Kierkegaard la plaque tournante d’a peu pres toute I’ceuvre ? Ou dans
sa doctrine se trouve le peuple de Dieu, la communauté, I'Eglise, sa tache de
diaconie et de mission, son devoir politique et social ? Que signifie le fait que,
dans son interprétation du commandement «Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme !», Kierkegaard souligne, en accord avec Augustin et la scolas-
tique (contre Luther et Calvin !), qu’il faut un amour, préalable a I’amour du
prochain, de 1’homme pour lui-méme ? Etrange que nous qui venions d’une
confrontation au christianisme dans son lien avec la question sociale ne soyons
pas d’emblée devenus méfiants sur ce point, a I’égard de I’individualisme si
marqué de Kierkegaard en matiére de salut !

J’ajoute un troisieme point: ne se manifestait-il pas dans les fondations
théoriques de Kierkegaard — a ’opposé de ce que nous visions nous-mémes —
une nouvelle systématique anthropocentrique ? Le fait qu’une philosophie de
’existence, un Heidegger, un Jaspers, un Sartre puissent trouver leurs attaches
chez lui — en mettant entre parenthéses toutefois le fait que Kierkegaard voulait
étre un penseur chrétien et qu’il I’a été a sa facon —, cela est compréhensible
et Iégitime (sous réserve de la restriction mentionnée). Mais une théologie
s’orientant de maniere décisive sur Kierkegaard et vivant essentiellement de lui
ne put devenir possible que 1a ou I’on n’avait pas lu Schleiermacher de maniére
suffisamment attentive pour étre définitivement averti du danger de tous les
prolongements de son programme, y compris du prolongement existentia-
liste. La ol cet avertissement n’a pas été entendu, on a tenté a nouveau (sous
cette forme nouvelle) I’expérience d’une subjectivité qui se tenait en tant que
telle pour la vérité, ’expérience d’une foi fondée en elle-méme et mue par
elle-méme, et par conséquent exempte de fondement et d’objet ; on en est
ainsi arrivé au milieu de notre siecle, sous le signe de la dialectique de I’exis-
tence kierkegaardienne, a une véritable réaction théologique. Que cela devint
possible & partir de lui, constitue une troisiéme réserve qui ne s’est tout d’abord
pas imposée il y a quarante ans. En résumé: Kierkegaard était probablement
bien plus profondément lié¢ au XIX¢ siécle que nous voulions le penser alors.
Pour I’exprimer historiquement de maniére pointue: on pourrait se demander
si sa doctrine n’est pas I’accomplissement supréme, le plus consistant et le
plus réfléchi, du piétisme, qui au XVIII® siécle, de concert avec le rationalisme,
jeta les bases de cette conception de la chrétienté et de I’Eglise s’ orientant sur
I’homme pieux, cette conception contre laquelle il lutta avec tant de passion,
et contre laquelle nous entreprimes a notre tour de lutter il y a quarante ans en
se référant entre autres a lui. Mais nous ne pouvions attaquer son fondement
a partir de Kierkegaard, cette pensée chrétienne anthropocentrique en tant que
telle, puisqu’il ne I’avait pas attaquée lui-méme, mais bien plutdt renforcée de
mani¢re massive.



312 KARL BARTH

A la lumiére de ces intuitions ultérieures, je suis et reste encore et toujours
reconnaissant a Kierkegaard pour les immunisations qu’il m’a jadis transmises.
Je suis et reste également plein de respect pour la dimension véritablement
tragique de sa vie et I’éclat intellectuel extraordinaire de son ceuvre. Je le tiens
pour un maitre chez lequel chaque théologien doit avoir été une fois a I’école.
Malheur a tout un chacun qui aurait manqué cette école ! Mais il vaut mieux
aussi qu’il n’y reste pas et méme qu’il n’y retourne plus ! Sa doctrine, comme
il I’a dit lui-méme, n’est «qu’un peu de cannelle» ajouté au mets, mais pas le
mets lui-méme, que la théologie de qualité a la tache d’offrir a I’Eglise et par
la méme aux hommes. L' Evangile est premiérement le joyeux message du oui
de Dieu a I’homme. Il est deuxiemement le message que la communauté doit
transmettre au monde entier. Il est troisiemement le message qui vient d’en
haut. Tels sont les trois points pour lesquels il me fallut, aprés ma rencontre
avec Kierkegaard, aller apprendre a I’école d’autres maitres.

Annexe : Kierkegaard et les théologiens”’

Iy a des théologiens qui ont probablement entendu et également lu quelque
chose de Kierkegaard, mais qui n’ont jamais passé par son école. Ils n’ont pas
du se confronter a lui. Ils ont, d’une maniére ou d’une autre, passé a coté de lui.
Qu’ils soient d’orientation plutdt orthodoxe ou plutdt libérale, plutot piétiste
ou évangélique, ou sociale ou politique, plutdt spéculative ou plutét activiste,
que leur force soit dans leur prédication, dans I’enseignement, dans le dialogue
pastoral ou dans la science érudite, ils se caractérisent par une vivacité a toute
épreuve, tant dans leurs énoncés que dans leur attitude. Leur métier en tant que
tel ne leur crée aucun tourment. Ils sont instruits de tout et ne connaissent donc
aucun embarras sérieux. Ils considerent le christianisme, et leur statut en tant
que représentants de celui-ci, comme fermement intégrés dans le systeme des
autres éléments et fonctions de la société humaine. IIs se réjouissent de voir que
ce christianisme et donc aussi leur action sont approuvés et fondamentalement
reconnus a leur juste valeur par tous les hommes de bonne volonté. Parmi
ceux-ci, ils ne se sentent pas étrangers, mais bien plutdt pleinement a la maison,
se sachant semblables a eux. Mis a part quelques perturbations occasionnelles
et sans gravité, ils se trouvent en paix avec Dieu comme aussi avec eux-mémes,
1’Eglise et le monde. Pour eux, Kierkegaard a vécu, souffert et lutté en vain.

Il y a d’autres théologiens qui se sont plongés toujours plus profondément
dans leur lecture de Kierkegaard: si profondément qu’ils n’ont plus jamais pu
en sortir et qu’ils sont restés assis dans la classe supérieure de son école. La

? Ce petit article, écrit par Barth dans la méme période, a paru sous le titre
«Kierkegaard und die Theologen» in: Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, 119
année, N° 10: 16 mai 1963, p. 150-151 © Theologischer Verlag Ziirich. — Une adaptation
par Georges Casalis a paru sous le titre «Il y a des théologiens qui...» dans: Réforme,
N°047: 11 mai 1963, p. 12-13.



RECONNAISSANCE ET REVERENCE 313

différence qualitative infinie entre Dieu et I’homme, avec toutes ses consé-
quences, a pénétré en eux et les a consumés. Ils se voient, eux-mémes et les
autres, I’Eglise et le monde entourés d’une foule de négations menagantes. Leur
métier est pour eux un seul tourment, et le vrai christianisme, 1’authentique
christianisme, une seule grande attaque contre tout le reste du christianisme.
Leur théme majeur est la délivrance de I’existence humaine dans la conscience
sans cesse renouvelée de sa fragilité inconditionnelle. Leur message est la
plénitude du vide a purifier de tous les contenus. Leur joie affligée ou leur
affliction joyeuse, c’est I’ironie qui, a leurs yeux, recouvre tous les étres et
toutes les choses et dont, a leur tour, ils recouvrent tout: un sérieux qui ne leur
permet jamais d’étre tout a fait sérieux, un sourire qui ne doit jamais devenir
un rire. Méme si, dans la pratique, ils ne font pas tout exactement comme leur
maitre, par exemple, si non seulement ils se fiancent, mais se marient norma-
lement, ils vont néanmoins tenter, dans leur conduite de vie et leur doctrine
et peut-€tre aussi dans leurs écrits et livres, de rendre le plus possible visible
qu’ils ne visent ni a se tenir debout, ni a se coucher, mais a étre en suspens,
et qu’ils sont profondément contrariés si leur entourage ne tente pas non plus
d’étre en suspens. Pour eux, Kierkegaard est devenu un systéme.

Une troisiéme sorte de théologiens a également lu Kierkegaard et a passé
par son €cole — justement: a pass¢ a travers elle. Eux aussi ont vécu, grace a
lui, un effroi, un ébranlement face au caractére hautement étrange du chris-
tianisme, face a la nouveauté de son message et a la sévérité de son exigence,
un effroi face a la problématique de I’existence humaine dévoilée par lui. Eux
non plus ne purent plus se débarrasser de I’impulsion qu’ils regurent de lui, ne
purent plus retomber dans ’assoupissement d’une piété purement esthétique,
ne purent plus retourner aux pots de viande ' d’une chrétienté et d’une Eglise
embourgeois€es, qu’elles soient de nature archaique ou moderne, ne purent
plus jamais ignorer ou taire le non prononcé dans I’Evangile & I’encontre du
monde et de I’Eglise. Mais ce non, ils purent seulement le percevoir comme
le non contenu dans le oui de Dieu, comme le feu de son amour, qui ne vise
pas seulement tel ou tel individu, mais le monde sans Dieu tout entier, et qui
veut étre proclamé comme tel par I'Eglise — et cela les conduisit au-dela de
Kierkegaard. C’est ainsi seulement qu’ils purent comprendre et faire valoir la
véritable acuité de ce non. Il perdait son caracteére philosophique, son caractere
de principe. Sans pour autant étre réduit au silence, il pouvait cesser d’étre la
loi imposée a eux-mémes et aux autres et donc cesser d’étre leur theme majeur.
Leur désespoir devint le désespoir confiant (desperatio fiducialis, Luther').

' NdT: Allusion aux pots de viande d’Egypte regrettés par le peuple d‘Israél dans
le désert (¢f. Ex 16,3).

"' NdT: Dans une lettre du 8 avril 1516 (WAB 1, 35 ; trad. P. Bii.), Luther écrit: «Tu
ne trouveras donc la paix qu’en lui [le Christ], par un désespoir confiant a I’égard de toi
et de tes ceuvres ; tu apprendras en outre de lui-méme que, de méme qu’il s’est charge de
toi et qu’il a fait siens tes péchés, de méme il fait tienne sa justice.»



314 KARL BARTH

Leur métier et le tourment qu’ils en éprouvaient se trouverent placés sous le
signe de I’espérance. Au lieu de trouver la consolation des chrétiens si chétifs,
qui est également la consolation du monde entier et par conséquent la leur
aussi, dans quelque chose que I’homme pourrait étre et faire par soi-méme
pour Dieu, ils la trouverent dans ce que Dieu, dans la majesté de sa libre grace,
a fait pour lui et avec lui, qu’il fait encore et qu’il fera a nouveau de maniére
ultime. A partir de 1a, ils ne purent, ni ouvertement, ni secretement, confondre
la théologie avec une philosophie de I’existence, ils ne purent, ni directement,
ni indirectement, I’adapter aux structures de celle-ci. A partir de 12, ils durent
aussi bien devenir pleinement sérieux que rire aux éclats. Et a partir de 1a, ils
purent devenir un peu plus humains. [Is n’avaient plus 1’usage de I’ironie. Ils ne
ressentaient plus le besoin d’étre en suspens. Ils purent en revanche apprendre
a marcher. Mais pour cela précisément, ils durent visiter d’autres écoles que
celle de Kierkegaard.

(Traduction de ['allemand par Pierre Biihler)



	Reconnaissance et révérence

