Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 2: Gabriel-Ph. Widmer : dette et reconnaissance

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013), P. 181-197

BIBLIOGRAPHIE

ANTONELLA ASTOLFL, «Phantasia» in Aristotele, Prefazione di M. Zanatta («Temi
metafisici e problemi del pensiero antico. Studi e testi», 125), Milano, Vita
e Pensiero, 2011, 182 p.

Cet ouvrage est le fruit issu d’une thése de doctorat. Le sujet ne porte pas sur un
domaine vierge, loin de la. La question de la phantasia chez Aristote a souvent retenu
I’attention des aristotélisants et, plus précisément des penseurs intéressés a la psychologie
du Stagirite, dans une perspective historique ou systématique — ces derniers souvent liés
a la phénoménologie ou a la philosophie de ’esprit. Par conséquent, la littérature sur la
question est abondante (le chapitre | de la premiére partie passe en revue les principales
interprétations contemporaines). Depuis la publication de notre ouvrage, on note déja
d’autres parutions: Giuseppe Feola, Phantasma e Phantasia: illusione e apparenza
sensibile nel De anima di Aristotele, Napoli, Loffredo, 2012, ou K. M. Scheiter,
«Images, appearances, and phantasia in Aristotle», Phronesis 57 (2012), p. 251-278. 11
faut dire que, dans son De anima, Aristote traite de la question de la phantasia dans un
passage assez bref, considéré comme le locus classicus ou le passage canonique, dont
la cohérence n’est pas toujours évidente et qui a suscité des interprétations divergentes
(De an. 111 3, 428b10 - 429a10). Cherchant a définir la phantasia par rapport aux autres
facultés de I’ame avec lesquelles elle pourrait se confondre — comme dans la définition
du Sophiste ou la phantasia est définie comme «mélange de sensation et d’opinion»
(264b1) —, Aristote insiste sur le caractere sui generis de la phantasia, comme faculté
ou capacité (dvvaplg) ou habitus (8£1c) intermédiaire entre la perception sensible
(aiocbnoic) et la pensée (ivola) — opinion, science ou croyance. En conséquence, 1’A.
divise son travail en deux parties: «Phantasia et expérience» et «Penser par images
et penser le monde». Une premiére question se pose naturellement a tout lecteur du
texte d’Aristote, celle de la traduction du terme @avtocia, en tant que faculté mentale
(au pluriel, le terme désigne les impressions sensibles ou les images): imagination,
représentation voire présentation ; mais aucune de ces traductions n’embrasse le champ
sémantique du concept aristotélicien. Soulignant I’ambiguité ou la «multifonctionalité»
(polifunzionalita) de la phantasia, I'A. distingue deux «noyaux doctrinaux» ou
«théoriques» (nuclei dottrinali ou teorici) de base. D’une part, la faculté d’imagination
lice a «I’apparaitre» (@aivesBat) de la chose présente qui se donne dans I’expérience
sensible — aux hommes et aux animaux ; I’apparence peut étre alors purement trompeuse
et fausse dans ’illusion ou I’hallucination, ou seulement incertaine et ouverte sur le vrai
ou le faux, dans les cas de doute. Le lien étymologique entre gavtocio et gaivesbat
définit le sens de référence premier de la faculté. D’autre part, la phantasia est aussi
production d’images mentales et capacité représentative, dans tous les cas ou le lien avec
la perception sensible immédiate est supprimé, comme dans le réve ou la folie. Ces deux
noyaux théoriques forment ce que I’A. appelle I'usage propre de la phantasia, méme
si le second se voit qualifié de «variante de 1'usage propre» (p.136). Leur caractére
commun repose donc sur la notion d’apparaitre, que celle-ci soit fondée sur I’existence
d’un objet réel existant en dehors de I’esprit ou sur une pure image mentale. Dans le
passage “canonique” du De anima, Aristote notait en passant, a propos de la phantasia
«selon laquelle nous disons qu’une image (@avtacpa) se produit en nous», qu’elle est
une facult¢ singuliére, si elle n’est pas seulement appelée ainsi «par métaphore» (katd

Histoire de
la philosophie



182 BIBLIOGRAPHIE

uetaopayv 428a2). La question que se sont posée les interprétes est de savoir quelle
pourrait bien étre la phantasia par métaphore. Certains ont pensé au second noyau
doctrinal mentionné ci-dessus. A la suite de M. Nussbaum, I’A. propose de voir dans
cet usage métaphorique de la phantasia 1’'usage rhétorique de la production d’images
adéquates destinées a persuader un public: a 1'aide des figures de rhétorique, I’orateur
«serait capable d’agir sur les auditeurs, en leur permettant, pour ainsi dire, de “voir”
des événements passés ou possibles dans le futur» (p. 141). Ce résumé sommaire des
theses de I’A. est bien entendu le squelette auquel les différents chapitres doivent donner
chair. On y trouvera développées les différentes relations qu’entretient la phantasia avec
d’autres facultés auxquelles elle est étroitement liées: la sensation, le sens commun, la
mémoire ou I’opinion. On suivra en particulier I'A. dans son examen d’autres passages
aristotéliciens, en particulier Métaphysique ' (ch. 4-6, sur la critique des «sensualistes»
ou «phénoménistes») jugé par certains central (p. 97-121), et De anima 111 9-11 sur le
role de la phantasia dans le mouvement de locomotion — rationnelle et délibérative chez
I’homme et seulement sensible chez les animaux (p. 123-132), ou tirés des traités pseudo-
aristotéliciens composant les Problemata (p. 63-82). 1l serait intéressant de prolonger
ce travail en mettant ses résultats a [’épreuve des commentateurs grecs d’Aristote (en
particulier Alexandre d’Aphrodise, Philopon et Simplicius). On regrettera peut-étre
I’importance que prennent les considérations méthodologiques et les discussions des
positions des autres interpretes, I’extréme prudence aussi dont fait preuve I’A. dans
I’exposé de ses propres positions: mais ce sont souvent la les qualités attendues d’un
travail de doctorat. Il reste que I’ouvrage, plutot complexe, s’adresse aux spécialistes
et ne peut étre considéré comme une introduction a la question tres discutée de la
phantasia chez Aristote. Notons encore que I’A. donne de tous les passages examinés
des traductions, empruntées a différents auteurs — sans le texte grec. Finalement, un
index des passages discutés aurait été utile.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

MADDALENA BONELLI, FRANCESCA GUADALUPE MasI (éds), Studi sulle Categorie
di Aristotele (Supplementi di Lexis, 61), Amsterdam, Hakkert, 2011, 418 p.

Ce fort volume est le résultat des travaux d’un séminaire de recherche de I’Ecole
doctorale de philosophie de I"Université Ca’ Foscari de Venise, tenu de 2005 a 2007
sous la direction de Iaristotélisant Carlo Natali. Dans une visée pédagogique, il propose,
pour les quinze chapitres qui composent les Catégories d’Aristote, une traduction
originale, un commentaire et des discussions détaillés, rédigés par plusieurs auteurs.
Un texte introductif de C. Natali discute de la structure et de Iorganisation du traité
(p. 17-30). L’ouvrage se termine sur deux études critiques, de J. Barnes («Aristotelian
quantities», p. 337-369, en anglais) et de W. Cavini («Vero ¢ falso nelle Categorie»,
p. 371-406). On trouvera encore plusieurs index: des sources, analytique, des auteurs
(anciens et modernes). Les auteurs des autres études me pardonneront de ne parler que
d’un texte, celui de W. Cavini, qui traite de questions fondamentales, dépassant le cadre
de I’exégese stricte des Catégories. La thése que veut défendre I’A. est la suivante:
«vrai et faux dans les Catégories, et dans la pensée d’Aristote en général, doivent étre
considérés, non comme des propriétés ontiques ou réelles, mais comme des propriétés
logiques authentiques des énoncés et des croyances que ces derniers expriment» (p. 372).
Pour ce faire, I’A. examine les occurrences de vrai et faux. Il commence par distinguer
les formules «vrai ou faux» et «vrai ef faux». La premiére caractérise d’une part I’énoncé
déclaratif (affirmatif ou négatif) simple et définit le principe de bivalence (PB), d’autre
part deux énoncés contradictoires et, dans ce cas, la disjonction vrai-faux s’entend dans
un sens distributif’; il s’agit alors de la «régle des couples de contradictoires» (RCC). La
seconde formule (vrai ef faux) peut porter sur le méme énoncé, par exemple «Socrate



BIBLIOGRAPHIE 183

est assis», signifiant par la que, tant qu’il est assis, il est vrai, mais passe au faux quand
Socrate se leve. On parlera alors de «variation diachronique de la valeur de vérité».
Mais I’énoncé ne devient pas faux comme le cheveu devient blanc ; contrairement a la
substance, il ne subit pas lui-méme de changement ; I’énoncé est dit faux (ou vrai), parce
que quelque chose du monde a changé. C’est la ce qu’on a appelé «un pur changement
a la Cambridge» (P. Geach), «un simple reflet d’un changement réel dans quelque chose
d’autre <que 1’énoncé>, qui n’est ni un énoncé ni une croyance» (p. 379). Finalement,
I’A. passe a I’examen de Car. 12, 14b14-22, ou Aristote traite de la relation entre la
chose ou la substance extérieure (I’étre) et la valeur de vérité des énoncés (1’étre-vrai).
Aristote affirme ’équivalence entre «si x est un homme, alors I’énoncé “x est un
homme” est vrai» et «si I’énoncé “x est un homme” est vrai, alors x est un homme»
(c’est la ce que Buridan appellera la Regula Aristotelis et les modernes [M. Dummett],
la «these de I’équivalencey, ¢’est-a-dire la conjonction de la «montée sémantique» de
I’étre a I’étre-vrai — du monde a I’énoncé — et de la «descente sémantique» de 1’étre-vrai
a I’étre — de ’énoncé au monde). Cette symétrie, que I’A. qualifie de logique, va de
pair avec une asymétrie ontologique, dans le sens ol c’est I’objet en question (10
npayue) qui est cause (aitiov) du fait que ’énoncé est vrai et non I’inverse (Principe
C [= correspondance] de Dummett). La formule «si 1’énoncé “x est un homme” est
vrai, alors x est un homme» («descente sémantique») permet de déduire de la vérité
de I’énoncé ’existence réelle de ’objet par le procédé que les Anglo-Saxons appellent
disquotation («dé-citation» ?), ¢’est-a-dire le passage de la mention a ['usage (marqué
par la suppression des guillemets). De son coté, la «montée sémantique» exprime
la «survenance» (supervenience) des valeurs de vérité des énoncés sur les objets en
question et les changements réels des substances. De cette analyse, suivant de pres les
textes et, comme on I’a vu, s’appuyant sur des notions empruntées a la philosophie
contemporaine, I’auteur conclut a la nature purement logique des propriétés des €énoncés
et des croyances que sont le vrai et le faux. Mais I’article est plus riche encore. L’A. y
discute aussi des énoncés contradictoires singuliers au futur en matiére contingente, dont
traite le chapitre 9 du De interpretatione ; pour I’A., ces énoncés suivent la RCC et le PB,
mais en un sens particulier: de fagon contingente ou indéterminée; I’A. rejoint par la
’interprétation de certains commentateurs anciens comme Ammonios (p. 374-377). On
trouvera aussi des pages intéressantes sur la «théorie de la vérité comme correspondance»,
que I’A. veut remplacer par la «théorie simple ou modeste de la vérité» (identité entre
ce que sont les choses et ce que tu dis qu’elles sont) (p. 385-387), et sur I'interprétation
de la notion de mpéyuo comme corrélat externe des énoncés et des croyances, comprise
comme signifiant «I’objet en question» (c’est-a-dire une substance individuelle) et non
comme un «état de choses», qui n’a pas sa place dans la doctrine d’ Aristote (p. 387-392).
L’ouvrage, dans son ensemble, sera d’une grande utilité pour toutes celles et tous ceux
qui aborderont les Catégories d’ Aristote, méme s’il faut reconnaitre que la littérature sur
ce petit traité est déja trés volumineuse, qu’il s’agisse de monographies ou plus encore
de traductions commentées. Malheureusement, le prix du volume pourra décourager.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

WiLLEMIEN OTTEN (éd.), Erigéne (Ftudes Philosophiques 2013,1) Paris, P.U.F.,
149 p.

Ce numéro des Etudes Philosophiques se concentre sur les nouvelles approches
utilisées dans le domaine des études érigéniennes. Apreés I’avant-propos de W. Otten
€voquant la possibilité qu’ont désormais les chercheurs de se pencher séricusement sur la
réception de ’ceuvre du théologien irlandais maintenant que 1’édition critique complete
est terminée, B. McGinn se réjouit, dans son introduction, qu’«un penseur autrefois



184 BIBLIOGRAPHIE

presque oublié ait acquis un statut qui peut presque étre décrit comme canonique» (p. 8),
et suggére en quelques mots la contribution originale qu’Erigéne a apportée par sa
compréhension de natura (tout ce qui est et tout ce qui n’est pas) en tant que mot, discours,
expression et communication. Seul E. Jeauneau pouvait exposer de maniere aussi
précise et synthétique, comme il fait dans le premier article, les conclusions auxquelles
il est arrivé sur le titre de I’ceuvre, son plan et ses remaniements successifs, aprés plus de
quarante années de méticuleuses recherches pour en publier I’édition critique. L’argument
majeur, dit-il, pour préférer le titre Periphyseon a De divisione naturae est que le premier
est celui que Jean Scot lui-méme a voulu donner a son ouvrage. Concernant les quatre
livres du plan, il semble bien qu’ils aient été congus «sur une division quadripartite de
la nature qui ressemble étrangement a la division pythagoricienne des nombres de la
décade» (p.20). Mais alors pourquoi I’ceuvre en contient-elle cinq ? C’est la lenteur de
la discussion entre le Maitre et le Disciple qui contraint Jean Scot a ajouter un cinquiéme
livre. Dans les éditions anciennes du Periphyseon, le Livre V, qui se termine par un
long paragraphe n’appartenant plus au dialogue, constitue un post-scriptum adressé a
son ami Vulfad, archevéque de Bourges. Enfin, sur la base de I’'un des manuscrits les
plus précieux (n° 875, Bibliothéque municipale de Reims), et en 1’absence actuelle de
I’Urtext, E. Jeauneau tente de suivre et repérer les strates et moments successifs que
les différents copistes ont fait subir a cette ‘immense épopée métaphysique’. La pensée
érigénienne est-elle un idéalisme ? Oui, répond D. Moran, qui montre que les idéalistes
allemands, tels Schelling, Fichte, Hegel et Feuerbach, ont raison de considérer Jean
Scot comme 'un des leurs pour sa reconnaissance de I’univers comme un processus
d’articulation de soi et de compréhension de soi de I’esprit divin. «De plus, dit-il,
puisque la nature humaine est le sommet de la création, qui rassemble a la fois toutes les
créations en son sein et est aussi a I’image et a la ressemblance de Dieu, le proces de la
connaissance de soi humaine est en méme temps le réveil de la connaissance de soi du
divin.» (p. 55) Les deux essais suivants examinent les liens entre Erigene et trois auteurs
auxquels il s’est souvent référé: le Pseudo-Denys, Boé¢ce et Maxime le Confesseur.
Dans le premier, S. Gersh expose d’abord que «la doctrine des causes primordiales est
théophanique en ceci qu’elle donne a entendre que la réalité est divinement révélée
a des degrés variables» (p. 70), et que les principes constitutifs de I’ordonnancement
des causes primordiales mises en ceuvre par I’Erigéne sont guidés par le fait que «le
concept de Bonté en soi précéde celui d’Etre en soi [...], la Bonté des étants bons étant
plus générale que leur étre» (p. 74). Dans le second, A. Guiu met en lumiére de manicre
intéressante, d’une part, que la division en cinq parties de 1’étre, puisée dans I’ Ambiguum
41 de Maxime, fournit le cadre du Periphyseon et, d’autre part, que c’est aussi dans le
cadre de I’ontologie du Confesseur, centrée sur I’homme comme un atelier de création,
que Jean Scot a recours a la tradition des arts libéraux. Enfin, E. Kendig aborde la forme
dialogique du Periphyseon en suggérant qu’il pourrait étre congu comme un monologue
intérieur dédoublé, et W. Otten propose une comparaison inédite entre 1’Irlandais et
Maitre Eckhart. Contre la tendance actuelle qui consiste a réunir ces deux auteurs sur la
base exclusive de I’apophase, elle tente de prouver qu’une approche littéraire qui associe
apophase et cataphase représente une meilleure méthode pour comprendre la spécificité
de la théologie mystique propre a chacun d’eux.

JEAN BOREL

Marc Focria (éd.), Histoire de la philosophie (Optimum), Paris, Ellipses,
2013, 700 p.

Marc Fogliaetles trente spécialistes quiontcontribué a cette Histoire de la philosophie
ont visé deux buts et deux lectorats : celui de proposer aux étudiants un manuel de travail



BIBLIOGRAPHIE 185

et celui d’introduire un plus vaste public a la diversité et a la fécondité de la réflexion
philosophique. Soixante-trois auteurs choisis depuis I’ Antiquité grecque jusqu’a I’époque
contemporaine, soit de Platon a Derrida, sont regroupés selon 1’ordre chronologique
de leur vie & I’intérieur de six chapitres consacrés respectivement a la philosophie
grecque, arabe, médiévale, moderne et contemporaine, sans oublier la philosophie de la
Renaissance. Chaque chapitre est précédé d’une remarquable introduction de synthése.
L’originalité de ouvrage est d’y avoir aussi intégré une introduction aux philosophies
indienne et chinoise anciennes. Dans la premiére, Isabelle Ratié, de I’Ecole Pratique
des Hautes Etudes, fournit quelques repéres fondamentaux tout d’abord sur les diverses
perspectives que philosophes brahmaniques et bouddhistes ont données de I’existence
et de la nature du Soi (arman), entendu comme la substance permanente au fondement
de toute subjectivité, et ensuite sur I’idéalisme indien et les disputes auxquelles il a
donné lieu. En effet, face a la vision occidentale trop souvent simplifiée de la position
d’un seul courant brahmanique, I’Advaita Veddnta, selon laquelle «1’Inde philosophique
serait la patrie d’un idéalisme éthéré qui dénierait toute valeur ontologique a ’univers
phénoménal, et cantonnerait le réel a 1’étre immuable d’une conscience une, qui échappe
au morcellement en une série discontinue d’événements» (p. 20), I’A. montre de maniére
breve qu’ «une majorité de courants philosophiques indiens s’est farouchement opposée
a la thése pour laquelle justement seule la conscience existerait, et I’idéalisme qu’elle
a combattu était, bien plus que celui du Veddnta, celui, bouddhiste, du Vijiidnavdda, en
sanskrit, ‘la doctrine ot tout est conscience’» (ibid). Dans I’introduction a la philosophie
chinoise, Rémi Mathieu (Paris VII) propose une vision d’ensemble des principales écoles
de sagesse chinoises et un apergu trés suggestif de la pensée des trois grands maitres
que furent Confucius, Lao Zi et Zhuang Zi. Pour chaque auteur retenu, [’article brosse
une biographie précise et expose les lignes principales de sa philosophie par quelques
paragraphes correspondant chacun a une idée directrice de sa pensée, dont le dernier
fait le lien avec la postérité et I’actualité philosophiques de son projet. Pour Plotin, par
exemple, Marc Foglia commence par développer «La nostalgie du Beau intelligiblen,
poursuit avec «La Vie a l'épreuve de la matiére», met en lumiére «La transcendance
de ['Un» pour aboutir a deux analyses complémentaires, la premiere sur «Rationalisme
et mysticisme» et la seconde sur «Le néoplatonisme de Plotin a travers les dges». La
réception critique la plus récente a été chaque fois privilégiée et les présentateurs ont
veillé a fournir, dans une petite bibliographie, quelques ouvrages critiques accessibles
dans le commerce. Une courte mention des concepts clés de I’auteur et, en annexe, une
table détaillée des notions constituent une autre porte d’entrée utile. Bien qu’étant un
ouvrage collectif, le style de chaque exposé est aussi clair que pédagogique.

JEAN BOREL

GREGORI JEAN, JEAN LECLERCQ, NicoLas MoNseU (€ds), La vie et les vivants.
(Re-)lire Michel Henry, Louvain-la-Neuve, Presses Universitaires de
Louvain, 2013, 657 p.

Ce volume réunit les actes du congrés international organis¢ a Louvain-la-Neuve,
du 15 au 17 décembre 2010, a I’occasion de 1’ouverture du Fonds Michel Henry.
L’achévement de I’archivage de quelque 45’000 feuillets du philosophe ayant été
cachetés, répertoriés et mis a la disposition des chercheurs avec les ceuvres complétes de
M. Henry et les diverses traductions en langues étrangéres déja publiées, ainsi que des
documents audio-visuels, des éléments de sa bibliothéque et I’ensemble de la littérature
critique qui lui est consacrée, a suscité le désir d’une rencontre internationale. Les
amis et admirateurs du philosophe ont donc été conviés a partager leurs recherches,

Philosophie
contemporaine



186 BIBLIOGRAPHIE

leurs intéréts, leurs interrogations sur le théme «La vie et les vivants», théme privilégié
par Michel Henry lui-méme dans nombre de ses ouvrages. Par son sous-titre «(Re-)
lire Michel Henry», le colloque est une invitation faite a deux sortes de lecteurs: ceux
qui n’ont pas encore lu Henry y découvriront la richesse d’une pensée et la variété
des orientations philosophiques qu’elle peut engendrer; ceux qui ont déja lu Henry
apprendront a mieux le connaitre par [’originalité des points de vue a partir desquels on
peut aborder et interroger son ceuvre qui «ni ne s’épuise dans un dire monolithique de
la Vie absolue, ni ne se contente d’appliquer des intuitions considérées comme acquises
a divers domaines de recherches» (p. 69. Au contraire, la pensée henryenne «ceuvre au
déploiement d’une architectonique complexe dont tout I’enjeu est de saisir les points
de passage entre différents plans d’expérience dont I'unité exige a chaque fois d’étre
questionnée, dans le principe de sa différenciation interne comme dans les modalités
de ses effectuations phénoménologiques concrétes» (ibid). Aprés une présentation
générale des différents buts que les artisans de ce fonds prestigieux lui ont assignés, les
50 contributions sont rassemblées en six sections. Dans la premiere, intitulée Sources
et histoire de la philosophie, les conférenciers se sont penchés, les uns sur la maniére
dont Henry a trés tdt «repris la geste et les concepts majeurs de Maine de Biran, le
sujet réel, I’ego concret soit “I’étre du mouvement subjectif”, le Soi vivant et la mise
en avant d’un dualisme “ontologique” dont le philosophe de I’effort aurait eu seul et le
premier I’intuition, et dont la “duplicité de ’apparaitre” est la reformulation henryenne»
(p- 43); les autres sur la notion d’ame chez Henry, dont il faut dépasser, a ses yeux,
«le sens ontique et faire d’elle un domaine de notre expérience qui vient coincider
avec celui de la chair vivante» (p. 78). Deux beaux exposés mettent en relation ce que
Michel Henry partage avec Simone Weil, ¢’est-a-dire «d’avoir retrouvé avec force, en
plein XX¢ siecle, une thématique a la fois scripturaire, mystique et philosophique de
I’engendrement et de la “seconde naissance” de I’ame (p. 89), et ce qui le rapproche
de la nostalgie pascalienne, en montrant comment est «consubstantielle 2 I’homme
la possibilité d’entendre la Parole de Dieu, et que cela concerne au premier chef la
Parole du Christ en tant qu’ll est le Verbe, cette parole de la Vie en laquelle tout vivant
advient a lui-méme» (p. 42). Une seconde section Michel Henry dans [’histoire de la
phénoménologie permet a d’autres chercheurs d’explorer tour a tour ce qu’il doit aux
analyses de Husserl sur les deux concepts d’individuation et d’intentionnalité, a celles
de Lévinas dans Autrement qu'étre, de Derrida et de Marion sur la temporalité et la
générosité; de comprendre, enfin, comment, par la subordination de I’ontologie a la
phénoménologie, c’est-a-dire de I’étre a I’apparaitre, Henry «nous fait sentir a quel point
la compréhension qu’il a du cogito — compréhension selon ’affectivité, puisque selon
la sensation de la vision — est contraire a celle selon la représentation que le second
Heidegger a largement développée, en s’appuyant sur une deuxiéme réécriture du
principe cartésien: «Cogito me cogitare». (p. 145). La troisieme section Problématiques
phénoménologiques ouvre encore d’autres champs d’exploration de I’ceuvre d’Henry et
des sujets qu’il y a développés: que ce soit la certitude affective comme condition de
possibilité du discours phénoménologique radical, le noyau du “concept” de fondement
et «le mode selon lequel le fondement s appuie sur la phénoménologie, en délimitant
la différenciation de la modalité d’apparaitre de I’auto-donation par rapport a celle
de I'intentionnalité et de la transcendance» (p. 259); que ce soit encore la fagon dont
«*‘patir I'immanence’ devient chez lui un oxymoron qui sort de la rhétorique poussant la
philosophie vers sa rétroversion» (p. 279). Deux autres contributions mettent en lumiere,
la premiére, «l’importance de la distinction entre Vie absolue et vie finie ou regue,
laquelle est fortement accentuée dans /ncarnation par la mise en avant de I’illusion
transcendantale ou se trouve le vivant qui se croit & I'origine de ses possibilités et vit
en conséquence dans une sorte de frénésie du pouvoir, dans la conviction que tout lui
est possible» (p.288), la seconde, ce qu’Henry a écrit d’original sur I’ «intersubjectivité
pathétique et I’auto-affection», soit la maniére dont «le sujet est affecté par soi-méme



BIBLIOGRAPHIE 187

parce qu’il est affecté par I’intérieur de la monade, depuis son centre méme» (p. 344).
Ces quelques apercus laissent entrevoir la fécondité et I’intérét de toutes ces enquétes,
auxquelles il n’est pas possible de donner plein droit par une recension plus détaillée.
Les trois derniéres sections s’attachent a examiner la matiére romanesque de I’ceuvre
d’Henry et les liens qu’elle entretient avec I’esthétique et le domaine de I’art d’une part
et, d’autre part, les conséquences qu’Henry a su mettre en évidence entre sa philosophie
et le travail, la critique sociale, la critique de la culture et de la politique ; enfin, la derniére
section propose quelques perspectives et questionnements théologiques: la genése du
mal dans I’éthique de la vie, les enjeux herméneutiques de la lecture henryenne du Christ
hébreu, le jugement des corps au jugement dernier, le role de Dieu et la modalité selon
laquelle «la Parole du Christ nous implique tous dans I’'union avec Dieu qu’elle rend
possible en nous» (p. 591). En annexe se trouvent les résumés de chaque étude en langue
anglaise, et deux index des auteurs et philosophes cités.

JEAN BOREL

CrAaupINE TIERCELIN, Le ciment des choses. Petit traité de métaphysique
scientifique réaliste (Science & métaphysique), Paris, Editions d’Ithaque,
2011, 416 p.

Claudine Tiercelin a été élue au College de France en 2010, ou elle occupe la chaire
de Métaphysique et philosophie de la connaissance. Sa legon inaugurale, prononcée le
5 mai 2011, s’intitulait «La connaissance métaphysique» (le texte en est publié sous ce
titre chez Fayard, coll. «Legons inaugurales du Collége de France», Paris, 2011). L’A. est
surtout connue par ses travaux de traduction et d’interprétation du philosophe américain
C. S. Peirce, dont elle se présentait comme une disciple, parfois critique, en France.
Disons-le d’emblée, c¢’est un ouvrage complexe, difficile, exigeant, peut-étre aussi écrit
un peu dans la précipitation — certaines pages s’en ressentent, Il s’agit en quelque sorte
d’un “discours de la méthode”, au programme trés ambitieux. Evidemment, je ne pourrai
pas ici rendre justice & I’ampleur de 1’ouvrage, a la richesses des questions discutées
et a la pertinence des arguments développés. Je m’en tiendrai a I’orientation générale
de Pouvrage. L’A. traite de métaphysique et d’épistémologie dans une perspective
analytique et largement anglo-saxonne. Comme le titre ’indique, la conception de la
métaphysique défendue par I’A. — entendue au sens de I’ontologie générale —, se veut
scientifique et réaliste. Expliquons. D’abord, que veut une métaphysique scientifique
La tdche d’une métaphysique qui se prétend scientifique est de prendre acte des acquis
de la science contemporaine (en particulier de la physique) et d’abord du changement
profond de notre concept de science. En effet, la physique n’est plus un «systeme achevé,
apodictique, nécessaire» (p. 24), mais porte un caractére fondamentalement probabiliste
(cela vaut pour les lois fondamentales, la conception de la maticre, la causalité); la
science moderne n’est ainsi plus comprise comme «l’approximation incessante vers
un ensemble de vérités éternelles et universelles» (p. 26) ou «la montée progressive
vers une vérité ultime» (p. 32); sa tiche est |'enquéte, ouverte et jamais achevee
(Peirce, Dewey; p. 151-152). A I'image de la science, la métaphysique scientifique
se fera probabiliste. Sur cette question, cf. la section intitulée «Comment tenir compte
de la science sans s’en laisser compter par elle 2», p. 171-181. Ensuite, en quoi cette
métaphysique est-elle réaliste ? La question du réalisme est complexe, dans la mesure
ot les formes de réalisme sont multiples (p. 189-191). Le réalisme que I’A. veut explorer
n’est pas minimaliste, mais implique un «engagement ontologique» décidé. Le réel n’est
alors pas seulement congu comme un principe d’intelligibilité ou un élément structurel
minimal, indépendant des descriptions qu’on en donne; I’A. refuse toutefois d’endosser



188 BIBLIOGRAPHIE

les deux théses fondamentales de ce qu’on appelle le «réalisme métaphysique» (cf.
p. 191-207: «Pourquoi la métaphysique réaliste doit éviter le réalisme métaphysique 7»):
I’indépendance totale du réel et I’existence de réalités absolument irréductibles a la
pensée (p. 34). Mais cela n’empéche pas que la connaissance métaphysique puisse et
doive nous dire ce qui est vrai de la réalité objective en soi (p. 12; 21). Une des tiches
importantes dont se charge I’A. dans sa réflexion sur «la nature de ce qui est», consiste
en la défense de I’existence réelle des propriétés dispositionnelles et des capacités (cf. le
chapitre 4 : «Prolégomenes a une métaphysique scientifique réaliste: défense raisonnée
du réalisme des dispositions»). Cette métaphysique spéculera sur les notions d’espace,
de temps, de causalité, de persistance, de propriété, de loi, examinera la question des
mondes possibles et des modalités, de la réalité des universaux et de la nature de la
substance. Par ailleurs, la position philosophique de I’A. se précise par celles qu’elle
combat: le relativisme, niant ’existence d’une structure fondamentale de la réalité
le scientisme (ou averroisme), qui laisse aux sciences seules la tiche de dire en quoi
consiste la réalité des choses; le «néokantisme», pour qui la métaphysique «peut
uniquement nous informer sur certaines caractéristiques fondamentalement nécessaires
de ce que nous pensons au sujet de [la réalité objective]» (p. 21; I’introduction de
I’ouvrage commence par un paragraphe intitulé «le spectre du néokantisme», p. 9-12);
le «sémanticisme», pour qui «toutes les questions métaphysiques peuvent en principe
se résoudre par le seul recours a la théorie de la signification» (p. 22). On notera ici le
caractere polémique vigoureux, jusque dans des formules comme «faire rendre gorge
a I’idéalisme» (p. 36; 292). Le travail métaphysique ainsi compris ne va pas sans une
contrepartie épistémologique. L’A. insiste sur I’importance de ce qu’elle appelle, a
la suite de C. Peacocke, «le défi de I’intégration» : réconcilier la «philosophie de la
nature» et la «philosophie de I’intellect» (cf. p. 189-190). Et c’est précisément en liant
étroitement |’ épistémologie au programme métaphysique réaliste que I’on sera &8 méme
de saisir le «ciment des choses» naturelles, ¢’est-a-dire ’essence intime des choses, le
pouvoir causal réel qui lie 'effet a la cause: «C’est précisément a I’élucidation de ce
lien, de ce ciment des choses ou réalités que sont aussi bien la nature que I’intellect, que
voudrait tenter de contribuer ce livre.» (p. 13, italiques de I’A.) Je terminerai sur deux
remarques générales. L’A. insiste a juste titre sur la nécessité de pratiquer la philosophie,
— comme le fait la science —, non pas seul dans sa tour d’ivoire, mais dans la discussion
rationnelle avec autrui, au sein de la communauté des chercheurs. Mais le jeu d’une
intertextualité surabondante brise trop souvent I’enchainement des arguments et rend
la lecture parfois un peu oppressante (la bibliographie comprend environ sept cents
titres). D’autre part, I’'usage massif, souvent polémique, des termes en «-isme», par leur
caracteére souvent sous-déterminé, ne favorise pas toujours la clarté¢ de la pensée. Cela
dit, le lecteur, méme s’il ne partage pas les présupposés résolument réalistes de I’A.,
trouvera quantité de theses subtilement argumentées sur des questions encore trop peu
discutées dans la littérature francophone, comme la question du réalisme modal ou du
réalisme des dispositions.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

JEaN Bovrack, Au jour le jour (Hors collection), Paris, P.U.F., 1150 p.

Jean Bollack est décédé le 4 décembre 2012. 1l venait de terminer son dernier livre,
constitué de plus de 3000 notes numérotées, plus ou moins longues, toutes désignées
par la lettre X. Certaines sont datées, d’autres non. Le choix que I’A. a fait en vue de
leur publication s’échelonne sur une quinzaine d’années, de 1996 a 2011. «J’avais pris
I’habitude depuis un certain temps, dit-il en préface, de mettre sur le papier de bréves
réflexions en marge des études parues sur les auteurs — Sophocle ou Celan. Plusieurs



BIBLIOGRAPHIE 189

de mes livres ont leur origine dans des X. [...]. Le but est de faire voir et de situer les
problémes qui nous occupent dans les domaines les plus éloignés et les plus proches.
L’objectivité, privilégiant les données réelles, impose ses lois; la réflexion du sujet
intervient en second ; elle s’appuie sur une matic¢re obscure ; on ne juge pas dans le vide ; il
s’agit donc de prises de position, ou d’étonnements, suscités souvent par des événements
ou des rencontres, signalés ou non par la lecture d’un quotidien, et toujours accompagnés
par un engagement résolu et partisan.» (p. 2 sq.) Réparties en 61 thémes chers a I’A. et
formant autant de chapitres, ces notes vont a la rencontre de plus de 1600 noms classés
en fin de volume dans un index. C’est dire I’éventail impressionnant des auteurs étudiés,
des figures littéraires ou historiques évoquées, des personnes contemporaines connues
ou rencontrées. L’entrée possible de cette somme est alors double : par I’'un des noms que
le lecteur a le loisir de chercher, ou par 1'un des sujets abordés. Il y a 1a quelque chose
qui tient de ’encyclopédie, mais d’une encyclopédie fragmentée, fragmentaire aussi, et
d’un journal, dans lequel I’A. se met en quéte de clarté intellectuelle. De 1’ Allemagne
au Vatican, de I’Antiquité a la Modernité, d’Homere a Celan, de Sappho & Mallarmé,
en passant par les nazis, les juifs et le judaisme, les médias et la politique, la peinture,
la philologie, la poésie, le théitre, la création artistique et le cinéma, la religion, ’islam
et le protestantisme, I’A. traverse ainsi le temps et le monde des idées avec autant de
passion que de lucidité et de recul, ce qui ouvre souvent le particulier a I’universel. Par
deux ouvrages remarquables, Jean Bollack s’est fait I’exégete autorisé de I'ceuvre de
Paul Celan, dont il a pu se dire I’un des plus proches témoins de sa vie. Les 40 pages
qui lui sont ici consacrées en sont comme la trame restée secrete, ici révélée de maniére
allusive: «La langue de Celan, dit-il, est idiomatique — face a la langue courante (avec
les langues techniques) et aux langues poétiques. Mais il n’y a qu’une frontiere pour
distinguer de la langue, la langue spécialisée de la poésie, dans une entiere autonomie.»
(p. 102) «La religion ne s’accommode d’aucun partage, jamais, poursuit-il. La parole,
sinon, ne serait pas divine. “Dieu” chez Celan est dans la parole, sans doute la sienne,
entiérement — ou totalement.» (p. 110) «A la différence d’autres poétes, la lecture pose
d’emblée, chez Celan, le probléme de sa compréhension. La lecture des textes n’aboutit
a rien quand elle méconnait le principe d’une interrogation, portant sur le sens donné
aux mots. Elle se fourvoie dans des palabres indigestes. L’auteur montre qu’il cherche a
constituer un langage qui lui permette de s’exprimer. Le sens ne serait pas clair  la fin
s’il ne montrait pas qu’il se constitue nouvellement» (p. 119). Enfin, ce mot exigeant et
si juste : «Tant que les véritables enjeux des textes ne sont pas pergus, ni pris en compte,
il ne peut pas y avoir de débat, digne de ce nom.» (p. 122) Lis peu mais attarde-toi,
conseillaient les premiers moines d’Occident. La posologie est la méme pour prendre la
Juste mesure de ce journal.

JEAN BOREL

NaNAO Havasaka, Robert Musil und der Genius loci, Miinchen, Wilhelm Fink,
2011, 415 p.

L’A. est un des meilleurs spécialistes japonais de I’ceuvre de Musil. 1l a fait partie
de I’équipe de traduction des Essais et méne I’équipe (de 11 personnes) qui est en train
de traduire la monumentale biographie de Musil de Karl Corino (Robert Musil. Eine
Biographie. Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 2003, 2016 p.). Comme il le rappelle dans
son introduction, I’A. «a appris par cceur des parties [de ce texte], de fagon a se souvenir
a propos de chaque détail factuel des mentions correspondantes chez Corino» (p. 13).
Dans son ouvrage, il se propose en effet d’explorer les principaux lieux musiliens, soit
ceux ou P’écrivain a vécu soit ceux qui 1’ont inspiré dans son écriture. Il s’agit d’un
livre d’une grande méticulosité et d’un intérét puissant pour tous les amateurs de Musil,



190 BIBLIOGRAPHIE

qui donne corps a I"univers souvent abstrait de I’auteur de L homme sans qualités. Le
texte est enrichi de nombreuses illustrations (documents photographiques, plans, relevés
architecturaux, etc.) qui permettent au lecteur de se familiariser avec I’environnement
et la vie quotidienne de 1’écrivain, & partir de I’idée antique du génie du lieu que I’A.
explicite par des allers-retours entre I’ceuvre et son environnement spatial. Dans les
deux premiers chapitres I’A. retrace I’histoire des lieux occupés par la famille Musil a
Graz puis a Klagenfurt. Il décrit notamment la personnalité du grand-pere de I’écrivain
(auquel il se compare, Journaux I, p. 936, cité¢ p. 20) ainsi que la maison natale de
Robert Musil a Klagenfurt (la «Maison Samek» ot il est né le 6 novembre 1880 et ou est
installé maintenant un musée qui lui est consacré, p. 61). Le chapitre 3 est consacré aux
lieux évoqués dans le premier roman de Musil, paru en 1906, Les désarrois de 1'éléve
Térless, dont I’action se situe dans une école militaire dans I’Est lointain de I’Empire, a
Hranice, «le trou du c. du diable» (Journaux, 1, p. 953, cité p. 79). L’A. cite des extraits
du journal du général japonais Maresuke Noghi qui visite en 1911 institution dans
laquelle Musil fut pensionnaire et qui constitue le décor de son roman. Le général se
dit impressionné par I’éducation militaire qui y est dispensée (p. 89). L’A. se promene
également dans les environs de I’institut pour tenter de retrouver la mystérieuse maison
des bois, dans laquelle régne BoZena, une prostituée a laquelle les cadets vont rendre
visite. Apres avoir décrit les différentes maisons familiales des Musil a Brno (Briinn)
et avoir retrouvé la maison qui sert de modéle a la maison parentale d’Ulrich, I’A.
retrouve les lieux autour de Filzmoos et Schladming, ou Musil a vécu «I’expérience-
Valérie», dont parlent quelques passages énigmatiques des Journaux. Cette expérience
amoureuse, que Musil décrit comme un état-limite, préfigure ce que sera «l’autre état»
de L’HsQ. Puis I’A. s’intéresse aux logements que Musil a occupés a Berlin a I’époque
de ses études (entre 1904 et 1908) et plus tard (entre 1931 a 1933) a I’époque de la
publication des deux premiers volumes de son grand roman. Ce chapitre documente
également les liens entre Musil et le théatre, I’ A. cherchant a retrouver les théatres ainsi
que les circonstances ayant entouré les représentations des Exaltés (die Schwdrmer) et
de Vincent (Vinzenz). L’A. s’est également intéressé au village (Postojna/Adelsberg)
ot Musil a composé le bref texte «Enterrement slovene», repris dans le Nachlass zu
Lebzeiten ((Euvres préposthumes), recherchant et retrouvant la maison d’ou I’écrivain
a assisté a I’enterrement en question, qui faisait partie des batiments réquisitionnés par
I’armée autrichienne en 1917 durant la bataille de I’lsonzo. Dans son enquéte quasi
policiere, I’A. a retrouvé les habitants actuels de la maison, qui lui ont confirmé que
la piece ou logeait Musil était bien peinte en rouge «pompéien» (p. 295), comme il le
mentionne dans son texte. C’est dans ces lieux que I’écrivain retrouva brievement sa
femme Martha lors d’une permission, avant qu’il ne prenne part a la dixieme bataille
de I’Isonzo. Durant ces journées, Musil, qui a fait toute la Premiére Guerre mondiale,
a cotoyé la mort de trés pres. En effet, durant les différents combats de cette bataille,
«I’armée austro-hongroise aura perdu 32100 hommes» (p. 302). L’enquéte de I’A. se
poursuit avec la description de I’appartement principal de Musil a la Razumofskygasse
20 a Vienne, ou se trouve un musée consacré a 1’écrivain (qui occupe maintenant le
deuxieme étage de I’immeuble, alors que Musil a habité en fait au troisieme). L’écrivain
occupa ce logement de 1922 a 1938 (p. 307). 1l ressemble plutdt a un appartement
petit-bourgeois, qui ne comportait pas de salle de bains, du moins durant les premiéres
années, ce qui devait constituer un défaut important pour quelqu’un qui, comme Musil,
attachait un soin méticuleux a I’hygiene et a I’entretien de son corps. L’A. découvre
que, depuis sa fenétre, I’écrivain avait vue sur le palais Salm et le parc qui [’entoure
(p. 321): c’est cette batisse qui fournira le modéle de la maison d’Ulrich, le héros de
L’HsQ. En butte au nazisme et a de constants ennuis financiers, Musil doit prendre la
route de I'exil en laissant dans son appartement sa bibliotheque et une bonne partie de
ses €crits, esquisses, carnets, etc. «L’appartement fut conservé jusqu’au 20 mars 1942»
(cité p. 329) par I’écrivain. Puis il fut évacué et son contenu stocké dans une entreprise



BIBLIOGRAPHIE 191

de déménagement qui fut bombardée le 12 mars 1945 (p. 331). Il en résulta la perte, sans
doute définitive, d’une part importante des archives de Musil. Dans le dernier chapitre,
I’A. documente I’exil genevois de I’écrivain (qui meurt a Genéve le 15 avril 1942).
Musil habita d’abord dans le pavillon édifi¢ dans le jardin de la Clinique des Grangettes
ou il passe 18 mois assez confortables, grace a la protection de Barbara Borsinger qui
dirige la pouponniére, puis au Chemin des Clochettes 1, ou il habite une minuscule
maison dans le jardin d’une propriété maintenant détruite, mais ou a été dressé a sa
mémoire son buste, sculpté par son ami Fritz Wotruba, une des rares personnes qu’il
ait fréquentées durant son exil genevois. Avec finesse, perspicacité et souvent humour,
I’A, a partir d’indices matériels parfois ténus, constamment étayés par des textes qu’il
connait parfaitement, réussit a redonner vie a des pans entiers de ’existence de Musil.

STEFAN IMHOOF

PiErRRE LOMBARD, Les Quatre Livres des Sentences, Premier Livre, Introduction,

traduction, notes et tables par Marc Ozilou (Sagesses chrétiennes), Paris,
Cerf, 2012, 582 p.

PiErRrRE LOMBARD, Les Quatre Livres des Sentences, Deuxiéme Livre, Introduction,
traduction, notes et tables par Marc Ozilou (Sagesses chrétiennes), Paris,
Cerf, 2013, 507 p.

Le paradoxe du destin de Pierre Lombard est qu’il soit devenu la victime du succes
de son ceuvre. Comment comprendre, en effet, que les Sentences de Pierre Lombard
aient pu étre «les poumons du Moyen-Age», comme le dit Marc Ozilou, que «par elles
I’Eglise médiévale ait inspiré I'air des Péres et expiré 1’air des Docteurs» (p. 9), bref,
qu’elles se soient progressivement imposées dans toutes les écoles européennes comme
le manuel de référence par excellence de la formation théologique jusqu’a la fin du
Moyen-Age, et qu’il ait fallu attendre jusqu’a aujourd’hui pour les retrouver dans leur
fraicheur originale? Que s’est-il donc passé ? L’excellente introduction de M. Ozilou
nous en donne I’explication. Né vers 1095 dans la petite ville de Lumellogno, pres
de Novare, le jeune Pierre, remarqué pour son intelligence, est envoyé a la Faculté de
droit de Bologne. Avec ’appui de Bernard de Clairvaux, il vient & I’école cathédrale
de Reims afin d’y poursuivre sa formation théologique, puis a Paris. Nommé chanoine
de Notre-Dame de Paris en 1145, puis archidiacre, il est enfin élu évéque de la ville en
1159, pour une année seulement, puisqu’il meurt en 1160. C’est la que Pierre Lombard
congoit la construction en quatre livres des Sentences, par lesquelles il voulait recueillir
et mettre en valeur de maniére systématique les enseignements principaux des Péres de
I’Eglise et des Maitres sur la Trinité (Livre I), la création, la grace et le péché (Livre ),
sur la christologie, les vertus, les commandements et les dons (Livre I1]) et, enfin, sur les
sacrements et les fins derniéres (Livre [V). Le résultat est si exceptionnel qu’il suscite
rapidement I’admiration, mais aussi de vives discussions, et tout le monde parle de
Pierre comme du «Maitre des Sentences». A tel point que la méthode de questionnement
utilisée et son contenu assurérent, pour une grande part et cela durant plus de trois
siécles, les fondements et les modalités du débat intellectuel en Europe. N’est-ce pas
en reconnaitre leur prestige ? Recommandées par le concile de Latran en 1215, les
Sentences deviennent alors le manuel de base de la formation théologique en Europe et,
par conséquent, I’objet d’un nombre impressionnant de commentaires. C’est pourquoi
Mare Ozilou peut affirmer que «le succes des Sentences de Pierre Lombard est de fait
le succeés des commentaires qu’elles ont suscités. Or, ces commentaires du XIII® siecle
ne sont plus des gloses plus ou moins riches comme en connaissait le XII°. 1 ne s’agit

Histoire de
la théologie



Théologie
contemporaine

192 BIBLIOGRAPHIE

plus d’ajouter un complément a un texte recu. Mais de retravailler le texte regu lui-méme
(les Sentences), afin de pouvoir en produire un second (le commentaire des Sentences).
[...] A partir de Maitre Alexandre, le texte du Lombard s’enrichit de subdivisions qui
vont permettre aux différents commentateurs de passer de la simple explication de
texte, c’est-a-dire du texte d’un autre, a la formulation de leur propre pensée lors de
la rédaction de leur solution ou conclusion.» (p. 37). C’est ainsi que les commentaires
d’Alexandre de Hales, Bonaventure et Thomas d’Aquin, pour ne prendre que ces trois
fameux exemples parmi d’autres, seront en effet de ceux-1a qui, par leur autorité et leur
rayonnement, mettront en retrait les Sentences elles-mémes. Redécouvrir aujourd’hui
les Sentences dans leur originalité propre est donc non seulement une nécessité, mais
aussi un privilége, et nous félicitons Marc Ozilou du soin avec lequel il en a déja traduit,
présenté et annoté les deux premiers livres, afin qu’ils deviennent accessibles a un large
public. Le lecteur est ainsi invité a devenir un nouveau disciple du Maitre des Sentences
en savourant, au fil des questions et des réponses, la beauté, la profondeur et la cohérence
interne de la doctrine chrétienne. Un index biblique et un index des auteurs anciens et
meédiévaux font de cette €dition un outil de travail précieux.

JEAN BOREL

MicHAEL Basse (éd.), Calvin une seine Wirkungsgeschichte (Dortmunder
Beitridge zu Theologie und Religionspddagogik, Bd. 8), Berlin, Lit Verlag,
2011, 260 p.

Voici une publication de plus en lien avec le jubilé Calvin 2009. Le panorama
proposé ici est assez complet: trois contributions sur les liens de Calvin avec la Bible
(dont une du point de vue de I’exégese catholique), des chapitres spécifiques sur Calvin et
Augustin, Calvin et Barth, la prédestination, I’éthique économique et la portée politique
de Calvin. Deux autres contributions s’intéressent a la place de Calvin et du calvinisme
dans I’enseignement religieux a I’école et sur la signification culturelle de Calvin. D’un
point de vue plus systématique, Christian Link s’interroge sur la maniere dont Dieu agit
dans le monde selon Calvin. La tension entre providence et prédestination est soulignée,
ainsi que la différence entre la perspective intérieure des croyants et le regard extérieur
porté sur la question. Alors que la prédestination confine a I’abime, la providence rejoint
I’expérience historique des hommes. Mais jamais Calvin ne parvient tout a fait a faire se
rejoindre ces deux axes. Heureusement, sans doute.

DEeNIS MULLER

PascaL Ipe, Une théologie de 'amour, |'amour centre de la Trilogie de Hans
Urs von Balthasar, Bruxelles, Lessius, 355 p.

Fapi ABDEL-NOUR, Vérité et Amour, Une lecture de «La Théologique» de Hans
Urs von Balthasar (Cogitatio fidei, 286), Paris, Cerf, 335 p.

NATHANAEL Puios, La «kénose» du Pére chez Hans Urs von Balthasar, Genése
et limites (Théologies), Paris, Cerf, 201 p.
Le but de ces trois ouvrages est de développer, selon trois perspectives

complémentaires les unes des autres, le sens et la raison pour laquelle Hans Urs von
Balthasar fait de la notion d’amour le centre de toute sa réflexion théologique. Si, en effet,



BIBLIOGRAPHIE 193

«Dieu est amour», comme le dit I'Evangile, alors «’amour seul est digne de foi», pour
reprendre le titre d’un célébre ouvrage de Balthasar, car ce n’est qu’a partir de ce centre
que, a ses yeux, le discours théologique n’est pas seulement possible, mais nécessaire
et crédible. C’est ainsi sur la base de la place absolument premiére et insubstituable
que le théologien balois octroie a I’amour que Pascal Ide a relu les trois volets de son
ceuvre que sont La Gloire et la Croix, la Théologique et la Dramatique divine. Si donc,
selon Balthasar, «le mystére de I’amour consiste en ceci que, s’il demeure lui-méme
sans fond, il fonde tout le reste» (p. 71), c’est que «’amour est la vie de I’essentialité
la plus haute» (ibid.), comme le suggérait déja Grégoire de Nysse. Tel est le théme du
premier chapitre. Le second en expose les conséquences en mettant en lumiére I’amour
comme ‘style’ théologique et en définissant les principes herméneutiques qui permettent
de caractériser I’écriture propre a Balthasar. En un troisiéme chapitre, I’A. aborde en de
magnifiques pages I’amour comme don de soi, tel que le comprend le théologien balois.
En effet, dit-il: «En cette identification entre I’amour et le don de soi, déployée avec
une rare endurance, git I’originalité profonde de la théologie balthasarienne.» (p.243).
Loin donc de vouloir détroner I’amour au profit d’un autre principe herméneutique,
comme d’autres 1’ont fait, notamment dans le sillage de I"hellénisme, par le bien qui
’attire et le suscite, Balthasar n’a cessé d’affirmer «la coextensivité de ’amour avec
le don de soi, qui permet d’en honorer pleinement la priorité absolue: en son origine
ultime et en son essence la plus intime, le don de soi est jaillissement inconcevable et
gratuit; le pur amour est pure donation, c¢’est-a-dire donation pure de toute motivation
autre que celle de se donner. Des lors, I’amour-don est a la fois ce qui détermine tout
(face positive) et ce qui n’est déterminé par rien (face négative). La profondeur inédite
de la theoria du maitre balois nait de son souci de reconduire I’intégralité du discours
théologique au fondement sans fond de I’auto-donation trinitaire» (p. 244). Le quatrieme
chapitre se concentre enfin sur I’amour comme don “radical”, ce qui est pour Balthasar
sa puissance d’altérité et de différence. «Balthasar interpréte ’amour a partir de la
nouveauté surprenante au point que ’altérité parait étre le principe explicatif de I’amour
divin: Dieu est mystére insondable ; or, I’amour se distingue par cette capacité de faire
surgir I’inédit, soit du cdté de la source a la généreuse créativité, soit du coté du récepteur
a la disponibilité obéissante. (p. 246) L’amour se donne ainsi comme générateur de
différence. «Il vient de la rencontre d'un ‘je’ et d’un ‘tu’; et ‘le toi est celui qui est
toujours autre’; de plus, ’amour offert constitue un ‘miracle’ qu’aucune connaissance
empirique ou transcendantale ne permet de déduire et méme de comprendre. (¢f. p. 278).
C’est ainsi que «1’amour du Deus semper major ne peut qu’étre toujours plus grand que
tout ce qui se peut imaginer (p. 282). Un index des noms et une excellente bibliographie
raisonnée par auteurs et courants compléte cette belle étude.

— Enjoignant a la notion d’amour celle de vérité, Fadi Abdel-Nour nous oriente vers
un autre aspect, mais bien complémentaire du précédent, de la réflexion balthasarienne.
«Amour et vérité se rencontrent», dit le Psalmiste. C’est ce qu’a toujours voulu montrer
le maitre balois en donnant a cette rencontre une ampleur exceptionnelle et maximale
dans sa grande trilogie intitulée La Théologique. C’est la qu’il repense les différentes
manieres de concevoir la vérité et ses concepts clés, en relation avec I’amour. «Pour
Balthasar, dit I’A., I’on ne saurait parler de la vérité en général, mais de deux especes
de vérité: la vérité intramondaine et la vérité divine. La rencontre de ces deux vérites
dans I’histoire nous incite a réfléchir sur les modes et les lieux de leur rapport.» (p. 16)
C’est ce qu’il fait en de substantiels chapitres ordonnés selon un plan bien construit issu
d’une image artistique empruntée a Balthasar lui-méme: le triptyque qui fait écho a la
ternarité, aux transcendantaux et a I’intratrinitaire. Le premier volet du premier triptyque
traite ainsi du rapport de la vérité avec I’étre. Le troisiéme du rapport de la vérité avec
I"amour. Le volet du milieu est constitué¢ par un second triptyque ou le premier volet
porte sur la vérité et la Gestalt, le troisiéme sur la vérité et le langage et le volet du milieu



194 BIBLIOGRAPHIE

sur la vérité et la liberté. Dans I"impossibilité de suivre dans le détail le cheminement de
I’A., qu’il nous suffise de donner I’essentiel de ses conclusions: le rapport de la vérité
intramondaine a la vérité divine n’est plus un rapport de représentation du possible, mais
un rapport d’étre libre dans une existence totale ouverte sur I’impossible. Le rapport de la
vérité divine a la vérité intramondaine n’est plus un rapport de logique humaine soumis
aux catégories de I’esprit humain, mais un rapport de logique divine qui se surpasse dans
I’Esprit de I’amour divin. Ce double rapport ne viole ni la vérité intramondaine dans son
autonomie finie ni la vérité divine dans son intimité absolue. Mais de lui surgissent un
double trou et un double vide. La vérité divine s’est vidée de sa divinité pour s’unir a la
vérité intramondaine et se laisser trouer humainement par elle afin de la trouer divinement
et de la vider de toute prétention a la divinité en dehors de cette union» (p. 319). Tel est
le mystere insondable de la détermination absolue de I’amour de Dieu pour I’homme et
de ’amour de I’homme en réponse au sien. Découverte d’un méme et sublime amour,
car le premier ouvre le second a sa possibilité et a son parfait accomplissement, puisque
«la temporalité de la vérit¢ intramondaine est d’ores et déja imbibée par I’éternité de la
vérité de I'amour divin» (ibid). Une bibliographie des ouvrages et articles consultés offre
au lecteur intéressé la possibilité de refaire le méme parcours que celui de I’A. ou de se
laisser aller a d’autres découvertes.

— C’est encore sous un troisieme angle que Nathanaél Pujos envisage le sens et
les conséquences de la priorité absolue que Balthasar accorde a la «coextensivité de
I’amour de Dieu et en Dieu avec le don de soi», comme le déclare Pascal Ide. Mais
comment parler d’une autre fagon encore que ne le fait ce dernier de cet amour comme
don de soi radical ? «Balthasar, dit I’A., ne disposant pour répondre a cette question
que de I’alphabet de la Révélation, exprime par un terme cet Amour qui est Dieu et par
lequel le Pere engendre le Fils: ce terme, traditionnellement sotériologique, est celui
de “kénose”. L’Amour de Dieu pour nous — manifesté dans le Christ crucifié — ne peut
étre kénotigue sans briser I’unité divine que parce qu’ll I’est également et éternellement
en Dieu. Et cela sans introduire aucune négativité, aucune processualisation, aucune
mutabilité, aucune dialectique en Dieu» (p. 183 s¢.). On comprend bien que ce theme
intuitif d’une «kénose du Pere» nous fait toucher une limite, parce que, comme le dit
bien I’A. «il ne trouve de fondement en ce sens ni dans 1’Ecriture ni dans la Tradition»
(p. 10). C’est pourquoi il s’attache en un premier chapitre a chercher dans I’ceuvre
du théologien balois les principales autres sources auxquelles il se réfere. Sur le plan
philosophique, c’est sous I'influence croisée d’E. Przywara et K. Barth que Balthasar
tente une synthése entre 'analogia entis exposée par le premier et I'analogia fidei
défendue par le second. Pour lui, ditI’A., les deux analogies se rejoignent dans une unité
plus grande: le Christ est I'analogia entis en personne. Le rapport des deux n’est donc
pas un rapport d’extériorité: I’analogia fidei est incluse dans ’analogia entis, comme
le Christ est dans le monde, explique Balthasar: «I’analogia entis de la philosophie,
avec sa major dissimilitudo, ne rencontre pas sans heurt ’analogia fidei qui va jusqu’a
poser le principe de la participation a la nature divine. Le fils divin qui se fait homme
est I’analogia entis concréte» (p. 31 sq.). Sur un plan plus théologique, la réflexion
balthasarienne s’est appuyée sur les audaces de Serge Boulgakov, pour qui, en effet,
«I’expression Dieu est amour signifie non seulement que I’amour est “propre a Dieu”,
puisqu’il est Celui qui aime, mais précisément que “Lui-méme est Amour, que tel est
Son étre méme”, si bien que nous avons ici “une définition non pas descriptive, mais
ontologique. L’amour exprime donc I’essence de I’esprit et de sa vie. Ainsi, nous avons
a concevoir la Trinité comme / 'Esprit dont la vie est [’ Amour”. L’amour du Pere est donc
essentiellement extatique, il s’exprime dans la génération active qui est a la fois une
évacuation de soi et une réalisation de soi» (p. 37). C’est enfin au travers des révélations
sur le sens trinitaire de la croix et de I’expérience personnelle de son amie Adrienne von
Speier que Balthasar a trouvé le foyer mystique sur lequel il a élaboré sa sotériologie



BIBLIOGRAPHIE 195

et sa théologie trinitaire. Le second chapitre développe toutes les conséquences de
ces influences diverses en parcourant avec Balthasar le cheminement conceptuel qui
le porte a I'idée d’une «kénose» du Pére. Ce cheminement est sotériologique, puisque
c’est bien la compréhension de la kénose du Fils qui seule peut fonder I’intelligibilité
de celle du Pére. Dans le troisieme chapitre, I’A. tente de répondre aux trois types de
critiques adressées a Balthasar sur ce theme plus que délicat de “kénose” pour qualifier
I’amour du Pére et ’engendrement du Fils. La premiére, d’inspiration thomiste, met
en question la difficulté qu’il y a a définir, comme le fait Balthasar, la Personne divine
selon son unique extatisme (son esse ad), récupérant par ailleurs I’unité divine dans un
fond d’amour trinitaire qui ne peut étre du coup que kénotique. La seconde critique,
fondamentale, vise la maniere qu’a le théologien balois d’articuler Trinité économique
et Trinité immanente. La troisiéme, épistémologique, souléve la question de la
pertinence de I'usage du langage kénotique pour construire une sotériologie. Ce langage
n’affaiblirait-il pas, en définitive, le message, élevant théodramatiquement le tragique de
la croix en Dieu méme ? Tous les ouvrages et articles consultés sont rassemblés dans une
bibliographie dressée en fin d’ouvrage.

JEAN BOREL

PeTErR BECKER (€d.), Studienreform in der Theologie. Eine Bestandsaufnahme,
Berlin (Theologie und Hochschuldidaktik, Bd 2), Lit Verlag, 2011, 185 p.

Ce recueil d’articles fait le point sur la situation des cursus d’études des facultés
de théologie catholique, avec des chapitres spécifiquement consacrés a 1’ Allemagne,
I’ Autriche et la Suisse (ce dernier rédigé par Barbara Hallensleben, de Fribourg). Le
contexte général est celui de la réforme universitaire de Bologne, mais on sent un fort
souci des contributeurs de ce volume a s’élever au-dessus des contingences issues
de Bologne et & marquer I’autonomie et la singularité de 1’approche catholique de
la théologie, non seulement au niveau des titres (universitaires ou canoniques), mais
¢galement quant a la conception méme des matiéres et de la démarche théologique
comme telle. L’effort est louable et I'ouvrage utile. Mais 1’absence de comparaison
sérieuse avec les facultés d’autres confessions, protestantes notamment, rend la réflexion
quelque peu autarcique.

DEeNis MULLER

Hans Thomas Haki, Eranos. An Alternative Intellectual History of the
Twentieth Century, traduit par Christopher Mclntosh avec la collaboration
de Hereward Tilton, Sheffield, Equinox, 2013, 440 p.

Une premiére version de cet ouvrage a paru en 2001 en allemand sous le titre
Der verborgene Geist von Eranos, ceuvre pionniére car il n’y avait alors aucune
documentation disponible, ni d’étude sur le sujet. Ainsi que I’écrit I’A.: «je ne pouvais
pas comprendre pourquoi on ne pouvait trouver pratiquement aucune information sur
un forum intellectuel si important et qui avait duré si longtemps. Il n’y a de référence
a Eranos dans aucun des ouvrages importants d’histoire des religions (y compris
[’Encyclopédie des religions en seize volumes édités par Mircea Eliade, ni dans la
deuxieme édition par Lindsay Jones) [...] J’ai pu trouver seulement deux références
au sujet, la premiére dans le troisiéme tome du Lexikon fiir Theologie und Kirche, [...]
la seconde, un peu plus longue, a été écrite par Magda Kerényi et a été publiée dans

Sciences des
religions



196 BIBLIOGRAPHIE

le Schweizer Lexikon en six volumes (Lucerne, Mengis & Ziehr, Lucerne, 1991-1993,
sub voce.)» (p. 8). La version anglaise de ’ouvrage de Hakl qui parait aujourd’hui est
entiérement retravaillée, tenant compte de toutes les études qui ont pu paraitre sur Eranos
depuis cette date et surtout de toute la documentation qui a été rendue accessible, apports
qui sont cités dans I’introduction (p. 1-6) et dans le premier chapitre sur la signification
d’Eranos (p. 7-11), ainsi que dans la longue liste de remerciements (p. XI-XVI), qui
par sa complexité montre I’énorme travail accompli par I’A. de cet ouvrage, qui est et
qui restera sans doute pour longtemps 1’ouvrage de référence sur le sujet. — L’intention
de ’A. en I’écrivant est explicitée dans la préface: «Cet ouvrage devrait servir — et
pourquoi ne devrais-je pas le déclarer ouvertement ? — comme un plaidoyer en faveur
d’une expansion mentale et spirituelle.» (p. 12), d’ou son sous-titre: une histoire
intellectuelle alternative du vingtiéme siécle. L’A. est convaincu que «notre culture ne
peut pas survivre seulement en raison de son efficacité technologique» (p. 12) et il voit
dans I’histoire d’Eranos I’exemple paradigmatique du combat qu’il faut mener contre
le matérialisme et le positivisme dominants. De cette intention premiére dérive son
choix de souligner I’aspect ésotérique et politique des rencontres d’Eranos («However, 1
have intentionally emphasized the “esoteric” and “political” dimensions of Eranos...»,
p. 3), ce qui I’amene a faire précéder la description de ces rencontres d’un chapitre
intitulé «Un prélude ésotérique a Eranos» (p. 12-32), ot il développe les relations de sa
fondatrice, Olga Frobe, avec la Théosophie, la Société Théosophique de M™ Blavatsky
et I'Ecole Arcane d’Alice Bailey, et d’un deuxiéme chapitre sur Monte Verita et I’Ecole
de la Sagesse de Hermann von Keyserling (p. 33-42), dont il écrit que «Eranos, qui a
commencé dans un esprit semblable en 1933 dans la Suisse neutre, est arrivé a un moment
trés appropri¢, méme si on ne peut pas parler exactement de la transmission du méme
flambeau spirituel.» (p. 40). Le quatriéme chapitre (p. 43-53) est consacré en majeure
partie aux relations entre Olga Frobe et Carl Gustav Jung (que I’A. appelle «un couple
difficile»), ainsi qu’a Rudolf Otto, qualifié d’«académicien mystique». C’est avec le
cinquiéme chapitre (p. 54-68), consacré a la premiére rencontre d’Eranos a proprement
parler, que commencent la présentation et I’analyse des rencontres. Elles se développent
tout au long de I’ouvrage, en allant de cette premiére rencontre au mois d’aolit 1933, a
laquelle ont participé (en dépit de I’aversion de Jung pour tout ce qui €tait suspect de
théosophie) un astrologue, une anthroposophe collaboratrice de Rudolf Steiner et un
célebre franc-macgon occultiste, Theodor Reuss (p. 68), jusqu’aux dernicres rencontres
dans les années 2000, ou il n’y avait pratiquement plus que des universitaires connus,
méme si quelques-uns comme Jean Servier étaient aussi francs-magons (p.255). A ce
sujet, I’A. montre que méme si d’autres participants aux rencontres, comme |’historien
des religions Raffaele Pettazzoni, étaient aussi des francs-magons (p. 187), il est faux
d’affirmer, comme quelques esprits malveillants ’ont fait sans preuves, que derriere
Eranos il y avait la Franc-Magonnerie, dont Eranos aurait été en quelque sorte une
émanation. L’A. rappelle que Friobe soulignait que le centre n’appartenait a aucune école,
organisation ou groupe, qu’il n’avait pas de leader bien défini ni de liste de membres et
que, contrairement aux anthroposophes, théosophes et autres groupes, il €tait ouvert a
«tous ceux qui travaillent a un approfondissement, un enrichissement intérieur et une
synthése de ’existence humaine» (p. 107). Les accusations d’antisémitisme, dont Jung a
été la victime, sont examinées et rejetées dans le sixieme chapitre (p. 69-89). Pendant les
années de la Seconde Guerre mondiale, les rencontres d’Eranos ont été réduites, au point
qu’en 1940 il n’y eut qu’un seul orateur symbolique : le mathématicien Andreas Speiser,
qui a parlé de Platon et de la Trinité (p. 122). Aprés la guerre, I’esprit d’Eranos a changg,
Adolf Portmann, professeur de zoologie et recteur de I'université de Béle ayant pris la
suite d’Olga Frobe dans ’organisation des rencontres. Leur évolution et les différents
participants au cours des ans sont examinés en détail jusque dans les années cinquante
(douzieme chapitre, p. 169-224). Le treizieme chapitre (p. 225-241) est consacré a
James Hillmann et a I’opposition monothéisme-polythéisme. Vient ensuite (p.242-256)



BIBLIOGRAPHIE 197

la description des derniéres années, de 1987 a 2009, du changement de cap avec
Rudolf Ritsema (projet I Ching, 1989-1997) a I’¢clatement d’Eranos en deux puis trois
groupes distincts, avec la création de 1’ Associazione Amici di Eranos, puis du Ferein
zur Forderung der Wissenschaftlichen Tagungen von Eranos autour de 1’égyptologue
Erik Hornung. Deux chapitres trés importants de cet ouvrage sont le quinzieme et le
seizieme. Dans le premier, I’A. essaie de donner une définition du phénomene Eranos a
partir de I’accusation de gnosticisme qui lui a été portée par Hans Heinz Holz (marxiste,
professeur de philosophie aux universités de Marbourg et de Groningue), dans son
essai «Eranos: eine moderne Pseudo-Gnosis» et analyse en profondeur le sens et les
implications du terme «gnose» (p. 257-273); dans le second, il retrace ce qu’on peut
appeler la postérité intellectuelle d’Eranos, avec les différentes initiatives ou l’on
retrouve I’esprit et quelques-uns des conférenciers d’Eranos, a partir de | Istituto Ticinese
di Alti Studi de Lugano, dirigé par Elémire Zolla de 1970 2 1973 ; I'Université Saint-Jean
de Jérusalem (avec Henry Corbin, Gilbert Durand, Jean Brun, Antoine Faivre); les
colloques de Cérisy et les Cahiers de |'Hermétisme, ou I’on retrouve Corbin, Durand,
Eliade, Servier et Puech; des revues magonniques comme les Travaux de la loge de
recherches Villard de Honnecourg‘ et Renaissance Traditionnelle ; |’ Association pour la
Recherche et I’Information de I'Esotérisme (ARIES), dont I’activité a été reprise apres
2005 par I’ European Society for the Study of Western Esotericism (ESSWE). La liste est
trop longue pour qu’on puisse toutes les rappeler ici, et leur foisonnement montre a quel
point I’héritage intellectuel et spirituel d’Eranos est vivant aujourd’hui.

FABRIZIO FRIGERIO



	Bibliographie

