Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 63 (2013)

Heft: 2: Gabriel-Ph. Widmer : dette et reconnaissance

Artikel: La conjonction dans la disjonction : Gabriel Widmer, théologien et
philosophe en dialogue avec les physiciens

Autor: Benz, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 145 (2013),P. 153-170

LA CONJONCTION DANS LA DISJONCTION

GABRIEL WIDMER, THEOLOGIEN ET PHILOSOPHE
EN DIALOGUE AVEC LES PHYSICIENS

RoLAND BENZ

Résume

Gabriel Widmer a fondé avec Martin Peter un groupe de dialogue entre
théologiens et physiciens intitulé « Esprit scientifique et démarche théologique.
115 agissait de mesurer les impacts possibles des développements de la physique
sur la théologie, tout en évitant deux attitudes souvent a l'eeuvre dans ce type
de confrontation, le concordisme cherchant a concilier données bibliques
et scientifiques, et le séparatisme consommant le divorce entre théologie et
sciences. L hypothese du groupe était de frayer un chemin vers de possibles
conjonctions dans la disjonction entre sciences et théologie. Une tache qui
devait passer par une information mutuelle des partenaires et procéder a un
examen recourant a la philosophie, I'épistémologie et I’histoire. Pour Gabriel
Widmer, cette quéte de conjonction pouvait étre repérée dans [’histoire, chez
des théologiens, des physiciens et des philosophes, le groupe Interface prenant
comme exemples paradigmatiques, Calvin, Newton et Kant. Le présent article
résume les aspects de la démarche et ouvre une recherche de conjonction chez
d’autres savants modernes, Galilée, Kepler, Einstein, Heisenberg.

1. Introduction

Gabriel Widmer a entrepris depuis 1980 un dialogue avec des physiciens
de I’Université de Genéve. Ainsi a-t-il fondé en mars 1983 avec Martin Peter,
professeur de physique et recteur de I’'Université de Genéve, @ystein Fischer,
professeur de physique, ainsi que Bernard Morel, théologien, un groupe de
recherche appelé «Esprit scientifique et démarche théologique» ou également
«Interfaces physique-théologie». Ce groupe a réuni régulierement plusieurs
physiciens et théologiens protestants jusqu’en 2006. Ce projet était intégré a
la Faculté de théologie protestante de 1’Université de Genéve et a été subven-
tionné par un fonds privé, ce qui a permis I’engagement d’un assistant pour
aider le groupe dans ses recherches .

' Les assistants furent successivement : Bernard Favier, Eric Schiffer, Stephan Vianu,
Christoph Wassermann, Yves Klopfenstein, Yann Greppin, sous la direction des profes-
seurs de théologie systématique Gabriel Widmer, Adrian Gense et Bernard Rordorf.



154 ROLAND BENZ

Un article paru en 1986 dans la présente revue sous le titre : «Une démarche
réformée dans le dialogue entre théologiens et physiciens», signé par Martin
Peter et Gabriel Widmer?, auquel Eric Schiffer, alors assistant du groupe
Interface, a collaboré, servira de base a cet hommage, ainsi que d’autres articles,
notamment ceux parus dans la brochure Esprit scientifique et démarche théolo-
gique®. L’objectif du groupe y est défini en ces termes:

Dans la société occidentale actuelle qui se déchristianise et s’informatise, le protes-
tantisme repense sa théologie. Apres quelques décennies d’interruption, le dialogue
doit reprendre entre théologiens réformés et savants. *

Je suis heureux de pouvoir rendre hommage, modestement, a ce grand
théologien et philosophe que fut Gabriel Widmer, d’une immense culture et
perspicacité. Ce d’autant plus que j’ai eu le privilége de participer durant une
vingtaine d’années aux travaux du groupe Interface. Ce groupe a beaucoup
compté pour Gabriel Widmer. C’est qu’il avait la conviction, peut-étre en
réaction a la conception strictement séparatiste de Karl Barth, que le dévelop-
pement de la physique présentait un changement de paradigme qui ne pouvait
étre ignoré par les théologiens, ce qui s’était pourtant produit a plusieurs
reprises dans I’histoire. Ainsi s’est imposée 1’opportunité d’un travail d’infor-
mation et de compréhension dans la rencontre entre physiciens et théologiens,
et pour deux raisons, comme il ’affirme d’entrée dans la «Préface» déja citée:

1. en théologie, I’intérét renouvelé pour la théologie de la création et pour les direc-
tives éthiques qui en découlent, 2. en physique, les développements de la mécanique
quantique et ses apports aux diverses sciences de la nature.

Ce projet comportait une double hypothése qui devait servir d’idée direc-
trice a ’ensemble des échanges:

— le refus du concordisme et du séparatisme. Le concordisme «s’efforce
de concilier les visions bibliques du cosmos et les modeles scientifiques du
monde». Il a prévalu «dans 1’ Antiquité chrétienne et le Moyen-Age», et se
perpétue sous des formes nouvelles dans certains milieux. Le séparatisme
«préconise la fermeture de la théologie et de la physique sur elles-mémes». Il
s’est imposé depuis Descartes jusqu’a nos jours;

— la certitude que, «malgré leur disjonction radicale, a I’époque moderne,
il existe des «lieux de conjonction entre théologie et physique» en tant que
disciplines, d’une part, «entre les réalités qu’elles étudient», d’autre part”.

2 M. PeTER, G. WipmER, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», RThPh 118, 1986, p. 389-406.

i Esprit scientifique et démarche théologique. Interfaces physique-théologie, éd.
par I’Université de Genéve (Faculté autonome de théologie protestante et Institut de
physique), 1985.

* Cité dés la premiere page de la «Préface», signée Gabriel WIDMER.

5 Cf. M. PETER, G. WIiDMER, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», op. cit., p. 389 sq. (je souligne).



LA CONJONCTION DANS LA DISJONCTION 155

Gabriel Widmer explicitait de la fagon suivante les conditions du dialogue :

Si le discours théologique et la réflexion épistémologique en physique se sont
progressivement élaborés [...] en recourant de maniére diversifiée au «langage
spéculatify ou «métathéorique» d’allure souvent philosophique jusqu’a 1’époque
moderne, chacun de ces discours [...] pose la question, aujourd’hui plus encore que
par le passé, de ses emprunts a un tel langage.

Il ajoutait :

Silanotion de «science» et celle de «théologien, si la définition de I’«objet physique»
et celle de I’«objet théologique» n’ont cessé d’étre affinées, ne devraient-elles pas
étre révisées pour tenir compte des innovations de la mécanique quantique et des
recentrements de la théologie de la Parole ?

Il précisait enfin que les « conditions et les objectifs du dialogue entre
physiciens et théologiens» doivent étre modifiés si nécessaire en fonction des
révisions apportées®.

Ce travail a impliqué la nécessité d’un transfert de connaissance entre
physiciens et théologiens, qui s’est notamment traduite par des «cours de
physique» donnés aux théologiens. Quant aux théologiens, ils devaient, selon
Gabriel Widmer, clarifier I’exigence de conjonctions malgré les disjonctions,
en se fondant sur I’histoire des relations entre physique et théologie et sur
I’état actuel de la question. Le détour par I’histoire, et aussi par la philosophie,
devait étre une composante essentielle de I'Interface. 11 avait pour but de
saisir le passage de la science comme scientia contemplativa des anciens et
des médiévaux a une scientia activa et operativa, telle qu’elle a été pratiquée
depuis trois siécles. Il s’agissait de comprendre les transitions d’un Dieu mesure
de toutes choses, créateur, conservateur, gouverneur, a un Dieu architecte de
I’édifice-univers, un Dieu horloger de la machine monde, un Dieu réduit a
oisiveté, la nature étant devenue sa propre mesure par le fait de ’autonomie
des théories scientifiques.

La motivation centrale de la recherche de Gabriel Widmer semble liée a
la question de Dieu dans le contexte contemporain, une question qui le préoc-
cupait fortement. On discernait en lui une forme d’inquiétude face a la sécula-
risation progressive de la foi, déja exprimée en 1967 : «Tout se passe comme si
I"accroissement foudroyant de nos informations sur I'univers et sur I’homme
provoquait un affaissement de la connaissance de Dieu» .

Le groupe Interface s’était donné un programme avec un catalogue de
sujets ou de questions, tels:

«La réalité absolue» ; «Déterminisme et indéterminisme» ; «Est-ce que la mutation
profonde de la maniére dont nous percevons la nature de notre démarche rationnelle

® Esprit scientifique et démarche théologique, op. cit., p. 5.
7 G. WiDMER, «Révélation et connaissance», Bulletin du Centre protestant d études
19/2-3, Geneve, 1967, p. 3.



156 ROLAND BENZ

affecte fondamentalement la relation de la physique et de la théologie 7»; «Les
critéres de vérité en physique et en théologie»®.

2. Trois témoins historiques de la conjonction dans la disjonction

Pour étudier I’interaction physique-théologie dans I’histoire, d’un point de
vue réformé, Gabriel Widmer et Martin Peter convoquent trois personnages,
Calvin, Newton et Kant, un théologien, un physicien et un philosophe, afin de
repérer chez eux des conjonctions. Ce choix limité représentait probablement,
pour Gabriel Widmer, le paradigme des conjonctions recherchées. Pour corro-
borer les théses mises en évidence, j’ajouterai pour ma part quelques physi-
ciens, Galilée, Kepler, Einstein et Heisenberg, ici présentés en «contre-points.

2. 1. Jean Calvin

Gabriel Widmer discernait dans I’ceuvre du Réformateur® une condition
de possibilité nouvelle ouvrant a la démarche scientifique. «[Son] programme
ne légitimait pas seulement la distinction entre le théologien et le savant, mais
aussi le statut spécifique de I’un et de I’autre ; en ce sens, il était novateur» '°.
Avec les autres Réformateurs, Calvin abandonne I’aristotélisme et congédie
toute philosophie comme prolégomeénes a la théologie, devenue alors essen-
tiellement biblique. La Parole de Dieu attestée dans la Bible est I'unique voie
de salut. Seul le Christ peut en étre le médiateur et non plus la nature; en
conséquence, la création est vue dans la foi comme une manifestation de la
puissance divine et de son action, comme Calvin I’exprime en introduction au
commentaire de la Genese :

Apres que le monde a été créé, I’homme y a été mis comme en un théatre, afin que
regardant en haut et en bas les merveilleux ouvrages de Dieu, il adorat en révérence
leur auteur. Secondement, toutes choses sont destinées a I’usage de [’homme, afin
qu’étant plus obligé a Dieu il s’adonnit et dédiit entierement a son service. Troisié-
mement, il a recu intelligence et raison, afin qu’étant séparé des bétes brutes il pensat a
une meilleure vie, ou plutét tendit droit & Dieu, dont il portait I’image gravée en lui. "

Des lors, le cosmos n’est plus I’expression symbolique du monde spirituel.
Il est désacralisé puisque «considéré seulement comme le support provisoire

¥ La question des «Critéres de vérité en théologie et en physique» fut abordée lors
d’un colloque en septembre 1982, ainsi que dans un article des Cahiers de ['Institut
Catholique de Lyon (1983), signé E. Ascuer, Cn. Duquoc, B. Escunig, G. WIDMER,
B. MOREL.

? 1l méditait chaque jour un texte de Calvin.

""" G. WIDMER, Esprit scientifique et démarche théologique, op. cit., p. 10.

" J. CawviN, «Préface», Commentaires. Le livre de la Genese, Geneve, Labor et
Fides, 1961, p. 21.



LA CONJONCTION DANS LA DISJONCTION 157

de I"histoire du salut» '2. La création est a habiter comme le lieu de la manifes-
tation de Dieu, «car Dieu, qui est autrement invisible [...], s’est comme revétu
de I'image du monde pour se montrer a nous et se faire visible en elle» .
Et Widmer de reprendre: «avant d’en [du cosmos] étre son contemplateur,
’homme en est le “gérant”, qui, par son travail, doit changer la nature en
culture» '*. L’humain est responsable de la création comme le roi d’un royaume
qui lui est confi¢ pour le bien de tous, vécu dans I’obéissance au créateur:
«I’homme fut ordonné maitre et seigneur de la terre, a cette condition qu’il fit
toujours le sujet de Dieu» °. Ainsi «la raison humaine doit étre vidée [...] de ses
prétentions spéculatives qui la poussent a s’égaler a Dieu, et se limiter a exercer
des fonctions “utilitaires”, a contribuer & assurer les conditions de la survie dans
I’attente du Royaume de Dieu» '°. La distinction entre le Créateur et sa création,
comme celle entre ’humain image de Dieu et les autres créatures, «trace [...]
la ligne de démarcation entre la Réforme et I’humanisme: le sentiment de la
nature ne peut plus relier immédiatement I’homme a Dieu par les créatures,
seule la grace le peut» .

Selon Gabriel Widmer, la conjonction dans la disjonction apparait chez
Calvin a la faveur de sa doctrine de la Providence. Pour Calvin, la Réforme
est une action providentielle de Dieu qui restitue I’Evangile authentique et
suscite le développement des arts libéraux: droit, économie, médecine, et
des arts mécaniques, les métiers dépendants des connaissances physiques.
Cette doctrine lui donne I’occasion de condamner I’astrologie judiciaire ' qui
prétend prédire I’avenir et qui entretient la superstition, comme on peut le lire
dans I’ Advertissement contre [ astrologie et dans le Traité des reliques. Elle lui
permet d’ébaucher un modele des rapports entre la théologie et les arts libéraux
et mécaniques. Dieu est 1’auteur de toutes choses et les maintient par sa grice.
«La Providence fournit a I’humanité les moyens pour sauvegarder les choses
terriennes d’une totale corruption et pour les faire servir au bien commun
et, parmi eux, les arts libéraux et mécaniques», dont les «paiens» disposent
€galement . «[...] nulle bonne science n’est répugnante a la crainte de Dieu,
ni a la doctrine qu’il nous donne pour nous mener a la vie éternelle, moyennant
que nous ayons prudence de nous servir des arts tant libéraux que mécaniques
en passant par ce monde pour tendre au royaume céleste» .

G. WipMER, Esprit scientifique et démarche théologique, op. cit., p. 9.

J. CaLvin, «Préfacex, op. cit., p. 19.

Esprit scientifique et démarche théologique, op. cit., p. 9.

J. Cawvin, Commentaires. Le livre de la Genése, ch. 2, v. 16, op. cit., p. 54.

G. WIDMER, Esprit scientifique et démarche théologique, op. cit., p. 9 sq.

G. WibMER, M. PETER, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», op. cit., p. 394.

' Expression courante, notamment au XVI¢ siécle, pour ce que nous appelons
simplement I"astrologie («judiciaire» parce que relative au jugement de Dieu, ici
annoncé par les astres).

"% Ibid., p. 393.

1. CALVIN, Advertissement contre ['astrologie, in: CO, vol. 7, p. 540.



158 ROLAND BENZ

Les sciences humaines et naturelles sont pour la vie terrestre, la théologie
pour la vie céleste. Entre elles, ni confusion ni exclusion, mais une conjonction,
voulue par I’action providentielle, toutes choses étant présentes a la prescience
et a la prévoyance de Dieu, maitre de I’espace et du temps. Toutefois, 1’action
divine demeure secréte du commencement a la fin; visible dans sa manifes-
tation, elle ne peut pas étre repérée en tant que telle, au méme titre que la
prédestination. Ce modele postule que toute vérité vient de Dieu qui donne
sa valeur a chaque science: leur pratique rapproche de Dieu par I’exercice
de I’humilité et de la simplicité. Ce modele a une signification religieuse et
garantit la liberté de la recherche.

Cependant, avec Gabriel Widmer et Martin Peter, on peut s’étonner que
Calvin n’ait pas accepté le systeme héliocentrique de Copernic, étant donné
sa théorie de I’accommodation selon laquelle Dieu adapte sa révélation aux
capacités humaines de compréhension. Il le repousse méme avec vigueur, ce
qui peut s’expliquer par la crainte de mettre en doute I’autorité de I’ Ecriture et
le sens commun?'.

Contre-point avec Galilée et Kepler

La nouvelle astronomie a entrainé la nécessité¢ d’inventer une nouvelle
physique, contre celle d’Aristote, avec une méthodologie nouvelle, qui mettait
enquestion les apparences et le sens commun. Elle impliquait la mathématisation
de la nature, une expérimentation construite a partir de concepts idéalisant le
réel, et I’invention d’instruments idoines pour la mesure et I’observation. Ce fut
I’ceuvre, entre autres, des Galilée, Kepler et Newton. Mais, davantage encore,
que la terre ait été chassée du centre du monde pour n’étre qu’'une plancte
parmi d’autres détruisait I’ordre symbolique du cosmos pour laisser place a
un univers, c’est-a-dire & un monde uniformisé et mathématisable. Quant a
I’Ecriture, sa véracité était aussi mise en question, puisque la conception hélio-
centrique impliquait une nouvelle interprétation des récits bibliques, tel celui de
Josué arrétant le soleil sur Gabaon. Le proces perpétré par 1’ autorité pontificale
contre Galilée en 1633 est devenu par la suite le paradigme de 1’opposition
des autorités ecclésiales aux innovations apportées par les sciences. Il fallait
désormais s’affranchir de la tutelle de 1’Eglise pour garantir I’autonomie de
la recherche scientifique. Ce changement en astronomie a ainsi impliqué une

I «[...] ne soyons pas semblables a ces fantastiques qui ont un esprit d’amertume et
de contradiction, pour trouver a redire par tout, et pour pervertir I’ordre de nature. Nous
en verrons d’aucuns si frénétiques, non pas seulement en la religion, mais pour monstrer
par tout qu’ils ont une nature monstrueuse, qu’ils diront que le soleil ne se bouge, et que
c’est la terre qui se remue et qu’elle tourne. Quand nous voyons de tels esprits, il faut
bien dire que le diable les ait possédez [...]. Quand on leur monstrera une chose noire,
ils diront qu’elle est blanche», J. CaLvin, Commentaire de | Corinthiens (10.19-24), in:
CO, vol. XLIX, p. 677.



LA CONJONCTION DANS LA DISJIONCTION 159

nouvelle représentation du monde, une nouvelle fagon de penser aussi, qui ont
mis des siecles a étre acceptées.

La physique d’Aristote avait mis en théorie le sens commun, qui ne
peut concevolr qu’un corps conserve son mouvement sans force motrice. La
question posée par le systeme héliocentrique était celle d’un mouvement de la
terre qui ne s’épuise pas et que I’on ne ressent pas. La réponse est venue avec
les principes d’inertie et de relativité proposés par Galilée. Or, ces principes ne
sont pas le fruit d’une observation. La physique de Galilée procéde d’un acte de
pensée qui transcende la réalité observable, 1’«expérience de pensée», comme
on a désigné ce procédé; une physique de I’a priori, dit Alexandre Koyré, le
grand historien des sciences. Galilée pense le monde dans une forme d’abstrac-
tion qui permet ensuite de faire des observations dirigées et de construire des
systemes expérimentaux pour effectuer des mesures quantitatives qui doivent
vérifier I”hypothese.

Quelle conjonction trouver alors dans la disjonction chez Galilée ? A
propos du grand livre de la nature, Galilée écrit:

La philosophie [la philosophie naturelle, qui deviendra la physique] est écrite
dans ce livre gigantesque qui est continuellement ouvert a nos yeux (je parle de
I’Univers), mais on ne peut le comprendre si d’abord on n’apprend pas a comprendre
la langue et a connaitre les caractéres dans lesquels il est écrit. Il est écrit en langage
mathématique, et les caractéres sont des triangles, des cercles, et d’autres figures
géométriques, sans lesquelles il est impossible d’y comprendre un mot. Dépourvu
de ces moyens, on erre vainement dans un labyrinthe obscur.*

Les deux livres de référence, la nature et la Bible, doivent étre distingués,
ce qu’il résume dans cette célébre phrase: «L’intention du St Esprit est de nous
enseigner comment on va au ciel et non comment va le ciel» . Dans sa lettre a
Christine de Lorraine, Galilée insiste sur la nécessité de ne pas en rester a une
lecture littérale de I’Ecriture, notamment lorsqu’elle se trouve en contradiction
avec les lois de la nature:

[...] PEcriture Sainte et la nature procédent également du Verbe divin, celle-la
dictée par I'Esprit-Saint, et celle-ci exécutrice parfaitement fidele des ordres de
Dieu; or, alors qu’il est convenu que les Ecritures, pour s’adapter aux possibilités
de compréhension du plus grand nombre, disent des choses qui different beaucoup
de la vérité absolue, du fait de leur genre et de la signification littérale des termes, la
nature au contraire se conforme inexorablement et immuablement aux lois qui lui sont
imposées sans en franchir jamais les limites et ne se préoccupe pas de savoir si ses
raisons cachées et ses maniéres d’opérer sont a la portée de nos capacités humaines. *

Protestant, contemporain de Galilée, Kepler pousse encore plus loin la
nouvelle physique, puisqu’il rompt avec la figure circulaire, symbole de la

* GALILEE, L 'Essayeur, Paris, Les Belles Lettres, 1980, p. 141,

3 GALILEE, «Lettre & M™ Christine de Lorraine, Grande-Duchesse de Toscane»,
Revue d’histoire des sciences 17/4, 1964, p. 346.

* Ibid., p. 343.



160 ROLAND BENZ

perfection qui, selon les Anciens, pouvait seule convenir aux mouvements des
astres vu leur nature céleste. Prenant au sérieux les observations de son maitre
Tycho Brahe, il montre que la trajectoire des planetes est elliptique. Et pour
maintenir la stabilité du ciel, il met au point la fameuse loi des aires, qui revient
a poser la conservation du moment cinétique malgré la variation de la vitesse
linéaire. Il ne renonce pas a la perfection du ciel.

Pourquoi Dieu, en créant le monde, a-t-il établi les différences entre le courbe et le
droit ainsi que le sens noble du courbe ? [...] Parce que I’architecte le plus parfait
devait nécessairement créer une ceuvre de la plus grande beauté [...], Dieu a choisi
des I’origine le courbe et le droit pour inscrire dans le monde la divinité de Créateur.

Dieu, le grand architecte, a fait le monde de fagon géométrique et mathé-
matique, et la tache du savant est de le déchiffrer et de glorifier Dieu d’avoir
pu le montrer par ses lois. Galilée et Kepler développent ici des attitudes qui
s’inscrivent dans la méme perspective que celle de Calvin, dans la mesure ou
ils operent une claire distinction entre théologie et physique, qu’ils manifestent
’autonomie de la démarche scientifique, et qu’ils veulent rendre gloire a Dieu
par leur ceuvre.

2. 2. Isaac Newton

Célébré comme un nouveau messie, inventeur du calcul différentiel
et intégral, auteur des lois fondamentales de la dynamique et de la loi de la
gravitation universelle, Newton scelle définitivement le lien entre la terre et
le ciel des astres. En conséquence, il n’y a plus qu’une physique pour une
matiere homogene, en tout lieu et en tout temps. L’univers uniformisé et infini,
I’espace géométrisé, unis a la mati¢re granulaire, remplacent I’image antique
et médiévale d’un cosmos fini et hiérarchisé, et d’une matiére aux formes
substantielles. Désormais, la mécanique de Newton régit les mouvements par
des lois universelles dans un univers homogene. Selon Widmer et Peter, le
mécanisme

jette [...] les bases du modéle séparatiste et justifie [...] I’opposition de la nature
soumise a des lois connaissables et vérifiables, et du supranaturel soumis a I’arbi-
traire du miracle. [Mais] Newton opére une révolution dans la révolution mécaniste :
il refuse le dualisme cartésien de la pensée et de I’étendue et donc le modele sépara-
tiste. Certes, le discours scientifique est autonome, mais il n’est pas exclusif d’une
reprise réflexive aux niveaux philosophique et théologique. Newton distingue le
statut épistémologique de la science de celui de la religion. Il cherche, cependant, &
montrer en quoi sa mécanique postule, aux niveaux de sa reprise philosophique et
théologique, les doctrines de la création et de la Providence.

# J. KEPLER, Mysterium cosmographicum, cité par W. Heisenberg, La nature dans
la physigue contemporaine, Paris, Gallimard, 1962, p. 90 sq.

* G. WinMeEr, M. PeTer, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», op. cit., p. 396 sq.



LA CONJONCTION DANS LA DISJIONCTION 161

Comment s’exprime alors la conjonction dans la disjonction chez ce grand
savant ? Pour lui, la force de la gravitation universelle, a propos de laquelle
il ne formule pas d’hypothese, est «hyperphysique» parce qu’elle n’est pas
une propri€té de la matiere, mais une action divine unifiant les particules de la
matiere. «Dieu est un seul et méme Dieu partout et toujours. [...] Tout est mi
et contenu dans lui, mais sans aucune action des autres étres sur lui» 27. Dieu est
nécessaire a la conservation du monde dont I’énergie s’épuise et dont I’ordre
se déregle, par exemple la perturbation des trajectoires des planéetes que Dieu
corrige. Le titre de sa grande ceuvre, Philosophiae Naturalis Principia Mathe-
matica [Principes mathématiques de la philosophie naturelle], témoigne bien
de son projet, celui de donner des lois mathématiques sans avoir la prétention
d’expliquer la raison de ces lois. «J’ai expliqué jusqu’ici les phénomenes
célestes et ceux de la mer [les marées] par la force de la gravitation, mais je
n’ai assigné nulle part la cause de cette gravitation»?. Il congoit un espace
et un temps absolus qui sont des propriétés de I’action divine. Le temps est
vu comme ’actuarium Dei, le lieu de son action dans le monde, et I’espace
comme le sensorium Dei, le lieu de sa perception. Dieu est omniprésent ou,
mieux dit, tout lui est présent.

Newton récuse la conception cartésienne de la matiere autarcique et d’une
action a distance se transmettant par les chocs de particules en mouvement. En
méme temps, il a consacré une grande partie de ses recherches a I’alchimie,
inspiré qu’il était par sa conception de la structure granulaire de la matiere;
celle-ci pouvait se transformer, d’ou sa recherche de la transmutation du plomb
enor?®,

Newton est a la fois scientifique, philosophe et théologien, assignant des
roles complémentaires et distincts a chaque compétence. Ainsi, le savant peut-il
¢tablir les lois physiques des phénoménes sans recourir a Dieu, le philosophe
justifier le caractére raisonnable des notions de Création et de Providence, et
le théologien interpréter le sens des Ecritures, notamment des prophéties et de
I’apocalyptique.

On peut s’interroger sur la pertinence de la conjonction élaborée par
Newton. La Providence divine maintient le monde et méme le corrige, mais
n’est-il pas en train d’instrumentaliser la Transcendance pour expliquer I’inex-
plicable ? Avec lui,

la science nouvelle n’est pas intrinséquement athée; elle est religieusement neutre,
parce qu’elle est épistémologiquement et méthodologiquement autonome; elle n’est

1. NEwTON, Principes mathématiques de la philosophie naturelle (tr. par feue
Madame la Marquise du Chastellet), Paris, Dessaint & Saillant, 1759, t. II, p. 179 ; en éd.
numérique: http://classiques.ugac.ca/classiques/newton_isaac/principes_math_philo
naturelle/principes_philo_naturelle_t2.html

* Ibid.

* W. Newmann, «Newton et la transmutation des métaux», La Recherche 416,
2008, p. 35.




162 ROLAND BENZ

conjointe a la philosophie et a la théologie qu’au moment ot le philosophe et le
théologien Newton réfléchit sur ses présupposés.

La conjonction s’effectue dans sa personne sans contradiction.

Les successeurs continentaux de Newton, sous I’influence du cartésianisme,
prennent la part scientifique de son héritage. Du coup, la force d’attraction est
une propriété de la matiere. L’univers se suffit a lui-méme, puisque 1’horloger
qui I’a congu et construit I’a doté de lois et d’énergie pour fonctionner de fagon
autonome.

Contre-point avec Albert Einstein

Einstein reprend la théorie de Newton et la transforme radicalement, tout en
I’incluant. Inutile de présenter Einstein. Toutefois, une remarque s’impose. Ses
deux théories de la relativité, «restreinte» (1905) et «générale» (1916), sont des
constructions théoriques, des formes d’expériences de pensée, a ’instar de celles
de Galilée. Einstein les a élaborées sans référence a des résultats expérimentaux
préalables?®'. 11 était plutdt troublé par une incohérence entre la mécanique de
Newton et la théorie de I’¢lectromagnétisme telle que Maxwell I’avait condensée
en quatre équations célebres. Il donne raison a cette derniere, d’ou il ressort que la
vitesse de la lumiére est un invariant quel que soit le référentiel d’observation.
Pour fonder sa théorie de la «relativité générale», Einstein pose 1’équivalence de
la masse inertielle dans un référentiel accéléré et celle de la masse gravitation-
nelle. Et il supprime la notion de force de gravitation a la faveur de la courbure
de I’espace-temps. A partir de cette théorie, une nouvelle science est apparue,
la cosmologie, non plus en tant que théorie spéculative mais comme modele
physique de ’univers, ainsi la fameuse théorie dite du big-bang.

Quelle est la conjonction dans la disjonction propre a Einstein ? En réaliste
rationaliste, Einstein est habité par une conviction : le monde est harmonieux et
mathématique en soi. «Sans la croyance qu’il est possible de saisir la réalité avec
nos constructions théoriques, sans la croyance en I’harmonie interne de notre
monde, il ne pourrait y avoir de science»*. On retrouve les idées de Kepler,
mais sans la louange. Pour Einstein, il suffit de penser le monde rationnel-
lement, ¢’est-a-dire mathématiquement, pour le connaitre. Et cela lui a réussi !

¥ G. WIDMER, M. PetER, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», op. cit., p. 399.

I L’expérience de Michelson et Morley faite entre 1881 et 1887 a I’aide d’un inter-
férometre avait montré que la vitesse de la lumiére ne subissait aucune modification due
a la vitesse d’entrainement de la terre.

2 Affirmer «tout est relatif» au nom de la théorie de la relativité est un contresens,
puisqu’Einstein cherchait a construire une théorie de I’invariant sous les variations dues
a des perspectives différentes.

3 A. EINSTEIN, Evolution des idées en physique, Paris, Payot, 1974, p. 276.



LA CONJONCTION DANS LA DISJONCTION 163

Mais c’est aussi au nom de cette posture philosophique — Heisenberg parle
dans son cas de «réalisme dogmatique»** — qu’il a refusé la théorie quantique,
avec son fameux «Dieu ne joue pas aux dés» ! Einstein était résolument déter-
ministe, et sa «foi» liée a ses présupposés philosophiques. «Je crois au Dieu
de Spinoza qui se révele dans I'ordre harmonieux de ce qui existe, et non en
un dieu qui se préoccupe du sort et des actions des étres humains» , et: «je
soutiens vigoureusement que la religiosité cosmique est le ressort le plus fort
et le plus noble de la recherche scientifique» *. Cette religion cosmique est une
croyance, non justifiable, en un ordre qui suscite I’élan de le connaitre. «C’est
le sentiment religieux cosmique qui donne a un homme de telles forces» .
Pour Newton, Dieu venait compléter ce qui restait inexplicable ; pour Einstein
tout doit s’expliquer rationnellement dans un monde rationnel formé par un
Dieu rationnel immanent.

2. 3. Emmanuel Kant

La question fondamentale de Kant est celle-ci: comment une science
est-elle possible ? Kant critique les prétentions des rationalistes cartésiens et
des empiristes. «Les rationalistes n’ont pu parvenir a comprendre comment
la nature était intelligible et les empirismes n’ont pu expliquer comment la
raison se dégageait de la sensation ou de I’action. Kant, conscient de cette
double difficulté, a refusé a la fois le rationalisme pur qui néglige le donné et
I’empirisme strict qui néglige le pensé» **. Sans renoncer a I'universalité et a la
nécessité, Kant opére un renversement. C’est la révolution copernicienne de la
pensée : I’analyse va partir «des usages théoriques et pratiques de la raison»*.
Cen’est plus I’esprit humain, ici, qui tourne autour des objets pour y chercher des
principes de raison suffisante, mais les objets de la connaissance sont rapportés
a I’esprit, et Kant y fera voir que «I’entendement est [...] la source des lois de
la nature [...]»*. Kant montre que toute connaissance est déterminée par la
nature de notre faculté¢ de connaitre et les a priori qu’elle met en ceuvre (le
temps, 1’espace, les catégories, etc.), mais il ne peut étre considéré comme
un simple idéaliste : «Il faut [...] que la raison se présente a la nature tenant,

* W. HEISENBERG, Physique et philosophie, Paris, Albin Michel, 1961, p. 91.

¥ A. EnsteN, Réponse au rabbin Herbert S. Goldstein en avril 1929 qui lui
demandait «Croyez-vous en Dieu ?».

* AL EINsTEIN, M. Besso, Correspondance 1903-1955, Paris, Hermann, 1972, p.3895q.

Y Ibid., p. 389.

1. BruN, Les vagabonds de |'Occident, Paris, Desclée, 1976, p. 115.

. * G. WipmeRr, M. Peter, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-

giens et physiciens», op. cit., p. 399.

" E. Kanr, Critique de la raison pure, Paris, P.U.F. (9°¢d.), p. 143.



164 ROLAND BENZ

d’une main, ses principes [...], et de I’autre, I’expérimentation [...] pour étre
instruite par elle» *!.

Dépassant les «rationalistes» et les «empiristes», et s”articulant aux «usages
de la raison», Kant va poser «la science sur son fondement et la croyance sur
le sien»*, chacun ayant ses «conditions de possibilité propres» et son ordre
propre: un ordre différent (a expliciter et dont dire le «transcendantal» ou les
lois qui y président), mais un ordre de la raison a chaque fois (une raison diver-
sifiée dans ses usages). Des lors, concluent Gabriel Widmer et Martin Peter,
«le point de conjonction des sciences et de la théologie dans leur disjonction se
situerait [...] dans I’examen de leurs conditions de possibilité, dans le domaine
de la “pensée transcendantale’» **.

Le savoir scientifique est incapable de se prononcer sur I’existence de
Dieu, Dieu €tant «hors de toute intuition, étant supra-sensible, et hors de toute
catégorie, étant supra-intelligible. L’idée de Dieu n’est pas constitutive de la
raison, mais seulement régulatrice de son usage pratique comme celles du moi
et du monde»*. La raison croit a des relations entre le sensible et le suprasen-
sible. Ainsi I'univers fonctionnerait-il comme s’il était pensé et produit par
une raison analogue a la raison humaine, mais inconditionnée. Kant restitue a
la raison sa dignité en la rendant consciente de sa double possibilité: celle de
s’autolimiter dans son usage théorique, et celle d’élargir ces limites dans son
usage pratique.

«Kant applique [...] son modeéle de la conjonction dans la disjonction a
son projet: rendre le christianisme fiable dans la modernité, dont I’une des
instances est la science et I’autre la morale. Les modeles concordistes et sépara-
tistes ne résistent pas a la critique» *. Kant pose des limites a la raison face a
une «science athée, dont les prétentions totalitaires doivent étre contrélées pour
éviter I’abolition de la science par elle-méme et ’abrogation de la morale par
la technocratiex» *.

Méme si le philosophe avait déja douté des capacités de ’intelligence a
connaitre I’essence des choses a partir de leurs causes premiéres et finales, il
croyait néanmoins a I’idéal d’une science universelle, déterministe et objective,
identifiée a la théorie newtonienne, science définitive pour lui, avec comme a
priori de I’entendement: I’espace et le temps absolus, la causalité, voire la
gravitation universelle. Or, déja avec la physique du XIX® siécle, notamment
avec la thermodynamique imposant 'irréversibilité du temps, ces a priori
avaient ét¢ remis en question, mais ils le seront davantage avec les théories
physiques du XX¢ siecle.

4 Ibid., p. 17.

2 G. WIDMER, M. PETER, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», op. cit., p. 399.

3 [bid.

W Ibid., p. 400.

 Ibid., p. 402.

% Ibid.



LA CONJONCTION DANS LA DISJONCTION 165

Contre-point avec Werner Heisenberg, critique de Kant

Avec la mécanique quantique, tout est chamboulé ; le monde micro-physique
est régi par des lois totalement différentes de celles du macro-monde, avec
des surprises, tels les comportements paradoxaux: la dualité onde-corpuscule,
la quantification des grandeurs physiques (énergie, moment cinétique etc.), la
non-séparabilité, etc.

Werner Heisenberg, un des fondateurs de la mécanique quantique, a aussi
mené une réflexion philosophique profonde sur la démarche scientifique®’.
Ce physicien génial, prix Nobel de physique a 1’age de 32 ans, se situe dans
la ligne de I’idéalisme de Kant, mais en modifiant radicalement le caractére
absolu de ses a priori. «Il semble qu’avec la physique moderne, le concept
central de jugements synthétiques a priori ait été complétement annihilé par
les découvertes de notre siécle» **. Les deux théories de la relativité d’Einstein
ont en effet détruit les concepts d’espace et de temps absolus de Newton, qui
étaient les formes a priori de ’intuition pure de Kant. De plus, «la loi de la
causalité n’est plus appliquée en mécanique quantique et la loi de conservation
de la matiére n’est plus vraie pour les particules ¢lémentaires»*’. La loi de
causalité, qui représente pour Kant la régle de base du travail scientifique, est
aussi renversée. En effet, nous observons des phénomenes qui se produisent
sans cause, comme |’émission spontanée et imprévisible d’une particule par le
noyau d’un atome de radium, dont nous ne pouvons que donner une probabilité
moyenne. Une incertitude intrinséque est liée a I’objet dans son interaction
avec le reste du monde. Heisenberg conclut: «Les concepts a priori que Kant
considérait comme une vérité indéniable ne sont plus contenus dans le systeéme
scientifique de la physique moderne»*. Néanmoins, les concepts classiques
d’espace, de temps, de causalité restent valables pour mener une expérience
conduisant a I’observation d’un phénoméne quantique, mais en sachant qu’ils
ont une portée limitée: «les jugements synthétiques a priori ont donc le
caractere d’une vérité relative» .

Heisenberg explicite sa posture philosophique, que 1’on peut qualifier
d’idéaliste, de la fagon suivante:

La conception de la réalité objective des particules élémentaires s’est donc étran-
gement dissoute, non pas dans le brouillard d’une nouvelle conception de la réalit¢
obscure ou mal comprise, mais dans la clarté transparente d’une mathématique qui

" Voir La nature dans la physique contemporaine, op. cit., Physique et philosophie,
op. cit., et La partie et le tout, Paris, Albin, Michel, 1972.

** 'W. HEISENBERG, Physique et philosophie, op. cit., p. 100.

“ Ibid., p. 101.

* Ibid., p. 103.

' Ibid., p. 104,



166 ROLAND BENZ

ne représente plus le comportement de la particule élémentaire mais la connaissance
que nous en possédons. >

On voit que, méme si Heisenberg rejette les a priori de Kant au nom
des résultats de la mécanique quantique, il le rejoint 1a ou Widmer voit une
conjonction dans la disjonction chez Kant, la limite de la raison : «On ne pourra
jamais parvenir par la raison a une vérit¢ absolue» .

A la question que Wolfgang Pauli lui posait: «Crois-tu en un Dieu
personnel ?», Heisenberg a répondu, un peu a la maniere d’Einstein:

Puis-je formuler différemment la question que tu viens de me poser ? [...] Peux-tu
communiquer aussi directement avec I’ordre central des choses ou des phénoménes
-ordre dont I"existence n’est pas douteuse — que 1I’'on communique, éventuellement,
avec I’ame d’un autre étre humain ? [...] Si ta question est reformulée ainsi, je
réponds: oui.*

Malgré I'impossibilité d’une connaissance absolue et objective de la
nature, le scientifique éprouve une forme de communion avec le réel lorsqu’il
en saisit quelque chose dans son intimité. Heisenberg raconte I'émotion qu’il a
¢prouvée quand, une nuit, lors d’un séjour au Danemark chez Nils Bohr, il mit
au point la mécanique quantique (la mécanique matricielle):

Au premier moment, cela me remplit d’une profonde angoisse. J'avais I'impression
qu’il m’était donné de regarder, a travers la surface des processus atomiques, un
phénomeéne plus profond, d’une étrange beauté intérieure; et j’avais presque
le vertige en pensant qu’il me fallait maintenant étudier cette foule de structures
mathématiques que la nature avait étalées sous mes yeux. [...] Je quittai donc la
maison, alors que I’aube commengait a poindre, et me rendis a la pointe sud du
haut pays, la ot un rocher solitaire en forme de tour, faisant saillie en direction de la
mer, avait éveillé en moi depuis longtemps I’envie d’une escalade. Je parvins a son
sommet sans difficulté majeure, et j'y attendis le lever du soleil. **

L’émotion pointe dans ce récit de découverte scientifique qui s’exprime,
¢tonnamment, en termes de révélation.

Anecdote personnelle

A ce stade, je désire rapporter une anecdote personnelle. Jai eu le privilege
d’étudier la physique a Genéve avec de grands professeurs, Joseph-Marie
Jauch, Martin Peter et notamment Ernest C. G. Stuckelberg von Breidenbach,
I’un des plus grands physiciens du XX¢ siécle et dont beaucoup ont estimé
qu’il aurait da recevoir le prix Nobel. Un jour, au début d’un cours de physique

2 W. HEISENBERG, La nature dans la physique contemporaine, op. cit., p. 18.

" WL HEISENBERG, Physique et philosophie, op. cit., p. 106.
** W. HEISENBERG, La partie et le tout, op. cit., p. 292.
* Ibid., p. 92.



LA CONJONCTION DANS LA DISJIONCTION 167

théorique, ce dernier s’est mis a écrire au tableau noir une phrase en grec, un
verset biblique: «[...] jusqu’a ce que nous parvenions tous ensemble a I’unité
dans la foi et dans la connaissance du Fils de Dieu, a I’état d’adultes, a la
taille du Christ dans sa plénitude» (Ep 4,13). Et il avait ajouté: «vous pouvez
supprimer cette référence, mon cours sera toujours de la bonne physique, mais
pour moi 1l n’aura plus de valeur». Puis il s’est mis a couvrir le tableau noir de
formules mathématiques.

De grands physiciens du XX¢ siécle, pour lesquels la disjonction entre
démarche scientifique d’une part, et démarche philosophique et/ou théologique
d’autre part, €tait claire, ont éprouvé une forme de conjonction dans leur propre
personne, au sens ou une attitude n’excluait pas I'autre. Gabriel Widmer ne
manque pas de développer cet aspect.

3. La conjonction du «sujet épistémique» et du «sujet croyant»

Expliciter cet aspect de conjonction est d’importance pour Gabriel Widmer,
puisque, comme nous venons de le montrer sur différents exemples, c’est
dans le sujet que peut se vivre effectivement une conjonction. Le sujet épisté-
mique (le savant) et le sujet croyant sont tous deux des sujets connaissants
et pensants, qui relévent de deux ordres et different du sujet personnel fait
de ses singularités. Mais cette double appartenance n’est pas contradictoire
si I’on tient compte de la spécificité en jeu a chaque fois. La constitution du
sujet épistémique correspond a celle du monde scientifique, qui construit une
objectivité libérée du sens commun, de I'affectivité ou de la personnalité des
savants, des opinions politiques ou philosophiques. Sa construction passe par
I"apprentissage des langages, méthodes, instrumentations et controles propres a
la démarche scientifique. Le sujet croyant ne dispose pas d’une logique surna-
turelle ou d’une épistémologie divine, mais des régles de la logique et de la
méthodologie propres a I'analyse des textes et des discours théologiques pour
appréhender ce qu’il regoit comme révélation. 11 s’engage par un acte de foi, en
s’incorporant, ici, a la communauté de ceux qui, justifiés par le Christ, se consi-
derent en voie de renouvellement par I’Esprit Saint. 11 se constitue en se décen-
trant de lui-méme et des vaines maniéres de vivre du «vieil homme», avec ses
prétentions a I’autojustification, et en se centrant sur le Christ pour devenir par
I’Esprit un «nouvel hommey. Or, ici, dire, ¢’est faire. Gabriel Widmer conclut
en disant que le sujet croyant comme le sujet épistémique déconstruit le sujet
personnel dans sa subjectivité pour lui substituer une nouvelle figure, qui se
réalisera dans ’eschaton par I’homme nouveau. 1l va jusqu’a écrire :

Comme la physique quantique inaugure de nouveaux modeéles de I'image du monde,
on pourrait supposer que la théologie moderne instaure de nouvelles figures de
I"image du Royaume ; toutes deux, chacune dans I'horizon de leur visée respective,
contribueraient a cette déconstruction de la subjectivité [...].%

** G. WIDMER, Esprit scientifique et démarche théologique, op. cit., p. 113.



168 ROLAND BENZ

4. Spécificité des démarches théologique et scientifique

Pour saisir les conjonctions, Gabriel Widmer a aussi di préciser la spéci-
ficité de la recherche dans les sciences et la théologie®’. La recherche scienti-
fique se manifeste dans sa liberté a I’égard du sens commun et des idées innées,
et dans I’élaboration d’une théorie sans préjuger de la nature de la réalité.
Elle s’effectue en essayant de ne pas €tre redevable de principes généraux
fournis par les philosophes ou les théologiens, bien que les scientifiques
aient nécessairement des présupposés philosophiques qui peuvent étre tour a
tour stimulants et bloquants. Son autonomie se marque aussi par |’invention
d’un langage propre, le langage mathématique en physique et en chimie, qui
permet de dé-substantialiser I’objet et le rend indépendant du sujet connaissant.
L’objectivité de la recherche scientifique devient alors le garant d’une éthique
d’honnéteté et de responsabilité.

La recherche théologique chrétienne (a ne pas confondre avec I’expérience
religieuse) cherche a répondre au pourquoi et au pour quoi de la création,
du mal, du salut, du Royaume de Dieu, etc. Elle s’effectue dans une double
allégeance : celle de la révélation historique des événements fondateurs et de la
Parole instauratrice de la foi, d’une part, celle du recours aux sciences humaines,
d’autre part, mais comme ingrédients secondaires en vue de ’explicitation et
de la célébration de la Parole et des événements fondateurs. Elle est composite
de par cette double allégeance et de par son exigence d’actualisation. Mais
elle doit préserver le mystére de Dieu qui se donne par des signes, comme
I’Invisible dans le visible. Qui se dévoile en se voilant. La responsabilité du
théologien est d’interpréter les signes en visant un horizon au-dela des signes.
En conséquence, le discours théologique ne correspond jamais pleinement a
la réalité visée: il est de ce monde, culturel, elle n’en est pas. Celle-ci n’est ni
donnée empiriquement, ni construite rationnellement.

Le langage théologique est composite, c’est un langage d’attestation et
d’explicitation, et c’est un langage performatif (celui de la foi du croyant) et
constatatif 1ié a des événements, d’ou I’importance du récit et de I’interpré-
tation. Il s’agit d’un langage spécifique adapté aux langages narratif, kérygma-
tique et dogmatique pour rendre compte de I’événement de la révélation: un
langage figuratif, usant de métaphores et de symboles. Comme celui, mathé-
matique, des sciences, il tend a désubstantialiser son objet. Il est iconoclaste,
il dédivinise les représentations des interventions de Dieu et de sa révélation,
comme s’y emploie déja le premier chapitre de la Bible, le récit de la création.
Une conjonction des langages scientifique et théologique apparait, pour Gabriel
Widmer, dans le fait que tous deux désabsolutisent la raison et la foi.

*" Pour ce qui suit, ¢f. ibid., p. 104-110.



LA CONJONCTION DANS LA DISJONCTION 169

Gabriel Widmer souligne que cette transformation de la théologie s’est
opérée grace aux résultats de la critique du langage théologique, a la prise de
conscience des possibilités et limites de I’expérience religicuse, aux dévelop-
pements des sciences de la nature et des sciences humaines, aux méthodes
historico-critiques, a la déconstruction des grands systémes philosophiques
enclenchés avec I’ 4ufkldrung. Une nouvelle conjonction se fait jour:

Comme la transition entre la physique classique et la physique quantique, le passage
de la théologie classique a la théologie moderne et contemporaine appartient [...]
au méme mouvement de déstabilisation qui s’empare de la conscience européenne
des le moment ot elle devient consciente de I’irréversibilité de I’histoire et [...] de
la puissance «créatrice» de I’action. **

Pour Gabriel Widmer, la théologie, consciemment ou non, a €té influencée
par I’évolution de la physique, comme par celle de la pensée contemporaine.
Réciproquement, la conception biblique d’une création distincte de son
Créateur, affranchie d’une approche magique de la nature, a permis un dévelop-
pement autonome des sciences. Parallélement, la confiance qu’un lien existe
entre la création et son auteur a conduit a 1’idée d’un monde créé de fagon
ordonnée, voire rationnelle, de telle sorte qu’il a pu étre pensé rationnellement
et expliqué par des lois mathématiques.

5. Conclusion

La double hypothése de Gabriel Widmer et Martin Peter, posée comme idée
directrice pour le dialogue entrepris entre théologiens et physiciens — le refus du
concordisme et du séparatisme d’une part, et la quéte d’une conjonction dans la
disjonction en théologie et physique d’autre part — a-t-elle trouvé confirmation
au terme de ce parcours ?

Leur dialogue est parti de la conviction qu’une traversée de I’histoire de
leur discipline a chacun et de leurs interactions, avec la médiation de la philo-
sophie, était nécessaire pour prendre conscience des évolutions respectives et
des conjonctions possibles. Ce parcours historique a montré une disjonction
qui s’est clarifiée au gré des mises en question apportées par I’émergence de
nouvelles théories physiques et par 1'usage de I’approche critique des textes
bibliques en théologie, et des conjonctions qui ont toujours existé, tant au plan
d’une articulation d’ordres différents qu’au plan d’analogies dans leurs crises
respectives.

En cherchant a définir ce modele, les responsables du projet «Esprit scientifique et
démarche théologique» ont appris a en discerner quelques variables et a en repérer
I’invariant: les références a la doctrine de la Providence chez Calvin, aux présup-
posés non scientifiques de la force de gravitation et de ses lois chez Newton, et a

S Ibid., p. 110.



170 ROLAND BENZ

I’analyse du Vernunfiglaube chez Kant, n’ont été Iégitimes que parce la disjonction
entre théologie et sciences était préalablement reconnue. >

Dans un article de 1992, Gabriel Widmer reconnait que les conjonctions
entre sciences et théologie, méme analogiques, doivent rester prudentes.
Certaines extrapolations qui mettraient en comparaison des concepts physiques
et théologiques, comme I’indéterminisme de la mécanique quantique et la
liberté divine, ne sont pas acceptables. Car «il y a entre le “physique” et le
“théologique”, non seulement des ordres de grandeur incomparables mais des
ordres de perfection irréductibles entre eux» .

Gabriel Widmer fut un théologien et philosophe de grande envergure; il a
pris au sérieux les questions posées par la nouvelle physique en y apportant une
réflexion originale. Il savait écouter et valoriser la pensée de I’autre. Il I’a fait
en ’occurrence en donnant a des théologiens et a des physiciens la possibilité
de se rencontrer et de chercher ensemble a comprendre leurs démarches. Nous
lui en sommes tres reconnaissant.

5 G. WIDMER, M. PETER, «Une démarche réformée dans le dialogue entre théolo-
giens et physiciens», op. cit., p. 405 sq.

% G. WIpMER, «La nouvelle alliance», Bulletin du Centre protestant d études 44/2
(G. WinpMmEeRr, C. WasserMANN [éds], «Révolutions dans les sciences, vers de nouveaux
horizons»), Genéve, 1992, p. 10.



	La conjonction dans la disjonction : Gabriel Widmer, théologien et philosophe en dialogue avec les physiciens

